اولیاکوس آف نارتھامریکہ کی پیش کش 

Dec, Jan, Feb 2023-24

# 

# QUARTERLY SUFI TIMES







|            | 1                                          |                                                    |
|------------|--------------------------------------------|----------------------------------------------------|
| صفحه       | مضموننگار                                  | مضامين                                             |
| 4          | Dr. M.Mehdi Kazmi Fareedi                  | EDITORIAL                                          |
| 8          | Dr. M.Mehdi Kazmi Fareedi                  | MISAQ e MADINA                                     |
| 10         | Ghulam Rasool Dehlvi                       | PEACE IN JERUSALEM                                 |
| 12         | Professor Tahira Naqvi                     | BOOK REVIEW                                        |
| بادةعرفان  |                                            |                                                    |
| 16         | شیخ<br>سی ابوسعید شاہ احسان اللہ محمد ی    | روح حسین نفس یزید،اور عقل حرہے                     |
| 17         | مفتیامام الدین سعیدی                       | سلطان المشائخ كى تغليمات اوراثرات                  |
| 21         | ڈاکٹر حفیظ الرحمن                          | ظلم کے آ گے بھی سرنہ جھکے!اور پیغام کر بلا کیا ہے؟ |
| 23         | ڈاکٹر ذیشان احد مصباحی                     | مسلم ذئهن کی صوفی تشکیل                            |
| 28         | مولانا ڈاکٹر ضیاءالرحمن کیجی               | صالحین کی قبروں سے تبرک اور ہمارے اسلاف            |
| ادبى سيكشن |                                            |                                                    |
| 36         | منسوب به حضرت عبدالقدوس گنگوبی رحمه الله   | نعتيهكام                                           |
| 37         | جوش ملیح آبادی/ ڈاکٹر طاہرہ نقو ی، نیویارک | 4                                                  |
| 39         | ڈاکٹر سیڈمو دمہدی کاظمی فریدی              | اولیا کوسل کی سرگرمیاں                             |

وفي ٹائه

## **EDITORIAL** A Tale of Two Muslims

In The Name of God The Most Merciful And Beneficent All Praise to Allah the Almighty and Salutations upon Our Prophet saw, Ahle Bait, Sahaba Karam and Auliya Allah

Approximately 1500 years ago, human kind had reached a nadir of difficult times: complete spiritual, social, political and group anarchy with tribes, based on different geographical and spiritual identities ranged against each other in perpetual conflict. Humanity, particularly the Arab world was divided in to tribes that had ancient, regressive ways of living and being. This was propelled by the concept of "asabiat", tribes by virtue of power and wealth created an overarching spiritual entity that held sway over the masses to feed the power hunger of strong tribes and their leaders. All social systems and individual freedoms had degenerated. The idea of divinely gifted life and living and being had been eliminated in spite of a succession of prophets in that region for several centuries who had come forth with divinely ordained reforms. A succession of these prophets, particularly Hazrat Moosa as who is known as the lawgiver came up with reforms in the shape of laws inspired by divine intervention to reform society for bringing about peace and justice in communities. The compelling idea of Hazrat Moosa and other prophets, monotheism as a uniting factor, hence humans being one in all aspects, was propounded to bring about progress, justice and equality under one God. No domination of one power over another or one people over another as an idea that would be necessary for survival had taken root. Hazrat Issa in the same chain, a few hundred prior to the advent of our Prophet saw had attempted to do the same by recognizing God as the only sovereign. This earth and all our possessions and all of life being given in suzerainty to all of humankind equally in that region created another revolution which we know as Christianity today. In spite of these reformers and Godly intervention that entire region of the Middle East of which Arabia is a part had regressed to the point of aggressive and regressive tribalism a few ruled over many: they ruled over their hearts and minds, over their spiritual and material earthly life and considered themselves owners of the way of life people had.

**صوفي ٹائمز** 

SUFI TIMES

Amongst those tribes were the Quraysh who were powerful in the Arabian peninsula and held sway over the Kaaba, the seat of spiritual strength and power. This society was rife with all that ails mankind, and still does in Arabia and very many parts of the world. In this backdrop when humankind had reached a point of no return that part of Arabia and humankind was gifted with Hazrat Mohammad saw to save mankind from its own hands of destruction and the survival of humankind, for all times to come. The only way change could be brought about was the birth of Syedna Mohammad Mustafa saw bringing forth divine

messaging which we know as the Quran. The Quran gave a basis for him to inform humanity of basic life ارَسُولَ اللهِ أَنْظُرْحَالَنَهُ principles and spiritual existence that were good for all, based on Oneness, Love and حَبِيْبَ اللهِ اِسْمَعُ قَالَنَا بِنَ فِي بَحْرِهَمٍ مُغْرَقٌ Justice-for all with no identity except Momineen who ascribed to this beautiful, equalizing, just divine intervention and دى سقل لنا آشكالنا non-Momineen who still wanted to stick to the old status quo to preserve their power and wealth. Our Prophet saw continued his work against all odds culminating in the elimination of all the power structures, social ills, injustice and all being One under One God. Its practical, earthly form took the shape of the society that followed. Guided by the Quran, based in Madina then Mecca: the Arabian Peninsula became a haven of

Momineen who developed, again under Quranic principles a s piritual, social, political and just economic order that gave everyone equal rights and a place under the sun for all regardless of whether they were Momineen or not.

After our Prophet the mantle of the Prophet's value system was preserved and lived by many particularly his family, the Ahle Bait who knew it intimately, had the responsibility of implementing the Prophet saw's system and had to bear the opposition from those who wanted to cling to the old order. This attempt to destroy the Prophet saw's mantle and his family to preserve their power, oppose divine principles and revert humanity to the Jahiliya for their sole personal strength and power lead to Karbala where brute force tried to destroy all that the Quran and Our Prophet saw had instilled in that society. This lay the seeds of Two Muslims that

سوفى ٹائمز

exists to this day: The Hussaini's, who believe and live divinely ordained Onenesshence all Gods humans and creation being One, Love-hence all to be loved and cared for equally and Justice-hence all humans being spiritually, socially, politically and economically equal. They espouse peace under One God. Those with Yazidi beliefs, against all Quranic and Prophetic injunctions and traditions continued to oppose Our Prophet saw's legacy and mantle. This was propelled by primitive tribal rivalry and a changed world. Their hold over the Kaaba, local economics, politics and spiritual power had ended. After Karbala began the story of Hussaini's and Yazidis that exists to this day. Generations came and went but Momineen became the Two Muslims, one who still thirsts over holding on to power over the other at the cost of breaking all Quranic and Prophetic saw principles and one who periodically gives rise to those who claim to come up with the "redesigned" and "reinterpreted" message of the Quran and the Prophet saw so that they can lay claim to spiritual, political and economic hold over others. These have further divided themselves in to sub-power bases of sects, firqas so that they can be big fish in a small pond. The other Muslim, exemplified by

Generations came and went but Momineen became the Two Muslims, one who still thirsts over holding on to power over the other at the cost of breaking all Quranic and Prophetic saw principles and one who periodically gives rise to those who claim to come up with the "redesigned" and "reinterpreted" message of the Quran and the Prophet saw so that they can lay claim to spiritual, political and economic hold over others. These have further divided themselves in to sub-power bases of sects, firgas so that they can be big fish in a small pond. The other Muslim, exemplified by the Auliya and Sufiya in the subcontinent and millions who clearly know that Hussaini values are our only salvation in this world and the hereafter rather than Yazidi values:of kingship, oppression, zulm, forceful grabbing of power and wealth, non-democratic and non-inclusive ways of life, conflict and unkindness, "my way or the highway" attitudes and opposed to fitri, natural laws devised by God. It is this Yazidi thought that is the predominant functioning thought in all Muslim societies, sometimes in the guise of authoritarian rulers, sometimes in the guise of those who have given themselves the contract to be in charge of religious and spiritual matters. All of them try to claim the leadership role that only belongs to Our Prophet by vile means.

It is our Sufia thought leaders, our Auliya and those who build societies on the pattern of Our Prophet saw, who are upholding Hussaini values. It behooves us to support them and recognize them as such. So what are those Hussaini values? It is actually very simple, these values are those very values that are in sync with human nature, instilled in us by God and identified by the Quran and Our Prophet: Oneness of all humans, the"Umma" being all who want to live in peace with each other regardless of religion, caste and creed, recognize their civil and spiritual rights as exactly the same as any other being. Those who want to share equally be it in the social, economic and political sphere or in front of our just God as individuals. Auliya Council of North America humbly fosters the implementation of this divine

صوفى ٹائمز

SUFI TIMES

Mohammadi and Hussaini idea and is embarking upon a journey to bring all under the umbrella of Quran and Our Prophet. Muslim societies have deteriorated to pre-Mohammad Mustafa saw societies, hence pulverized by the powerful. Auliya Council puts out a call to action to recognize Yazidi ideas and live Hussaini ideas of no oppression, of equality, of justice, of caring for each other and this planet, of faqire, peace with all, of not wanting more and more for our own glorification, of giving first and asking later, of making closeness to God and following Our Prophet and his family as true marks of wealth rather than power and material. Auliya Council invites all to join the Hussaini caravan, whether by their pen, voice, thoughts, knowledge, actions, feelings, deeds, rituals and any other way to lift our people, perhaps all of humanity to that state of One Muslim, we all know what that is, let's not deny it to ourselves.

#### Dr. M. Mehdi Kazmi Fareedi

Khadim, Khanqah Chishtiya Faridiya/Hussaniya Sajjadiya New York. November 5, 2023



### **CONFLICT in THE MUSLIM WORLD and**

# **MISAQ e MADINA**

The current Palestinian-Israeli conflict is the lowest ebb in the relationship between people of two faiths belonging to the same home. In my opinion this horrific tragedy, for both people is a result of deviation from the core belief enshrined in both faiths in favor of nationalism and possession of land and resources overriding the basic tenets of either faith- to live in harmony with others

as the Creator of all is One, to be just and caring to humanity not just kith and kin and individuals who identify as one group. The Muslim faith has a template for being one "Umma'(nation) with other faiths- The Misaq(Charter) of Medina which essentially eliminated the idea of tribal, ethnic and religious identity at once.

Misaq e Medina is the first written charter, dated to approximately 622CE that defines roles and responsibilities of people, individually and collectively when people of different beliefs, faiths and ways of living and being come together in a geographical area as Momineen, followers of Prophet Mohammad did with all other people living within the geography of the city of Medina. Like all Other concepts and elements in the Quran



وفى ٹائمز

and Seerat e Risaalat Maab the Charter is timeless. Its pertinent clauses are 1- the idea and implications are applicable to all through the ages, as one would expect them to relate to similar matters regardless of tribe and faith. 2-Jews,( exemplying people with a different world view) and Momineen have to protect each other, if

lands, our homes. New York.

one is attacked the other has to defend them. 3-justice is equal for all, the standard of justice for Momineen is exactly the same as it is for Jews, non-monotheists and all other communities within the bounds of Medina.4-The idea of "community" is that of all with a common interest- that of being citizens of a geographical area and those contributing to the idea of living in peace in a society that is just to all citizens without regard to faith, spiritual origins or religious identity.

Perhaps todays world would be different if we had listened to our Prophet and followed the model he set for people of different identities living with each other. I would dare to say that Momineen, who were welcomed to Medina at the time of hijrat should have reciprocated when people of Jewish faith, after a devastating Holocaust the scale of which humanity had not known, which crossed all standards of cruelty, barbarism and hatred became Muhajirs, immigrants to Muslim lands after being left with no choice but to leave their homes. Perhaps Muslims nowadays should introspect and look within and find that humanity which our Prophet inculcated, which the Quran lays onus on. Perhaps Muslims nowadays should act as Ansar and welcome, regardless of numbers and consequences those Muslims who are Muhajirs today: Palestinians, Afghans, Rohingiyas to name a few who are being made Muhajirs by their very Muslim brothers (perhaps in name) Muslims who have no place for these displaced in their hearts and lands. I will end with a prayer-Oh Allah make us look within our own selves and recognize the wrongs we have perpetuated on our very own Muslims, make us hear the call of our Prophet to live as one Umma-one nation under God exclusive of our faiths and origins and to widen and open our hearts to all, let them come in, driven by love to our hearts and our

سوفى ٹائمز

#### Dr. M. Mehdi Kazmi Faridi,

Khadim, Khangah Chishtiya Faridiya/Hussaniya Sajjadiya, Dated: October 14, 2023



# A Sufi Quest for PEACE IN JERUSALEM

Following the fresh escalation of Israel-Palestine conflict, I wish to share some of the most meditative words of wisdom which emanated from South Asia for peace in Jerusalem. These include those of the Indian Chishti-Sufi saint Baba Farid as well as the Sri Lankan Sufi Sheikh—Bawa Muhaiyaddeen—who initially lived in India at the courtyard of Hazrat Nizamuddin Aulia in Delhi. Themed as "God's love of all lives", the 52nd anniversary celebration of Sri Lankan-American Sufi mystic Bawa Muhaiyaddeen's first arrival in America (11th October, 1971) recently concluded in Philadelphia (USA).

In February 1980, Bawa Muhaiyaddeen wrote a letter to prominent leaders of the free world for peace in Jerusalem. He averred: Jerusalem demonstrates the proof of how places of worship to which we should be able to go in unity are turned into battlefields. Salām (from which Jerusalem is etymologically derived) means peace, but today Jerusalem has become a focal point of conflict.

Significantly, most members of his Sufi community had Jewish roots. Back in 1972 when Bawa emerged in America, Jews were experimenting with many mystical paths—from Bhaktimat to Buddhism. Some even became Jewish Buddhists or "Jewbus". Others delved deeper into Jewish mysticism. But not many know of the 'Jewish Sufis'. They were those who became fond of the age-old mystical Islam at the hands of Bawa Muhaiyaddeen.

Horrendous attacks by Hamas against Israel and consequent casualties of common civilians on both sides call for a revisit to the Sufi quest for peace in Jerusalem. Deadly attacks on Israel have struck during a season of Jewish holidays. They coincide with Simchat Torah ("joy of Torah"), coming toward the end of the weeklong Jewish festival of Sukkot, also known as the Feast of the Tabernacles—a

**ىوفى ئائمز** 

time of autumnal thanksgiving. As Jews and the Jewish diaspora in different parts of the world were preparing to celebrate the completion of the annual reading of the Torah, hundreds of Jews were killed and many held hostage in Gaza. The Israel-Palestine escalation has turned the holy city of Jerusalem into a 'ghost town'. What we see with horror is that the attacks, in their scale and severity, are not less than the 1973 war which was waged on the most sacred day of the Jewish year—Yom Kippur—the Day of Atonement. It was celebrated only a few weeks ago. Jews sought divine forgiveness just as Muslims ask for atonement and introspect on Shab-e-Baraat (Night of Salvation).

Bawa Muhaiyaddeen—an authentic Muslim mystic and an awakened Sufi Sheikh with many Jewish mureeds [disciples]—exhorts:

"God accepts Jews, Christians, and Muslims alike. All are found in Jerusalem. Yet, those who have faith in God as well as those who have no faith continue to fight over that land, even though it only results in destruction."

Jerusalem's significance for Jews, as the holiest city which is home to the Western Wall is a common knowledge. But this site of the ancient Jewish temples is also the place of Jesus Christ's crucifixion and resurrection. For Muslims, it is the third holiest site after Mecca and Medina. In his Sufi discourse Jerusalem and World Peace, Bawa highlights that Jerusalem, a derivative of the root word salām is an idea of "peaceful religious unity" joining Judaism, Christianity and Islam. He also propounds a higher spiritual unity of the world religions in his book "The Four Religions" (Hinduism, Zoroastrianism, Christianity, Judaism and Islam) and was the first Sufi who called the Qur'anic scripture Zabur as the 'Hindu Shashtra'.

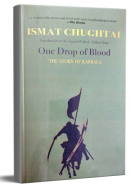
Today Jerusalem—a city of profound spiritual significance—is once again a bone of global contention. The quest for peace in West Asia and the wider world is unfulfilled without achieving peace in Jerusalem. Sufi mystics like Bawa showed the potential path toward a more stable and harmonious future for this sacred city. Before him, Baba Farid who meditated in Jerusalem around 1200 CE marshalled a mystical mission for peace. His memorial thronged by people of all faiths is known as the Indian Hospice—Al-Zawiyya Al-Hindiyya in East Jerusalem.

(Author is an Indo-Islamic scholar, Sufi writer and Consulting Editor for The Sufi Times, Auliya Council of

By Ghulam Rasool Dehlvi

<mark>مىوفى ئائمز</mark>

# **BOOK REVIEW**



Review of Ismat Chughtai's book"Qatra-e-Khoon by Professor Tahira Naqvi, New York

How a translation of Ismat Chughtai's last book 'Qatra-e-Khoon' offers a lesson in universal resistance 'One Drop of Blood' strikes a discordant note in the life and work of the irrepressible writer.

Tahira Naqvi's translation of Ismat Chughtai's One Drop of Blood compels, cajoles and convinces the reader of the importance of catharsis in a perplexing world, where media, digitisation and Artificial Intelligence have taken over human relations and simple pleasures. 'One Drop of Blood' strikes a discordant note in the life and work of the irrepressible writer. The Prophet Muhammad's grandson, with an "army" of 72 people which included women, children and old men, all dearly beloved family members, arrives in Karbala, where thousands of soldiers of Amire-Mu'awiya's son Yezid's army are baying for his blood. The Imam, who is denied water for three days in the burning sands of that inhospitable land, sends one after another of his band of faithfuls to battle the marauders and be slaughtered in the burning sands of Karbala. Why? To save Islam from falling into the hands of the bloody and debauched rulers, the Amir and his heir Yezid. Over 1,400 years later, Muslims from all over the world commemorate this event in the month of Muharram, which is also the first month of the Islamic calendar. It is a time of remembrance and mourning, in which all sorrows are sublimated in the greatest sorrow humankind has seen. I ask myself, why would Ismat apa write the story of Karbala? This is not her style. Her oeuvre is different — Lihaaf (1942), Gainda (1938), Chotein (1942), Terhi Lakeer (1940) — explore themes which have no semblance to the martyrdom of Imam Husain. Did she turn to religion as a last resort? Ek Qatra-e-Khoon (1975) is her last novel. Most people think of their creator as they prepare for their end. But then, having chosen a subject which is heart's blood for Muslims, especially Shias, why did she turn away from Islam in the end? Why did she ask to be

SUFI TIMES

صوفى ٹائمز

cremated rather than buried in the Islamic custom? These questions are raised by one of the best translators today, Tahira Naqvi, in her translation of the novel. I ask these very questions about the translator as well.

Why did Naqvi, who had translated several Chughtai classics with skill and sensitivity, choose to translate this work? A book which strikes a discordant note in the life and work of the irrepressible Chughtai? Quoting the writer Mazhar Imam, Naqvi writes in her foreword, "The world of Ismat is the world of poverty, illiteracy and filth. The children that are nurtured in joint families like worms and insects, the stench and reek of toilets, maidservants covered in dirt and sweat, the stifled young girl peering through the curtains, is the one who gives birth to illegitimate children behind that curtain." How does Ek Qatra-e-Khoon fit in this mahaul? Shall I venture to say that Chughtai and Naqvi's journeys run parallel? There is as much mystery about her writing this book as about Naqvi choosing to translate it.

She writes about her initial hesitation when she took up the work, and later, her intense work on each sentence, not only because she wanted to be faithful to the text, but because of her own belief and practice, which was her driving force. As one who professes the same faith, I can fully identify with her. My own Urdu literary journey began in 1987 when my dear friend and publisher of this book, Ritu Menon, asked me to translate Chughtai's Lihaaf for Kali for Women. As a child, I had a feeling that Chughtai's books were kept out of our reach. I could never have imagined her presence at the majlises in our house. Ittook the genius of Naqvi to bring this aspect of her to a non-Urdu-reading audience.

This is a book for today. One has to understand the importance of Karbala for Shias across the world to realise the anomaly in this work. Chughtai herself was not from a Shia family. She was Sunni, though surrounded by Shia neighbours. She attended majlises, like most children, for the excitement of the Imambara gatherings and the delectable tabarruk (sweet or savoury) which is offered in the Imam's name to all mourners.

Children are the first in line. When Chughtai recalls how, as a six-year-old, she wept listening to Mir Anis's account of the martyrdom of the six-month-old child Hazrat Ali Asghar, the Shia-Sunni divide melts away. Perhaps, that was the defining moment of her life, which was manifested many years later in Ek Qatra-e-Khoon. Naqvi's poignant preface ends with the lesson in universal resistance offered in this book.

"Ismat's narrative of the suffering of Husain's family, the true anguish and sorrow of their lives during the battle of Karbala and later in the prison of Damascus, creates images which are raw and unforgettable. And, on his return to Medina, Hazrat Zainul Abidin's last words become an anthem for the oppressed everywhere. 'When the blood of innocent people is shed, the blood of Husain will become more vivid. People will chant Husain's name when they take a stand against tyranny.'" This is a book for today. When we stand up for the thousands of Navlakhas, Bhardwajs, Varavaras, and yes, the George Floyds across the globe, it is the story of Karbala as told by Chughtai and brought before the world through this excellent translation that gives us courage to keep resisting.

Syeda Hameed is a former member, Planning Commission

Published in The Indian express, August 28, 2020

Professor Tahira Naqvi grew up in Lahore. She is a translator, writer and Clinical Associate Professor of Urdu Language and Literature in the Department of Middle Eastern and Islamic studies, New York University, New York. Her Last novel is "The History Teacher of Lahore".

ہ فی ٹائمز





عرفانىمجلس روح حیین نفس پزیداور عقل حربے!

حضرت داعی اسلام شیخ ابوسعید محمد ی صفوی دام خله العالی زیب سجاده خانقاه عالیه عارفیه، سید سراوان شریف ، اند یا

صوفى ٹائمز

ہم سب کواپناا پناجائزہ لینا چا ہیے اور عقل کی دعوت قبول کر کے روح کی مدد کرنی چا ہیے۔ غضب اور خواہش کو کچل کر اعضا کو یزید کے قبضے سے نکالنے، اس کی حفاظت کرنے اور روح کوقوت پہنچانے کی کوشش کرتے رہنا چا ہیے، تب تو ہم حقیقی حسینی ہیں ورنہ صرف زبانی حسینی ہیں جو ہمارے لیے مفیز نہیں ہے۔ اللہ ہم سب کو حقیقت میں حسینی بنائے۔ ( آمین ) صاحا





**تعلیمات اور اثر ات** <sup>مف</sup>تی امام الدین سعیدی

وقاراور بلندی عطا کرنے کے ساتھ غافل دلوں میں ذکر کی ایسی تر پاور لذت پیدا کی کہ وہ سب یا دمولی میں غرق ہوئے بغیر نہ رہ سکے اور ان کے لیے اللہ کے ذکر سے خالی رہنا شاق اور دشوار گز رنے لگا۔ بقول ڈاکٹر اقبال:۔ مسیح وخصر سے اونچا مقام ہے تیرا مسیح وخصر سے اونچا مقام ہے تیرا رصغیر ہندو پاک کے تناظر میں خواجہ نظام الدین اولیا قدس سرۂ کے عہد مبارک کو اگر اسلام کا عہد زریں کہا جائے تو بے جانہ ہوگا کیونکہ آپ کی تبلیغی اور دعوتی کو ششوں نے اپنے گر دو پیش کے ماحول کو چرت انگیز طور پر ایمانی رنگ میں رنگ دیا تھا۔ مستند اور مقبول تاریخی کتا بوں سے جو حالات

ملتے ہیں وہ اس بات کی مکمل تصدیق کرتے ہیں کہ سلطان المشائخ قدس سرۂ نے اللدکی عبادت سے نا آشا لوگوں کو عبادت کی لذت عطا کرکے اللہ سے قریب تر کردیا تھا۔مولا ناابوالحسن علی ندوی لکھتے ہیں کہ:

SUFI TIMES

اللدرب العزت کا ارشاد ہے: اللہ رب العزت کا ارشاد ہے: انبیا: ۵۰۱) (انبیا: ۱۰۵) ترجمہ: بے شک زمین میں میرے نیک بندے حکومت کرتے ہیں۔ اس روئے زمین پر حکومت صرف اللہ کی ہے۔ اس کے ہیں مگر اس دنیا میں پڑھا ایسے مخصوص بندے بھی سب بچھاتی کی مرضی سے ہوتا ہے۔ سارے اختیا رات اس کے ہیں مگر اس دنیا میں پڑھا ایسے مخصوص بندے بھی سی جنھیں اللہ تعالیٰ نے اپنانا تب بنایا ہے اور اپنے فضل ہیں جنھیں اللہ تعالیٰ نے اپنانا تب بنایا ہے اور اپنے فضل مطام الدین اولیا قدس سرۂ کی ذات بھی ہے جو اس شان کے مالک تھے۔

آپ نے غیاث پورد، کمی (بستی نظام الدین) میں قیام کیا اور اپنے ایمان کی قوت سے ایسا انقلاب بر پا کیا کہ عوام توعوام شاہان وقت بھی آپ کی گدائی اور غلامی کرنے کے لیے بیتاب نظر آنے لگے اور اسلام کو ایک

صىوفى ئائمز

الٹھالیااور ہمیشہ کے لیے پابند نماز ہو گئے اور باطنی طور پر دینی وظائف کی طرف رغبت ظاہر کی، ان مشائخ کے اخلاق حمیدہ سے اور ترک و تجرید کے معاملات دیکھنے سے دنیا کی حرص و محبت دلوں میں کم ہوگئی اوران کی عبادات و معاملات کی برکت سے لوگوں کے معاملات میں سچائی پیدا ہوگئی۔

اسی زمانے میں خواجہ نظام الدین اولیا قدس سرۂ نے بیعت کاعام دروازہ کھول رکھا تھا۔ آپ گنہ گا روں کو خرقہ یہناتے، ان سے توبہ کراتے اور اپنی مریدی میں قبول کرتے ۔ خاص وعام، امیر وغریب، بادشاہ وفقیر، عالم وجامل ،شریف ورذیل ،شهری و دیہاتی سب کوتوبہ کراتے اور یا کی کی تعلیم دیتے تھے، اگر شیخ کے کسی مرید سے کوئی لغزش ہو جاتی تو پھر نئے سرے سے بیعت كرت تصاورتوبه كاخرقه عطاكرت تص آپ کی وجہ سے مرد وعورت ، بوڑ ھے جوان ، با زارى ، عامى ، غلام اورنوكرسب ك سب نماز اداكر ف لکے تھے اور زیادہ تر مریدین نماز چاشت و اشراق کے یابند بھی ہو گئے تھے، نیک کام کرنے والول نے شہر سے غیاث پورتک تفریحی جگہوں پر صفّ (چبوترے) قائم کر دیے تھے، چھپر ڈال دیے تھے، کنویں کھدوادیے تھے، یانی کے گھڑے اور وضو کے لیے لوٹے رکھوا دیے تھے، چٹائیاں بچھوادی تھیں، ہر صفّے (چبوترے)اور ہر چھپر میں

پیاتیاں چوادی یں، ہر صفح پبور سے اور ہر پیر یں ایک چوکیدار اور ایک ملازم مقرر کردیا تھا ، تا کہ مرید اورتو بہ کرنے والوں کو شیخ کے آستانے تک آنے جانے

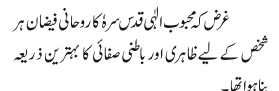
ایک ایسے زمانے میں جب مسلمانوں کی حکومت اینے عروج پرتھی اور غفلت ، خدا فرامو تی اور نفس پر ستی کے اسباب ومحرکات یورے شباب پر تھے، ایک ایسی نٹی دینی اور روحانی لهریبدا ہوئی جس کو ہرمحسوں کرنے والے فحسوس کیا۔(تاریخ دعوت دعزیمت:۵۳۱) آپ نے توبہ اور اللہ کی طرف رجوع کے لیے جو میں سچائی پیدا ہوگئی۔ حكمت عملى اورطريقه اختيار فرماياتها وه نهصرف انوكها تقا بلکہ ہرخاص وعام کوالٹڈ سے جوڑنے والابھی تھا۔ آپ کا پیر معمول تھا کہ ہر شخص کواپنی بیعت میں قبول کر لیتے تھے، اس کاعمومی انژ عام انسانوں کی زندگی پریہ ہوا کہ اس بيجت وتعلق سےمسلمانوں کا ہرطبقہ ستفیض ہوا۔ عام انسانی زندگی اور معاشرہ، لوگوں کے اخلاق و عادات، اہل حکومت سے لے کرعوام تک ہرایک کے اندر واضح اورنمایاں تبدیلی آئی ،لوگوں کے درمیان اللہ طلی، توبه وصفائی، صدق گوئی اورامانت داری کی کیفیت يبدا ہوگئ تھی۔ اس کی تفصیل بیان کرتے ہوئے مشہور ہندوستانی مؤرخ ضياءالدين برني لکھتے ہيں کہ: سلطان علاء الدین خلجی کے زمانے میں سجاد ہُ تصوف شيخ الاسلام نظام الدين ، شيخ الاسلام علاءالدين اورشیخ الاسلام رکن الدین قدست اسرارہم سے آ راستہ تها-ایک د نیاان نفوس قد سیه سے روش ہوئی اورایک عالم نے ان کی بیعت کا ہاتھ پکڑا، گنہ گاروں نے توبہ کی،

ہزاروں بدکاروں اور بے نمازیوں نے بدکاری سے ہاتھ

تولنے کا رواح اٹھ گیا تھا ، اکثر طالب علموں اور بڑے بڑےلوگوں کی رغبت جوشیخ کی خدمت میں رہتے تھے تصوف ادراحکام طریقت کی کتابوں کی طرف ہوگئی تھی۔ قوت القلوب، احياء العلوم ،عوارف المعارف، كشف المحجوب، شرح تعرف ، رسالہ قشیر یہ وغیرہ کے بہت سے خریداریپدا ہو گئے تھے۔زیادہ تر لوگ کتب فروشوں سے سلوک وحقائق کی کتابوں کے بارے میں دریافت کرتے تھے، کوئی پگڑی ایسی نہتھی جس میں مسواک اور سَنَعُص لظمي نظر نه آتي تقى -غرض بیہ کہ اللہ تعالی نے محبوب الہی شیخ نظام الدین قدس سرۂ کو پیچھلی صدیوں کے شیخ جنید اور شیخ بایزید قدست اسرار ہمائے مثل پیدا کیا تھا۔ (تلخيص از تاريخ فيروز شاہي ،ص: ۲ ۴ ۳ تا ۲ ۴۴ ۳) توبہاورتجریدایمان کے اس عام ذوق ورجحان کے علاوہ جس سے دبلی کا کو جیکو جیمتأثر ہور ہاتھا اور اس کې لېریں ایوان شابي تک پېښچ چکې تقیس ایک اورانقلاب تھا وہ بیہ کہ فخر وغرور اورقلبی آ وارگی کی اس دنیا میں جہاں مادیت پرستی اور عیش کوشی کے سواعر صے سے کوئی صدا بلند نه ہوئی تھی ،محبت الہی کی ہوا چلنے لگی اور عشق مولی کا سودا عام ہو گیا۔ ہر جگہ درد دمحبت کا تذکرہ ، سوز وگربیہ، حقيقت ومعرفت كي باتين اور عارفانه اشعاركي كونج تھی۔حضرت امیرخور دعلیہ الرحمہ تحریر فرماتے ہیں: محبت وعشق کے کاروبار کے زمانے میں ایک بازارلگ گیا،لوگوں کوساع کی حکایات سننے،اخلاص و

میں اور نماز کے وقت وضو کرنے میں کوئی دقت اور تر ددنہ ہو، چبوترہ اور چھپر میں نفل نماز پڑھنے والوں کا ہجوم دیکھاجا تا تھا اور لوگوں کے درمیان گناہ کم ہو گیا تھا۔ بلکہ اکثر لوگوں کونماز چاشت، اشراق، اوّا بین، تہجد کی رکعتیں اور ان کے طریقے بھی یاد تھے کہ ان نمازوں میں ہر وقت کتی رکعتیں ادا کرتے ہیں اور ہر رکعت میں کلام پاک کی کون سی سورت اور کون سی آیت پڑھتے ہیں دوق بھی پیدا ہو گیا تھا۔

مشائخ کے اوصاف حمیدہ اوران کے احوال بیان کرنے کے سواکوئی دوسرا کام نہ تھا۔ دنیا اور دنیا داروں کا ذکران کی زبان پرنہیں آتا تھا ،سی دنیا دار کے گھر کی طرف اینارخ نہیں کرتے تھے، کثرت نوافل کی اس قدر یابندی تھی کہ بادشاہ کے محل میں بہت سے امرا کشکری اورسیاہی جوشیخ کے مرید تھے جاشت واشراق کی نماز ادا كرتے اورايام بيض كے روزے ركھتے ، سلطان علاء الدین اینے تمام گھر والوں کے ساتھ شیخ کا معتقد اور مخلص ہو گیا تھا۔خواص وعوام کے دلوں نے نیکی اختیار کرلی تھی، عہد علائی کے آخری چند برسوں میں شراب، معثوق، فسق وفجور، جوا ،فحاش وغيره كانام تبقى عام انسانوں کی زبان پرنہیں آتا تھا، کمبیرہ گنا ہوں کولوگ گفر کے مشابہ تصور کرنے لگے تھے،مسلمان ایک دوسر کے ک شرم کی وجہ سے سودخوری اور ذخیرہ اندوزی کا تھلم کھلا مرتكب نہيں ہوتے تھے، بازار سے جھوٹ بولنے اور کم





نیاز مندی، شفقت ونرمی، دلجوئی، اوراہل دل کے قدموں یر سر رکھ دینے کے علاوہ کسی اور بات سے راحت نہیں حاصل ہوتی تھی۔(سیرالاولیا،ص: ۱۹) حاصل كلام بيركه خواجه نظام الدين قدس سرة ف اپنے عہد میں محبوبیت کا وہ مقام پایا تھا کہ جو بھی آپ کی مقدس وادی سے گذرتا وہ آپ کی جانب کھینجا چلا آتا اور ایمان دیفتین عمل واخلاص عشق وعرفان کی بے بہادولت یا تا،فردانیت وغوشیت کا وہ اعزاز حاصل تھا کہ بڑے بر ب بلندر تبه مشائخ بھی آپ کے قدم ناز پر سر جھانے میں فخرمحسوس کرتے تھے، یہاں تک کہ اپنے خالق کی بے لوث اطاعت وبندگی اور مخلوق کے لیے جذبۂ دردمندی نے انھیں اقلیم دل کا حکمراں بنادیا تھا۔ساتھ ہی ساتھ آب كے مرشد شيخ بير خواجه فريدالدين تخج شكر قدس سرهٔ کی خاص توجہ اوران کا فیضان بھی تھا۔ ایک بار انھول نے آپ کے لیے یہ دعافر مائی تھی کہ: تم ایسا درخت بنو کے جس کے ساپے میں مخلوق کی ایک بڑی تعداداً سائش وراحت سے رہے گی۔ (ایضاً) اس پر تبصرہ کرتے ہوئے ڈاکٹرخلیق احمد نظامی لکھتے ہیں کہ:اس دعا کا بیراثر ہوا کہ تقریباً پچاس برسوں تک انسانوں کی ایک بڑی جماعت اورتعدادخواجہ نظام الدين اوليا كي خانقاه ميں راحت وسكون حاصل كرتى رہی، جیسے: کوئی تھا ہارا مسافر، سورج کی گرمی اور تپش سے خستہ جان وبے حال ، ٹھنڈ بے اور سابہ دار درخت کے پنچے بیٹھ کرآ رام اور اطمینان کی سانس لیتا ہے۔ (تاريخ مشارئخ چشت،ص: ۳۷۷۱)

صىوفى ئائمز





اور پیاسے پورے خاندان کی شہادت کے ساتھ کیا اور الیی عظیم شہادت کہ جس میں امام حسین کٹ کے چھ ماہ کے معصوم علی اصغر کی شہادت ان کی آغوش میں ہوتی ہے تو ددسری طرف امامحسین اینے اٹھارہ سالہ نوجوان علی اکبر کی تر پتی ہوئی لاش کو اُٹھاتے ہیں۔الغرض کیے بعد دیگرے اپنے تمام ۲۷۷ جاں نثاروں کی شہادت اپن آنکھوں کے سامنے دیکھتے ہیں اور یکے بعد دیگرے سب کی لاشوں کو اٹھاتے ہیں۔ تاریخ میں شاید ہی کوئی ایسا بہادرانسان نظرآئے جواپنے پورے خاندان کوقربان ہوتا د کی کریمی اینے مشن سے ذرہ برابر متزلزل نہ ہو بلکہ مزید ثابت قدم ہوتا ہوا نظر آئے۔ یہاں تک کہ وہ مقام بھی آگیا کہ جب ان کے لشکر میں سوائے ان کے گھر کی عورتیں اور ایک آخری مرد بیجد بیمار سیر سجادعلی ابن امام حسین امام حضرت زین العابدین ہی باقی بے۔ تب امام حسین میدان میں آئے اور جب علی شیر خدا کا شیر، شیر ک طرح يزيدى شكر پر بجلى بن كر چ كااور كتنے يزيد يوں كو پسپا کردیاتو چاروں طرف سے یزیدی کشکرنے امام حسین پر حمله کیا۔ بیوہی وقت تھاجب حضرت زینب اپنے بھائی کی

آج سید الشہد اجنتی نوجوانوں کے سردار پیغیر اسلام سلین الیہ کے سب سے چہیتے نواسے، خاتون جنت حضرت فاطمہ کے لخت جگر حضرت مولاعلی کے فرزند حضرت امام حسین علیہ السلام جن کا نام سنتے ہی ذہن میں تصور کر بلا آجاتا ہے۔اورایسی شہادت کہ جورہتی دنیا تک ظلم کے آگ سرتگوں نہ ہونے اور اسلام کی اساس دین اور روحانی پا کیزگ کوباقی رکھنے کا حوصلہ دے جاتی ہے۔

مار پی 2017 جب روضه امام حسین پرایک بین الاقوامی کانفرنس میں شرکت کی اور ظہرانے کے لئے جب اندرون حرم مضیف حضرت امام حسین میں کھانے کی ٹیبل پر بیٹھے تو کھا نا سامنے آتے ہی ہمارے شریک سفر مولا نا عبید اللہ خان اعظمی کی زبان سے بے ساختہ نکلا کہ واہ میرے امام خود تو بھو کے پیاسے شہید ہوئے اور آج لاکھوں کروڑ وں کواپنے دستر خوان سے کھلا پلار ہے ہیں اور پھر ہم سب بہت روئے مکہ اور مدینہ سے دین اسلام کی جو شمع روش ہوئی اور پنج میر اسلام حضرت محمد رسول اللہ حضرت امام حسین علیہ السلام نے کر بلا کی ریت پر بھو کے

اس کے تحت وہاں کی ذمہ دار قیادت اور میڈیا سے ملاقاتیں ہوئیں۔ان حسینیوں سے بھی ملاقاتیں ہوئیں جو آج کے یزیدی دہشت گردوں(isis) سے لڑ رہے یتھے۔اپنے ملک اورا یمان وعزت کی آ زادی کے لئے اور ان مظلوموں سے بھی ملاقا تیں ہوئیں جوموجودہ پزیدیت (isis) کے شکار ہوئے ہیں اورلشکر حسین کی طرح بے گھر کردئے گئے ہیں، جن کا انتظام وانصرام روضہ امام حسین کی جانب سے کیا جارہا تھا۔ یہاں یہ بات ذکر کرنا مجمی ضروری ہے کہ بے پناہ مہمان نوازی اور اعلی ترین انتظام کے باوجود کربلا میں ہم لوگ اکثر پیاسے رہے، جب کہ پانی ہرمیٹنگ سے لے کر ہماری گاڑیوں تک میں ہوتا تھا۔ مگر پیاس شہدائے کربلا کی پیاس اور نہر فرات کی بد میبی کی یاد دلاتی رہی۔ آخراس نیر فرات کو بھی دیکھا جس کا یانی شہدائے کربلا کے لبوں تک نہ پنچ سکا۔ اس کے کنار باوگ بیٹھے ہوتے ہیں، مگر کوئی اس کا یانی نہیں پیتااوران خیموں کے مقام کوبھی دیکھا جن کوشہادت امام حسین کے بعد اُجاڑ دیا گیا تھا۔ جہاں خواتین اہل ہیت اور عابد بیار بیچے۔ وہاں نماز ظہر بھی ادا کی تو خیال آیا کہ امام حسین نے بھی نماز ظہرا ہی مقام پرادا کی تھی۔اس کے بعد تقريباً عصر کے وقت ٹیلہ زینب کودیکھا تو ایک چیخ سی نکل پڑی اور روضہ اما<sup>حسی</sup>ن اور خیموں کے درمیان ٹیلہ زینب نے بوری تاریخ کربلابیان کردی۔ 

(مضمون نگارخسر وفاؤنڈیشن کے کنوینر ہیں)

حملہ کیا۔ یہ وہی وقت تھا جب حضرت زینب اپنے بھائی کی شہادت کود کیھنے کے لئے خیمہ سے باہر نگل کر ایک او نچ مقام پر آگئی تھیں جس کو ٹیلہ زینب کہا جاتا ہے۔ انھوں نے یزید کے درندوں کے ہاتھوں اپنے بھائی کی شہادت دیکھی اور جوں ہی آپ کا سر مبارک نیز بے پر اٹھا یا گیا اسی وقت حضرت زینب کی ایک چیخ نگلی اور میدان کی طرف دوڑ پڑیں جہاں امام حسین کو شہید کرنے کے بعد یزیدی ان کے لاشے پر گھوڑ بے دوڑ ار ہے تھے۔ یہ منظر د کی کر کسی بھی بہن کا دل پھٹ سکتا ہے۔ مگر شیر خدا کی شیر دل میٹی نے صبر سے کا م لیا۔ جاکر اپنے بھائی کے لاشے پر لیٹ گئیں اور یزیدی فوج پر لعنت بر سائی۔ اس کے بعد جو کچھ ہوا، اس کی مزید تفصیل بیان کرنے کے جائے میں زیارت کر بلا پر آتا ہوں۔

یہ وہ مقام ہے کہ جس کے دیدار کی آرزو بیچپن سے لاشعوری کے زمانے سے تھی۔ آخروہ خواب 2016 فروری میں پہلی بار شرمندہ تعبیر ہوا۔ یہ وہ ووقت تھا جب عراق میں خاص کر بغداد کے حالات اچھے نہیں تھے۔ جب پہلی بار حرم کر بلا پنچ تو آنکھیں بقر ارتھیں، دل کی دھڑ کنوں میں دیار شہید اعظم کو دیکھنے کی آرزو تیز ہو رہی تھی اور جو نہی سنہری گذہد و مینار حرم پر نظر گئی ایک سکتہ اور لرزہ سا طاری ہوا، آہیں بلند ہو کیں، دعا وَں کو ہاتھ اٹھے اور امام کی بارگاہ میں سلامی پیش کی اور باب القبلہ تک پنچ تو گیٹ ہی پر سلام سجدہ ادا کرنے سے اپنے آپ کوروک نہیں سکا۔ یہاں پر حاضری کے بعد جو مشن تھا،





مسلمذتهن في صوفي تشكيل



اسی طرح عالمی قرید Global Village میں ہیں۔ ایسے میں مسلمانوں کے لیے حکمت و دانائی اور سعی وعمل کا صرف ایک ہی ماڈل Valid ہے اوروہ ہے سیرت رسول کا ملی ماڈل ۔ سیرت رسول کے ماڈل کوا پنائے بغیر وقت کے ابوجہلوں اور ابولہ ہوں کے شر سے بچنا ناممکن ہے۔ موجودہ عہد کوزیادہ سے زیادہ ابتدائی مدنی عہد کے مشابہ قر اردیا جاسکتا ہے، جب مسلمان دیگر قو موں کے ساتھ معاہدوں کے تحت اپنی بقا کی جنگ لڑر ہے تھے۔ البتہ اس بات کو ہم حال ذہن میں نقش کا کجر شبت کرنا ہوگا کہ مدنی ریاست کی تشکیل کے بعد مسلمانوں کی جو صورت حال پیدا ہوئی، آج مسلمان اس پوزیشن میں نہیں ہیں۔ اس خت کو تمام تر سیاسی، سماجی اور تدنی میں نہیں ہیں۔ میں زیرغور رکھنا ہوگا۔

اس وقت مسلمانوں کوغیر مسلم ملکوں اور قوموں کے ساتھ پرامن معاہدے کرنے ہوں گے اور پھر ان معاہدوں کا مکمل احتر ام کرنا ہوگا۔ ظاہرتی بات ہے کہ بیہ معاہدے اسلام کے مثالی ریاستی اصولوں پرنہیں ہو سکتے ، بیسویں صدی میں اسلام کی سیاسی تعبیر وتشریح اور جہادی جدوجہد کی مکمل ناکامی کے بعداب ضروری ہو گیا ہے کہ مطلوبہ مقاصد کی تحصیل کے لیے مسلم ذہن کی صوفی تشکیل کی جائے۔ حالات کا تجزیہ بتاتا ہے کہ اب مسلمانوں کے پاس اس کے سواچار ہُ کارنہیں ہے۔واضح رہے کہ صوفی تشکیل سے مراد زندگی سے فرار، خود سپر دگی اور عدم جدوجہد نہیں ہے-صوفی تشکیل سے مرادمسلم ذہن کواس حکمت سے آشا کرنا ہے جو اس کی گم شدہ دولت ہے۔مسلم ذہن کی صوفی تشکیل دراصل ناموافق حالات میں روشنی کی موافق شمع روشن کرنے کی حکمت سے عبارت ہے- بیوہی شمع ہےجس نے پیغمبرعلیہ السلام کے کمی عہد کے انتہائی ناسازگار ماحول میں صدیق وعمراور على وعثان جيسے معماران امت پيدا كرد پےاور ابوجهل اور ابولہب جیسے فساد یوں سے اعراض اور صرف نظر کا طریقہ بتایامسلم ذہن کی صوفی تشکیل سے ہماری پہلی مراد یہ ہے کہ سلم ذہن کو بیہ بات سمجھ میں آ جائے کہ نبی کریم صلى الله عليه وسلم جس طرح قريبة مكه ميس تتصآح مسلمان

ال لیے اس مقام پر فقہا اور حکام کو چاہیے کہ اسلام کے حکم مثالی کے بجائے حکم ضروری کا تعین کریں۔ شریعت اسلامی میں حکم ضروری وہ حکم کہلاتا ہے جو زمان و مکان کے بدلے ہوئے حالات میں ممکن ہوتا ہے: لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفُسًا إِلَّا وُسْعَهَا (البقرة:٢٨٦)

الضرورات تبیح المحظو رات کے تحت فقہ اسلامی اس بات کی اجازت دیتی ہے کہ ہر وقت مسلمان اسلام کے حکم مثالی کے مکلف نہیں ہیں، بلکہ حسب ضرورت حکم ضروری پر بھی عمل کرنا مطلوب شریعت کوفوت نہیں کرتا۔ ہم کیف! غیر مسلم قو موں اور حکومتوں کے ساتھ مسلم حکومتوں کا امن معاہدے کرنا اوران کا احر ام کرنا عین مقتضا ہے شریعت ہے۔ اس قسم کا معاہدہ کوئی ضروری نہیں ہے کہ ہر جگہ مساوی شرائط پر ای ہو، اگر بھی بعض دفعہ بظاہر دب کر معاہدہ کرنا پڑ نے تو اس وقت بھی صلح حدید بیکی سنت کو تازہ کرتے ہوئے مسلمانوں کو تی تحلق سے عالمی غلط فہمیوں کا از الہ مسلمانوں کے تعلق سے عالمی غلط فہمیوں کا از الہ کر سکتا ہے۔

بادشاہت ہو کہ جمہوریت، دونوں ہی اسلام کی مطلو بہ طرز حکومت نہیں ہیں۔اسلام کی مثالی طرز حکومت شورائی خلافت ہے جس کا سلسلہ سیدنا حسن مجتبی کے بعد منقطع ہو چکا ہے۔اس کے بعد بعض استثنائی واقعات سے قطع نظر مسلمانوں کے یہاں ہمیشہ مادشاہت قائم

صوفى ٹائمز

رہی، جوخلافت تھی وہ بھی گفظی تھی، حقیقی معنوں میں وہ بادشاہت ہی کی بدلی ہوئی شکل تھی۔مسلمان صدیوں سے اس طرز حکومت کو گلے لگائے ہوئے ہیں، اس لیے آج اگر حالات کے جبر نے جمہوریت کوغالب کردیا ہے تو ایسے میں جمہوریت کوقبول کرنا بھی ان کے لیے کوئی نا قابل معافی گناہ نہیں ہے۔مسلمان جن ملکوں میں اکثریت میں ہوں وہاں اسلامی جمہور میہ قائم کریں اور قرآن اور دین کی بالاد تق کے ساتھ مسلکی اختلافات کو گوارا کریں اور جن ملکوں میں اقلیت میں ہوں وہاں دستورحکومت اور پارلیمنٹ کامکمل احتر ام کریں اورایسے ملکوں میں شریعت اسلامی کے مشتر کہ مفاد کے لیے مسلکی ترجيجات سے بلند ہوکر جمہوري جدوجہد کریں۔ان کا جو بھی احتجاج ہو وہ جمہوریت کے احترام کے ساتھ ہو، جمہوریت سے بغاوت کرکے وہ اینامطلوب ہر گز حاصل نہیں کر سکتے ۔اس صورت میں انہیں جو کچھ حاصل ہوگا وہ اضطراب مزيد کې شکل میں ہی ہوگا۔

یغیبر اسلام سلیناتیری نے اپنی دعوت صدافت و امانت کے عملی اظہار سے کیا تھا۔ صوفیائے کرام نے بھی اسی قوت سے دلوں کو متخر کیا۔ بد شمتی سے آج مسلما نوں کی شاخت کذب اور بے امانتی سے ہوگئی ہے۔ ہمیں ایک بار پھر صدافت و امانت کا سبق تازہ کرنا ہوگا اور ایپ تیک پھیلی ہوئی غلطہ ہمیوں کا عملاً ازالہ کرنا ہوگا۔ صدافت و امانت کے حوالے سے ہمیں شخصی طور پر بھی ایپ کو درست کرنا ہوگا اور قومی شطح مر بھی صدافت اور

اورہم مشرب لوگوں تک سمٹ گیا ہے۔مسلمانوں کواپنے ذہن میں بہ بات تازہ کرنی ہوگی کہ وہ دب العالمین اور ارحم الراحمين کے بندے اور رحمة للعالمين کی امت ہیں۔اخلاقی تنگ نظری کے ساتھ نئے عہد میں اسلام کی کوئی خدمت نہیں کرسکتا۔خدمت انسانیت جس کا سبق اسلام نے صدیوں پہلے پڑھایا، آج سے Universal Truth کے طور پر عالمی سطح پر تسلیم کر لیا گیا ہے۔ایسے میں اگرمسلمان ہی بیسبق بھول جائیں تو باعث حیرت وافسوس ہے۔ خدمت انسانیت، خدمت اسلام کی بنیاد ہے۔انسانیت کی خدمت کے بغیر اسلام کی ہمہ گیرخدمت کا کوئی تصورنہیں کیا جاسکتا۔

قرآن کریم کی ایک آیت ہے :وَجَاهِدُهُمُ بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا (الفرقان: ۵۲) (ان - قرآن ك ذریعے بڑا جہاد کرو۔) آیت کریمہ کی بیتوضیح ابن عباس کی ہے۔ (ابن کثیر) ظاہرس بات ہے کہ قرآن کے ذريع گردنين تونهيں کاڻي جا<sup>سک</sup>تيں، ذہني شبہات کاازالہ اورقلبی وسوسوں کا علاج ہی کیا جاسکتا ہے۔ گویا اس آیت میں جہاد بالقرآن کرنے کا تحکم دیا گیا ہے۔اس سے پہلے کی آیات اس طرح ہیں:

''اللہ کی ہی وہ ذات ہے جس نے اپنی بارش رحمت کے آگے ہواؤں کونوید بنا کر بھیجاتوا کثر منکر ہو گئے۔ اگر ہم چاہتے تو ہم ہربستی میں ایک ڈرانے والا بھیجتے ، لہذا کا فروں کی اطاعت نہ کریں

ایفائے عہد کے حوالے سے اپنی شاخت قائم کرنی ہوگی۔ہم جب قومی سطح پر دوسری قوموں سے بات کریں تو سچ بولیں، وعدے نبھا نیں اور امانت کے تقاضے یورے کریں۔جدیدد نیامیں جمہوری ریاستوں میں ایک وفادار اور راست باز شهری بن کر ہم بیر کا مکمل کر سکتے ہیں۔ ہمیں ہراس روپے سے بچنا ہوگاجس سے ہماری ملکی وفادارى مشكوك ہو۔اپنے ملک اوروطن كى تعمير ميں بڑھ چڑھ کر حصہ لیں۔جمہوری ریاستوں میں صرف فریا دی نہ بنیں، ملک کے معماراور Donator بنیں۔

يبغ ببراسلام جناب محد رسول التدصلي التدعليه وسلم کے لیے قرآن پاک میں دحمة للعالمین کے الفاظ آئے ہیں جب کہ ذات باری تعالٰی کے لیے اد حم الد احمین کے الفاظ وارد ہوئے ہیں۔ نبی کریم صلی اللّٰہ عليہ وسلم نے الخلق کلھہ عيال اللہ (1) فارمولہ ديا اور بلاتفريق مذهب وملت ،غربت ،ظلم قُمْل وغارت ، بهوك مری اور مرض و تکلیف کے خلاف جدوجہد کو کار نثراب بتایا۔ آپ نے انسانوں ہی نہیں حیوانوں کے ساتھ بھی بلکہ نباتات کے ساتھ بھی حسن سلوک کے اسباق دیے اور ان پر پہلےخودعمل کیا۔صوفیہ نے اس سنت سے تخلقوا باخلاق الله كااصول وضع كبا\_آج مسلمانو لك صورت حال بد ہے کہ وہ آپس میں ہی ایک دوسرے کے قُل کے دریے ہیں۔ بعض نام نہاد منصوفین بھی ایسے ہیں جن کے اخلاق اورحسن سلوک کا دائر ہ صرف ان کے ہم مسلک (١) (التُحَلَّقُ عِيَالُ اللَّهِ، فَأَحَبُ النَّاسِ إِلَى اللَّهِ مَنْ أَحْسَنَ إِلَى عِيَالِه (أُمجَم الاوسط، بإب الميم، من اسمه مُد)

کام پہلے کیا ہے۔ اپنی وفات کی صدیوں بعد بھی اگر صوفیہ دلوں پر راج کررہے ہیں تو اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ قرآن کے تصور بقایر قائم رہے ہیں۔سورۂ رعد کی آیت نمبر ایں قرآن کا اصول بقااس طرح ہے: جوجھا گ ہوتا ہے وہ خشک ہوکر ہوا میں اڑ جاتا ہے اورجو چیز لوگوں کے لیے نفع بخش ہوتی ہے وہ زمین میں باقی رہتی ہے۔ صوفیہ اسی اصول کے تحت خلق خدا کے لیے ہمیشہ نفع بخش رہے ہیں۔اس وقت مسلمان اگرخلق خدا کے دلوں پر راج کرنا چاہتے ہیں تو ان کے لیے بھی وہی اصول فیض رسانی Valid ہوگا جو قر آنی اصول صوفیہ کے لیے Valid تھا۔اب سوال مدے کہ اس وقت مسلمانوں کی کیا پوزیشن ہے؟ کیا وہ اس پوزیشن میں ہیں کہا پخ وجود سے دوسری قوموں کے لیے نفع بخش ہو سکیں؟ اس سائنسي بتكنيكي اورابلاغي عہد ميں فيض رساني كے حاذ كيا كيا ہیں اور کیا مسلمان ان محاذ وں میں سے کسی محاذ پر موجود ہیں؟ کیا یہ سچ نہیں ہے کہ مسلمانوں کا ذہن احتجاج، سوال اور مطالبات جیسے الفاظ سے پر ہے۔مسلمان امتی سطح پر Donator کی جگہ Reciever ہو گئے ہیں۔ زندگی کی نئی دوڑ میں جب تک مسلمان فعال کردارادا نہیں کرتے ، ان کی بھاری اور فریادی والی کیفیت تبدیل نہیں ہو کتی ۔ غریب مسلمانوں کے ذہنوں کو غلط جہادی فلسفوں سے مسموم کر کے ان کوخو دکشی کے لیے تیار کرنے کے بجائے ان کی فکروں میں علم وتعلیم کی روشن بھر کے انہیں زندگی کے لیے تیار کرنا ہوگا جن کے

اوران کےخلاف قرآن سے جہاد کریں۔' یہاں جہاد بالقرآن سے پہلے علمی دلائل وشواہد کا تذكره ہوا ہے۔اس پس منظر میں جہاد بالقرآن كا اطلاق وسيع مفهوم ميس علمي جهاد يركيا كميا ہے۔ آج جب كه عوامي قتال وخون خرابے کے خلاف عالمی رائے عامہ ہموار ہوگئی ہے،اس کے ساتھ آ زادی رائے اور آ زادی اظہار رائے کاحق بنیادی حق انسانی کے طور پر تسلیم کرلیا گیا ہے، جہاد بالقرآن یا جہاد علمی کے لیے بوری راہ ہموار ہوچکی ہے۔جولوگ قرآنی صداقتوں پرایمان رکھتے ہیں اورتلوار کی قوت سے زیادہ قرآن کی طاقت پر یقین رکھتے ہیں، ان کے لیے موجودہ عہد میں پورا موقع ہے کہ وہ مکمل تن دہی اورانہاک کے ساتھ جہاد قرآن یا جہاد علمی میں مصروف ہوجا تکیں اور جن حضرات کو اپنی دلائل کی قوت پریفین نہیں ہے ان کو بھی اس حقیقت کو سمجھ لینی چاہیے کہ تلواروں کی جھنکار اور تو پوں کی گرج زیادہ دیر تک اپنے انژات قائم نہیں رکھ کتی،خصوصاً یہ بات اگر اس قوم کونہ ہمچھ میں آئے جو جنگ کے نام پرخودکش کے لیے آمادہ ہے تو پھراس کی عظمت و بقا کے سوال پر ہمیں فاتحہ پڑھ لینی چاہیے۔

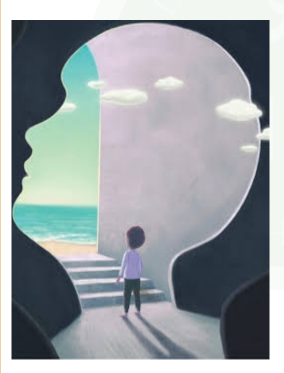
قرآنی تصور حیات میں ایمان کے بعد عمل صالح کو بڑی اہمیت ہے۔صوفیہ کے یہاں عمل صالح کے دو پہلو ہیں،عبادت حق اور خدمت خلق ۔صوفیہ خلق خدا کے لیے ہمیشہ نفع رسال رہے ہیں۔انہوں نے اسلام کی دعوت بعد میں دی ہےاور خلق خدا کے لیے نفع بخش اور فیض رسانی کا

خواب میں خودکش حملے ناکام ہو چکے ہیں۔اب تصور دین و دنیا میں اعتدال کے ساتھ اخروی حسنات کے حصول کے ساتھ دنیوی حسنات کے حصول کے لیے بھی ان کی فکر کو مہمیز کر نا ہوگا۔

المخصر بدکها جاسکتا ہے کہ دین کی سیاسی تعبیرات پر صدی ڈیڑ ھصدی سے جوفکر تیار ہوئی وہ اب اپنی موت مرر، بی ہے۔ اب اقبال کے لفظوں میں کا سُنات کی روحانی تعبیر،فرد کے روحانی استخلاص اور روحانی بنیا دوں یر عالم گیرساج کی تشکیل وقت کی ضرورت بن گئی ہے۔ مسلم ذہن کی اس تشکیل میں امور بالا کی یاسداری کے ساتھ مسلکی تشدد سے نجات، تلفیری رجحانات کی حوصلہ شکنی، جمہوری حکومتوں سے تصادم کے بجائے تعاون کی پالیسی،مسلکی فکر کے ساتھ ساتھ امتی سطح پر اہل قبلہ کی فلاح وبہبود کی منصوبہ بندی، فقتہی توسع کی بحالی، فروعی اختلافات میں رواداری ،صوفی مشرب محبت کا فروغ، کلامی اورفقہی مباحث میں اعتدال کے لیے امام غزالی اورامام شعرانی کے افکار وخیالات کی اشاعت، حدیث افتراق امت کے تعلق سے مسلک جمہور کی ترویج، امت مسلمہ کا احترام، انسانیت کے حوالے سے اسلامی تعليمات اورصوفيا نهروايات كااحيا بمحبت ومناظره كي جگهه موعظت حسنہ اور حکمت ودعوت اور سب سے بڑ ھے کرمجمد رسول الله صلى الله عليه وسلم ےخلق عظیم سے فتح وتسخیر کے فارمولےاینانے ہوں گے۔

صوفى ٹائمز

واضح رہے کہ بی عظیم مقصد اس وقت تک حاصل نہیں ہوسکتا جب تک دین کے سیاسی تعبیرات کی شدت پیندی کو مستر دکرنے کے ساتھ اس کے ردعمل میں اہل تصوف کے یہاں جو منفی ذہن تیارہوا ہے، اس کو بھی یکسر مستر دنہ کردیا جائے ۔ نئے حالات میں معاصر صوفیہ کا ذہن بھی ناکام ہے۔موثر صرف ایک ذہن ہے اور دہ ہے صوفی ذہن جس کی اصل خلق حمد کی اور روح انسانی ہے۔





صالحین کی قبروں سے تبرک

# اورہمارے اسلاف

مولاناضياءالرحن ليمى

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم اور بزرگوں کے آثار میں جس طرح ان کے کپڑ سے شامل ہیں اسی طرح وہ تمام چیزیں شامل ہیں جن سے ان کا کسی بھی طرح تعلق ہو، اور قبروں کا بھی قبروالوں سے تعلق ہوتا ہے، اس لیے ان کی قبریں بھی ان کے آثار میں شامل ہیں ، اس کی دو وجہیں ہیں:

آئندہ سطور میں ہم بالخصوص قبروں سے تبرک کے جواز پرمعتبر احادیث سے دلائل ذکر کریں گے تا کہ مسئلہ بالکل واضح ہوجاہے۔

صىوفى ٹائمز

جو شخص قبروں سے برکت حاصل کرتا ہے وہ کبھی مبھی غلبہ کال میں قبروں سے لیٹ جاتا ہے اور وہاں لوٹنے لگتاہے، اس لیے پہلے ہم یہ معلوم کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ اگر کوئی شخص اضطراب و پریشانی کی حالت میں قبروں سے لیٹ جائے تو کیا یہ شرکیڈ کل ہے؟ اس سلسلے میں حضرت ابوہریرہ رضی اللّٰدعنہ ایک حدیث بیان کرتے ہیں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے: وَالَّنِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا تَنْهَبُ التُّنْيَا حَتَّى يَمُرَّ الرَّجُلُ عَلَى الْقَبْرِ فَيَتَمَرَّغُ عَلَيْهِ، وَيَقُولُ: يَالَيْتَنِي كُنْتُ مَكَانَ صَاحِبِ هٰذَا الْقَبْرِ. (مسلم، باب لاتقوم الساعة حتى يمر الرجل بقبر) ترجمہ:اس ذات کی قشم جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے! دنیا اس وقت تک ختم نہیں ہوگی جب تک کہ پنہیں ہوگا کہانسان قبر کے پاس سے گزرے گا،اور وہ قبر سے لیٹ کر اور خاک آلود ہوکریہ کیے گا کہ کاش! میں اس قبروالے کی جگہ ہوتا۔ اس حدیث کوشیخ اکبانی نے تجفی صحیح قراردیا ہے۔(صحیحابن ماجہ:۵۷۸) اس حدیث یاک سے معلوم ہوتا ہے کہ قبر سے

UFITIMES

حضرت بلال بن حارث مزنی صحابی یتھے۔اس حدیث سے جہاں استغاث کے جواز کا ثبوت ملا وہیں قبروں سے برکت حاصل کرنے کے جواز کا بھی،وہ اس طرح کہ استغاث کے لیے قبر انور پر حاضری ضروری نہیں تھی اب صحابہ کرام کے مل سے قبروں سے برکت کے سلیکن آنے والے خص نے قبرانور پر حاضر ہو کر پہلے گویا قبر سے تبرک کیا، اس محتر م قبر کے وسیلے سے رب تعالی کے خیر کثیر کو تلاش کرنے کی کوشش کی اور پھر نبی کریم صلی اللدعليه وسلم سےاستغاثة کیا۔

ایک اور حدیث میں داؤدین ابوصالح سے مروی ہے کہ ایک دن مروان نے دیکھا کہ ایک شخص اپنا چہرہ قبرانور پررکھے ہوئے ہے، بیدد کی کرائس نے کہا کہتم کو معلوم ہے کہتم کیا کررہے ہو؟ جب وہ شخص مروان کی طرف متوجه هواتو معلوم هوا که وه حضرت ابوایوب انصاری رضی اللدعنه ہیں۔ چنانچہ مروان کی بیربات سن کر أنهون نے فرمایا:

نَعْمُ جِئْتُ رَسُوْلَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ وَلَحْد آتِ الْحَجَرَ - (متدرك للحاكم، كتاب الفتن والملاح)

ترجمہ: ہاں! مجھے معلوم ہے کہ میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ دسلم کی بارگاہ میں آیا ہوں ، کسی پتھر کے پاس نہیں۔ امام حاکم نے اس حدیث کو'' مشدرک''میں صحیح قرار دیا ہےاور ذہبی نے ان کی صحیح کو باقی رکھا ہےاور كوئى جرح نہيں كى ہے۔ (المتدرك مع تعليقات الذہبي في التلخيص ، كتاب الفتن والملاحم ) اس حدیث میں جلیل القدر صحابی کے مل سے اس

لپٹنا،اس کی خاک میں اپنے آپ کو آلودہ کرنا ، یہ کوئی شرکی ممل نہیں ورنہ فتنوں کے ظہور کے وقت اپنے دین کی فكرجو بينديد عمل ہےاس کے من میں نبی کریم صلی اللہ عليهوسكم استثمل كاتذكره نهفر ماتے تتھے۔

جوازيردلائل پيش کيے جاتے ہيں:

ا\_حضرت عمررضي اللدعنه كے خزانچي حضرت مالک الداردضي اللدعنه بيان كرتے ہيں كہ حضرت عمر رضي اللَّه عنہ کے زمانے میں قحط پڑا تو ایک شخص نبی کریم سلیٹا پی پٹم کی قبرانور پر حاضر ہوااور عرض کی:

يَارَسُوْلَ اللهِ! إِسْتَسْقِ لِأُمَّتِكَ، فَإِنَّهُمُ قُلْ هَلَكُوًا، فَأَتِى الرَّجُلُ فِي الْمَنَامِ،فَقِيْلَ إِثْتِ عُمَرَ، ڣؘٵۊؙڔٙ<sup>ئ</sup>ؙ؋ٳڸڛۜٙڵٳڡؘڔۅٙٲڂؚؠۯ؇ٳڹۜٛڴۿڔڡؙڛڨۏڹۦ

(مصنف بن ابی شیبه، باب: ماذ کر فی فضل عمر بن خطاب) ترجمہ: پارسول اللہ! اپنی امت کے لیے بارش کی دعا فرمائیں، کیوں کہ وہ ہلاکت کے دہانے پر ہے، پھراس پخص کونیند آگئ اورائے خواب میں کہا گیا کہتم عمر کے پاس جاؤ،ان کومیر اسلام پیش کرداوران کوخبر کردو که بارش ہوگی۔ اس جدیث کی سند کو جافظ ابن حجرعسقلانی نے فتح الباري ميں صحيح قرار دياہے۔(كتاب الاستنقاء، باب سوال الناس الإمام الاستشقاءاذ اقحطوا)

اس حدیث میں اس بات کا ذکر ہے کہ بارش کی دعاکے لیےایک شخص قبرانور پر حاضر ہوا، پھراس نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کوندا دی۔حاضر ہونے والے شخص

QUARTERLY SUFI TIMES

ترجمہ: نبی کریم سالیٹالیڈ کی شہزادی سیدہ فاطمہ رضي اللدعنها ہر جمعہ کو حضرت حمزہ رضي اللّٰد عنہ کي قبر پر حاضر ہوتیں ،قبر کے پاس نماز پڑھتیں اورروتیں۔ اس حدیث کے بارے میں امام حاکم نے فرمایا ہے کہ اس کے رجال آخر سے ثقہ ہیں۔ ایک اور حدیث ہے جس میں حضرت اوس بن عبد اللہ بیان کرتے ہیں کہ اہل مدینہ پر سخت قحط پڑا، لوگوں نے حضرت عائشه صدیقة رضی اللدعنها کے پاس قحط کا شکوہ كيا، يون كرا نهول ف فرمايا: انْظُرُوا قَبْرَ النَّبِي صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاجْعَلُوْا مِنْهُ كُوَّى إِلَى السَّبَاءِ حَتَّى لَا يَكُوْنَ بَيْنَهُ وَبَيْنَ السَّبَاءِ سَقُفٌ (سنن دارمی، باب مااکرم اللّدنېتيه بعدمونه) ترجمه: نبى كريم صلى للدعليه وسلم كى قبرا نوركود يكصوا ور اُس میں آسان کی جانب سوراخ اس طرح کردو کہ قبر نبوی اور آسمان کے درمیان حجبت حائل نہ رہے۔ اس حدیث کے راوی بیان کرتے ہیں کہ لوگوں نے ویساہی کیاجس *طرح حضر*ت عائشہ رضی اللہ عنہا نے فرما یا تھا، چنانچہ اتن بارش ہوئی کہ سبز سے اور گھاس اُگ آئے اور اونٹ فریہ ہو گئے۔ حافظ ابن حجر عسقلانی نے اپنی کتاب ہدایۃ الرواۃ في تخريخ احاديث المشكاة (۵ /۳۲۶) ميں اس حديث کوذکر کر کے سکوت کیا ہے اور مقدم میں ان کے بیان کردہ <sup>نہج</sup> سے معلوم ہوتا ہے کہ اس کی سندحسن ہے۔ اس حدیث سے واضح طور پر بیہ ثابت ہو گیا کہ

بات کاواضح ثبوت ملتا ہے کہ صالحین کی قبروں سے برکت حاصل کرنااور اِس نیت سے قبر پر چہرہ رکھنا جائز ہے،اگر بیعمل شرک ہوتا تو حضرت ابوا یوب انصاری رضی اللہ عنہ تبھی بھی ایساعمل نہ کرتے۔

ايك اور حديث پاك ٢٢ مي مي عبيراللد بن عبداللد بن عنبه بيان كرت بي : رَأَيْتُ أُسَامَةَ يُصَلِّى عِنْكَ قَبْرِ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَه فَحَرَجَ مَرْوَانُ بْنُ الْحَكَمِ فَقَالَ: تُصَلِّى إلى قَبْرِهِ : قَالَ: إِنِّى أُحِبُّهُ ( صَحَراب ، باب : كرينض الله الفاحش والتفش)

ترجمہ: میں نے حضرت اسامہ کو نبی کریم سائی لیے پر کی قبرانور کے پاس نماز پڑھتے ہوئے دیکھا، اتنے میں مردان نکلا اور اُس نے کہا کہ تم قبر نبوی کے پاس نماز پڑھ رہے ہو؟ حضرت اسامہ نے جواب دیا کہ مجھے ان سے محبت ہے۔

اس حدیث پاک میں حضرت اُسامہ بن زید مشہور صحابی کرسول کے عمل سے ثابت ہوا کہ انھوں نے قبر نبوی کے پاس نماز ادا فرمائی اور اُن کا یہ نماز پڑ ھنا تبرک کے طور پر تھا۔ اس پر دلیل ان کا آخری جملہ ایتی اُحِبُّ ہُے ہے (یعنی جمھے ان سے حبت ہے)۔

ايك اور حديث ہے جس ميں حضرت سيدناامام على زين العابدين بن حسين رضى الله عنهما اپنے والد ماجد سے روايت كرتے ہيں: أَنَّ فَاطِحَةَ بِنْتَ النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ سَلَّمَ كَانَتْ تَزُوْرُ قَبْرَ عَمِّهَا حَمْزَةَ كُلَّ اللهُ عَلَيْهِ وَ تَبْكِى عِنْكَهُ -(متدرك للحاكم، كتاب الجنائز)

ایک قبروں کے واسطے سے رب تعالیٰ کے خیر کو تلاش کرنے کی ) کے کوشش کی۔ خود شیخ ابن تیمیہ بھی قبروں پر دعا سے منع کرنے کے کرام باوجود اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ صالحین کی قبریں ہوگئی برکت والے مقامات ہیں۔ اپنی مشہور کتاب ''اقتضاء رجائز الصراط المستقیم'' میں لکھتے ہیں:

وَكَذٰلِكَ مَا يُنْكَرُ مِنَ الْكَرَامَاتِ وَخَوَارِقِ الْعَادَاتِ الَّتِي تُوْجَلُ عِنْدَ قُبُوْرِ الْأُنْبِيَاءِ وَالصَّالِحِيْنَ مِثْلَ نُزُولِ الْأُنْوَارِ وَالْبَلَائِكَةِ عِنْدَهَاوَتَوَق الشَّيْطِيْنِ وَالْبَهَائِمِ لَهَا، وَإِنْدَفَاعُ النَّارِعَنْهَاوَحَمَّنُ جَاوَرَهَا، وَشَفَاعَةُ بَعْضِهِمْ فِي جِيْرَانِهِ مِنَ الْمَوْتْي، وَإِسْتِحْبَابُ الْإِنْيِفَانِ عِنْدَ بَعْضِهِمْ وَحُصُولُ الْأَنْسِ وَالسَّكِيْنَةِ عِنْدَهَا،وَنُزُوْلُ الْعَذَابِ بِمَنْ إِسْتَهَامَها، فَجِنْسُ هٰذَا حَتَى (جلد: ٢، الوا الذي ص: ٢ ٢٢) ترجمہ: یول ہی انبیاوصالحین کی قبرول کے یاس ظاہر ہونے والی کرامتیں اور محیر العقول باتیں مثلا وہاں پر انوار کا نازل ہونا،فرشتوں کا اُتر نا،شیاطین اورجانوروں کاان کی قبروں سے دورر ہنا،ان کا اوران کے پڑ دسیوں کا آگ سے محفوظ رہنا، اُن کے بڑوس میں رہنے والے مردوں کے حق میں ان کا شفاعت کرنا ، اُن کے جوار میں دفن كامستحب ہونا، وہاں اُنس دسكينہ كا نازل ہونااور اُن کی قبروں کی بے حرمتی کرنے والوں پر عذاب کا نازل ہونا،اس طرح کی دوسری باتیں برحق ہیں۔ مزيداً لك تصلى بين وَمَا فِي قُبُورِ الْأُنْبِيَاءِ

حضرت عا ئشہ صدیقہ رضی اللہ عنہا نے قبر نبوی سے ایک سوراخ آسمان کی جانب کرنے کاحکم دے کر بارش کے لیے قبر نبوی سے برکت حاصل کرنے کی تعلیم دی۔

مذکورہ بالا احادیث کریمہ کی روشنی میں صحابۂ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کے مل سے بیہ بات ثابت ہوگئ کہ صالحین کی قبروں سے برکت حاصل کرنا بلا شبہ جائز ہے اور اس میں شرک کا کوئی شائبہ نہیں، کیوں کہ صحابۂ کرام شرک کو مٹانے والوں کے سردار محدر سول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی درسگاہ کے تربیت یافتہ تھے، ان سے بیہ تصور بھی نہیں کیا جاسکتا کہ وہ کوئی ایساعمل کریں گے جوشرک یا شرک کی طرف لے جانے والا ہوگا۔

صالحین کی قبروں پر دعاعنوان سے اسلاف کے جو واقعات کتب تاریخ وسوائح میں ملتے ہیں ان سے جہاں صالحین کی قبروں پر دعا کا جواز ثابت ہوتا ہے وہیں صالحین کی قبروں سے برکت حاصل کرنے کا عقیدہ بھی ثابت ہوتا ہے، کیوں کہ ان تمام واقعات میں صالحین کی قبروں کی زیارت اور پھراس مقام پر خصوصیت کے ساتھ دعا کا ذکر ملتا ہے۔ویسے دعا تو کہیں بھی کی جاسکتی ہے اور صالحین کا وسیلہ لینے کے لیے بھی ان کی قبروں پر جانا ضروری نہیں، بلکہ دور رہ کر بھی اضی وسیلہ بنا یا جاسکتا ہے نیکن خاص طور سے قبروں پر حاضر ہوکر دعا کرنا ہی ثابت صالحین کے جسموں کو سمیٹے ہونے کی وجہ سے خود ان قبروں کی برکت اور قبروں کی برکت حاصل کرنے کا ارادہ کیا اور صالحین کی

وَالصَّالِحِيْنَ، مِنْ كَرَامَةِ اللهِ وَرَحْمَتِه، وَمَالَهَا عِنْدَاللهِ مِنَ الْحُرْمَةِ وَالْكَرَامَةِ فَوْقَ مَايَتَوَهَمَةُ أَكْثَرُ الْحَلَقِ ترجمہ: انبیا اور صالحین کی قبروں پرجو اللہ تعالی کی جانب سے کرامت ورحت ہے اور اُن کی قبروں کو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں جو مقام ومرتبہ حاصل ہے وہ اکثر لوگوں نے وہم و گمان سے بڑھ کر ہے۔

شیخ ابن تیمیہ کی ان تصریحات سے یہ بات توروش سے برکت حاصل کیااوراس میں کوئی حرج نہیں شمجھا۔ان ہوجاتی ہے کہاندیا وصالحین کی قبروں پر برکتوں کا نزول کم میں سے چند کے اسمائے گرامی درج ذیل ہیں:

كوشش كرو\_

ارام احمد بن حنبل ( ۱۲۲ - ۲۳۱ ه) امام احمد بن حنبل بھی نبی کر یم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر مبارک کو بطور تبرک چو منے کے جواز کے قائل ہیں۔ حافظ ذہبی اینی ''مجم الثیوخ '' میں فرماتے ہیں : قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَّ الْقَبْدِ النَّبُوحِيّ قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَّ الْقَبْدِ النَّبُوحِيّ قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَّ الْقَبْدِ النَّبُوحِيّ قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَّ الْقَبْدِ النَّبُوحِيّ قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَّ الْقَبْدِ النَّبُوحِيّ قدّ سُئِلَ احْمَدُ بَنْ حَنْبَلٍ عَنْ مَسَ الْقَبْدِ النَّامِ وَ لَكُنْ مَنْ اللهِ وَ ذَكَرَ اللّهُ مِن ١٩٤ جو منے کے بارے میں سوال کیا گیاتو اُنھوں نے اس عُمْل میں کوئی حرب خبیں سمجھا۔ اس قول کو اُن کے

ترجمہ:تمہارے زمانے کے اوقات میں رب

پیخوشبو تیں رب تعالٰی کی رحمتوں اور برکتوں کے

علاوہ کوئی اور چیز نہیں۔اسی کیے صحابۂ کرام کے علاوہ

ہمارے دیگر اسلاف کرام نے انبیاد صالحین کی قبروں

تعالی کی خوشبوئیں ہیں،اس لیےتم ان کو حاصل کرنے کی

(مقم *میر , محد*ین سلمدانصاری) صاحبزا دے عبداللّٰد نے روایت کیا ہے۔

ہوتا ہے اور بیر برکت والے مقامات ہیں، کیوں کہ اصطلاح شریعت میں برکت ہیہ ہے کہ کسی چیز میں رب تعالیٰ کی جانب سے خیر کا ہونا ثابت ہوجائے، اور اس بنا پر اس سے برکت حاصل کرنے کی کوشش کی جائے، اس لیے اب اگر کوئی بندۂ مومن اندیا و صالحین کی قبروں پر پائی جانے والی برکتوں اور رحمتوں کو حاصل کرنے کی کوشش کرتا ہے تو بیکوئی شرکیم کی نہیں، بلکہ در حقیقت اس حدیث پاک پر عمل کرتا ہے جس میں بیفر مایا گیا ہے: اِنَّ

قبر مبارک کے پاس بیٹھ کراپنی کتاب' التاریخ' ، لکھی۔ اس بات کا تذکرہ کرتے ہوئے حافظ ذہبی امام بخاری کے حوالے سے کھتے ہیں:وصَّتَفْتُ كِتَاب التَّارِيْخ إذْ ذَاكَ عِنْنَة بُرِرَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللَّيَالِي الْمُقْبِرَةِ. (نفس مصدر، طقه: ۱۴، جلد: ۱۲، البخاري) ترجمہ: میں (امام بخاری) نے التاریخ نامی کتاب اس وفت نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس چاندنی راتوں میں کھی۔ کسی کتاب کی تصنیف کے لیے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر شریف کے انتخاب کی ؛اس کے علاوہ کوئی اور دجہ مجھ میں نہیں آتی کہ انھوں نے قبر رسول صلی اللہ عليه وسلم سے برکت حاصل کرنا جاہا۔ ۳\_امام جعفر خلدی (م:۲۴۳ه) امام ومحدث اورمقتدائے زمانہ شیخ ابو محد جعفر بن محمد بغدادی خلدی امام جنید اورابوالحسین نوری کے اصحاب میں سے ہیں امام حاکم ، ابولی شاذان وغیر ہم نے آپ سے روایت کی ہے، خطیب بغدادی نے ان کوثقہ کہا ہے۔ (نفس مصدر، طبقه: • ۲، جلد: ۱۵، الخلدی) اسی عظیم مقتدائے زمانہ کے حوالے سے حافظ ابن جوزي اپني کتاب ' کمنتظم في تاريخ الملوک والام' ميں اپنی سند سے قُل کرتے ہیں: كَانَ بِي جَرَبٌ عَظِيْمٌ فَتَمَسَّحْتُ بِتُرَابِ قَبْرِ الْحُسَيْنِ، فَغَفَوْتُ فَانْتَبَهْتُ وَلَيْسَ عَلَى مِنْهُ شَيْءً (جلد:۵،حوادث:۱۱ه)

قبروں سے برکت حاصل کرنا اور ان کو بوسہ دینے میں اگر شرک کا کوئی شائیہ بھی ہوتا تو کیا احمد بن حنبل جیسے کتاب وسنت کے امام کو اِس کاعلم نہ ہوتا؟ ۲\_امام ابن مکندر (مابعد + ۳- + ۳۱ ه) امام حافظ وقدوة شيخ الاسلام ابوعبداللد قرش مدنى نے صحابهٔ کرام کی ایک جماعت سے حدیث کی روایت کی، نیز سفيان بن عيدينه، سفيان نوري، اوزاعي، ابوحنيفه، ما لك، جعفر صادق جیسے ائمہ کرام نے ان سے حدیث روایت کی۔ امام ابن مکندر کا مقام ومرتبہ ذکر کرنے کے بعد حافظ ذہبی لکھتے ہیں:مصعب بن عبداللدفر ماتے ہیں کہ مجھ سے اسلعیل بن یعقوب تیمی نے بیان کیا کہ ابن مکندر اینے اصحاب کے ساتھ بیٹھے ہوتے تو کبھی کبھی ان کی زبان گنگ ہوجاتی۔ چنانچہ وہ اسی حالت میں اٹھ جاتے اور قبرنبوی یر جا کر اینا رخسار رکھ دیتے ، پھر لوٹ آتے،اس پرلوگوں نے پچھنا مناسب باتیں کیں تو آپ نے فرمایا کہ مجھے گنگ ہونے کا خطرہ محسوس ہوتا ہے تو میں قبر نبوی سے مد دطلب کرتا ہوں۔ (سيراعلام النبلاء، طبقه: ۳، جلد: ۵، بن مكندر) محمرابن مكندر جيسےامام قبر نبوی سےاستعانت کررہے ہیں تو کیا توحید ونٹرک کے مسائل اُن پر بھی واضح نہیں تھے؟ ۳\_امام بخاری (۲۵۶ه) امام بخاری ہر خاص وعام کے نزد یک مشہورو معروف ہیں۔ یہی امام بخاری نے نبی کریم سائن ایپ تر کی

۵- حافظ ذہبی (۳۷۲ - ۳۹۷ ح) علوم اسلامیہ کا ہر طالب علم حافظ ذہبی کی عظمت سے واقف ہے ۔ وہ این کتاب <sup>د مج</sup>م الثیوخ'' میں فرماتے ہیں: وَنَحْنُ مَالَمْ يَصِحٌ لَنَامِثُلُ هٰذَا النَّصِيْبِ الْاَوُفَرِ تَرَامَيْنَاعَلَى قَارِمَ بِالْإِلْرِلْتِرَامِ وَالتَّبْجِيْلِ وَالْإِسْتِلَامِ وَالتَّقْبِيْلِ وَهٰذَهِ الْأُمُوُرُ مَلْيُحَرِّ كُهَا مِنَ الْمُسْلِمِ إِلَّا فَرْطُ حُبِّ اللَّاتِيِ صَلَّى اللَّهُ

ترجمہ: جب ہم کواسی طرح کاعظیم حصر نہیں حاصل ہو سکا (جو صحابۂ کرام کو حاصل تھا) تو ہم ان کی قبر سے لیٹے نعظیم کرنے اور استلام و بوسہ کے لیے ٹوٹ پڑے اور مسلمانوں کی طرف سے ایسے افعال کا صدور نبی کریم سلان آلیو ہم سند ید محبت ہی کی وجہ سے ہے۔ یہاں تو خود حافظ ذہبی اس بات کا اعتراف کرر ہے ہیں کہ قبر نبوی سے لیٹنا، اس کی تعظیم کرنا اور اس کو چو منے کی وجہ محبت رسول ہے، کوئی اور چرنہیں تو کیا اس مقام پر ذہبی جیسے ناقد بھی تو حید و شرک کی بار کیوں کو ہی سے م

مذکورہ بالا اسلاف کے اقوال وافعال سے بیہ بات ثابت ہوجاتی ہے کہ نیکوں کی قبروں سے برکت حاصل کرنا درست ہے اور اس میں شرک جیسی کوئی بات نہیں، کیوں کہ ہر مسلمان صرف رب تعالیٰ کو ہی نفع ونقصان کا مالک سمجھتا ہے۔

ترجمہ: مجھ کو سخت قشم کی خارش ہوگئی، چنانچہ میں امامحسين رضي الله عنه کي قبر کي مڻي لگا کرسو گيااور جب بيدار ہواتو خارش کا کوئی انڑباقی نہیں تھا۔ اس واقعے کی سند میں جعفر خلدی جن کی عظمت پر گفتگو ہو چکی ہے،ان کے اور حافظ ابن جوزی کے درمیان چارراوی ہیں اور وہ سب ثقہ ہیں، پہلے راوی محمد بن ناصر بغدادی ہیں ( + ۵۵ – ۲۷ ۳ )ان کو حافظ ذہبی نے امام حافظ ومحدث لکھا ہے اور حافظ ابن جوزی، ابن نجار اور ابوطاہر سلفی کے حوالے سے ان کا ثفتہ ہونانقل کیا ہے۔ (نفس مصدر، طبقہ، ۲۹، جلد: ۲۰، ۲۰ بن ناصر) دوسرے رادی مبارک بن عبدالجبار بغدادی ابن طیوری ( • • ۵ - ۱۱ ~ ) ہیں ان کوبھی حافظ ذہبی نے امام ومحدث کہا ہے اور ابوسعد سمعانی ، ابوعلی بن سکرہ صد فی ، ابن ناصر، ابوطاہر سلفی وغیرہم کے حوالے سے ان کی ثقامت کاقول کیا ہے۔ س مصدر، طبقه:۲۶، جلد:۱۹، ۱۲ ن طيوري) تيسر ب راوی ابوالحسين احمد بن محمد عشيقی بغدادی (۲۷ ۳۰ ۵) ہیں، ان کوبھی حافظ ذہبی نے امام ومحدث ثقتہ کے لقب سے یاد کیا ہے۔ (نفس مصدر، طبقہ: ۲۳، جلد: ۱۷) چو تھے راوی ابوبکر محمد بن الحسن بن عبدان صرفی ہیں۔ بیجھی ثقہ ہیں،ان کوعبید اللہ بن احمد نے ثقہ سے بھی اويردرج كالتخص قرارديا ہے۔ تاريخ بغداد،جلد: ۲،ص: ۲۱۹)



اے رسول ہاشی قربان نامت جان من اے رخت آرام جان عاشقال جانانِ من اے شفیع عاصیاں اے چارہ دردِ نہاں دارم شہا چیتم کرم اے درد بے درمانِ من اے شہنشاہ زماں ماہ عرب مہر عجم جان و دلم، ہر دو فدا اے دین من ایمان من بندهٔ کم عاجزے مسکینے قدوسے فقیر من گدائے صابری دار نظر بر من فکن

(منسوب بې حضرت عبدالقدوس گنگو، می رحمه الله)

اے رسول ہاشمی! آپ پر میری جان قربان ہو، آپ کا رخ انور جملہ عاشقوں کی راحت جان ہے میرے حضور! ۔ گنہ گاروں کی شفاعت کرنے والے! اے دردنہاں کے چارہ گر! مجھ پر بھی اے بادشاہ چیثم کرم فرما بیئے اے میرے دردلاعلاج اے شاہ زمانہ! عرب کے چاند بحجم کے آفتاب، میری جان اور میر ادل دونوں آپ پر قربان ہو، میرے دین وایمان سب آپ ہیں، کم ترین عاجز مسکین قدوس تیرا مختاج ہے میں صابری گلدا ہوں مجھ پرنظر کرم ڈال دیں۔

صوفى ٹائمز

00 00 00 00

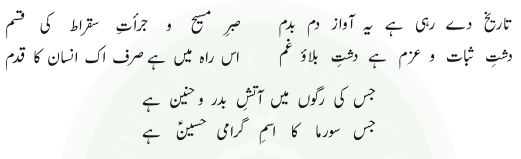
(ترجمه:مفتى امام الدين سعيدي)

By-Josh Malihabaadi

# Marsiya Hussain aur Inqilab

# (Hussain and Revolution)

Translated by Dr. Tahira Naqvi, New York

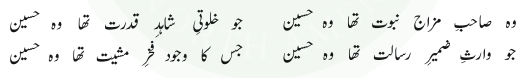


History calls out at every moment

The wilderness of constancy and determination is filled with terrors and sorrow, I swear by the patience of the Messiah and the courage of Socrates On this path there are only the footsteps of one man

In whose veins runs the fire of Badr and Hunain,

The Valiant One whose name is Hussain



سانچ میں ڈھالنے کے لئے کائنات کو جو تولتا تھا نوکِ مڑہ پر حیات کو

ہ فے ٹائمن

The Hussain who possessed the temperament of prophethood, The Hussain who was heir to the conscience of the Prophet, The Hussain who alone was the witness to Divine courage, The Hussain whose existence was the pride of the Will of God, To place the universe into a mold He who weighed life on the point of an eyelash.

پانی سے تین روز ہوئے جس کے لب نہ تر جو مرگیا ضمیر کی عزت کے نام پر

یہ جو چراغِ ظلم کی تھرا رہی ہے لو

تیغ و تبر کو سونپ دیا جس نے گھر کا گھر 🧼 ذلت کے آستاں پہ جھکایا گمر نہ سر

یہ صبح انقلاب کی جو آج کل ہے ضو

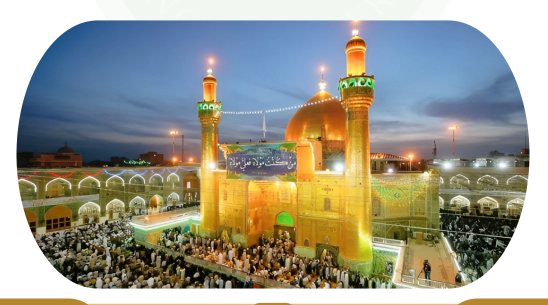
صبہ فی ڈائہ

Whose lips had not been moistened by water for three days, Who gave up his whole family to the sword and the spear, Who died for the honor of his conscience, But did not bow his head before the abode of disgrace

یہ جو مچل رہی ہے صبا پھٹ رہی ہے پو در پردہ یہ حسین کے انفاس کی ہے رو This light of the morn of revolution these days, This wind that blows restlessly, the dawn that is breaking, This flickering of the flame of the lamp of oppression, Behind all this is the presence of Hussain's breath

اس تازہ کربلا کو بھی عزم حسین دے O life, give us the dignity and greatness of the Glorious One, Give this new Karbala the determination and resolution of Hussain

اے زندگی جلال شہ مشرقین دے



اولیا کول کی سرگرمیاں

السلام علیم ورحمة اللدوبرکانة! یقیناً بیہ بات ہم سب منتظمین اولیا کوسل آف نارتھ امریکہ کے لیے باعث سعادت وفخر ہے کہ نیویارک شہر سے 50 میل کے فاصلے پر جو بظاہر ایک ویرانہ معلوم ہوتی جگہ ہے وہاں پر آپ کو ایک امام بارگاہ اور خانقاہ چشتیہ سجادیہ، حسینیہ، سہروردیہ آبادنظر آئے گی اور گذشتہ مہینوں کے دوران ایس ایسی روح پرورمحافل تواتر سے سجائی گئیں کہ ان میں شمولیت اوران کا انعقاد بظاہر ایک کر امت اور مجز سے سے کم نہیں اور ویسے بھی ہماراایمان ہے کہ آپ راہ خدا میں ایک قدم بڑھا ئیں تواللہ کریم آپ کو سوقد م آ گے کا میابی کی طرف بڑھادیتا ہے۔

محترم قارئين!

صوفى ٹائمز

مورخہ ۲۱ مرئی ۲۰۲۴ ء کوانگلینڈ سے آئے ہوئے قوال جناب سلیم صابری اور ہمنوا خانقاہ چشتیفرید یہ میں تشریف لائے اور محفل سماع کاانعقاد ہوا۔ میحفل رات گئے تک جاری رہی اور صوفیا بے کرام کا کلام بڑی عقیدت سے سنا گیا۔



مورخہ ۵ راگست ۲۰۲۳ء کو ذاکر ہ اہل بیت اطہار محتر مہ بیگم شائستہ زیدی نے مجلس عزاداری زنانہ زیر انتظام محتر مہ ساجدہ کاظلی ،اورمحتر مہز ہر ہ کاظلمی منعقد کی جس میں دیگر خواتین نے دور دراز علاقوں سے شرکت کی اور عقیدت کااظہار کیا۔

مورخه ۵ رستمبر ۲**۰۲۰** ۲ ء کوخوانتین کی مجلسعز اداری منعقد ہوئی۔ذاکر ۂ اہل بیت محتر مہ سیدہ نادیہ بتول بخاری ، سیدہ ساجدہ کاظمی، سیدہ زہرہ کاظمی محتر مہصائمہ جی اوردیگرخوانتین نے اس<sup>م</sup>حفل کا اہتمام کیا۔ مورخہ ۲۸ راکتوبر ۲۰۲۳ء کو اردو زبان کی ترویح اور ترقی کے لیے ایک تعارفی پروگرام ہوا ،ڈاکٹر مہدی کاظمی، ڈاکٹر فائق حمیدی، مایہ نازٹی وی اینکر فائق صدیقی، نیو یارک اور پوری دنیا سے جاری ہونے والے سہ ماہی رسالے ور شرکی تقریب رونمائی ہوئی ۔ جس کو شہورا دیب اور دانشور رئیس وار ڈی جاری کرتے ہیں اور اردو زبان کے فروغ پر تقریب میں شامل احباب نے اپنے اپنے خیالات کا اظہار کیا۔ اردو اور پنجابی زبان میں مشاعرہ منعقد ہوا جس میں، اعجاز بھٹی، قانع ادارا جداویس، ڈاکٹر سلیم میر، رئیس وار ڈی ، الطاف تر مذی، ڈاکٹر شہلانقو ی، احمد مبارک، پر وفیسر حماد خان، اور محتر مدفر حکامران نے اپنا اپنا کلام سنا کر سامعین کو تخلوظ کیا۔



مورخه ۱۹ رنومبر ۲۰۰۳ ، کوبسلسله عرس حضرت نظام الدین اولیار حمة اللد علیه جناب فریدایاز ، ابوته اور به منوا وَل نے خانقاہ میں محفل سماع منعقد کی اور صوفیا ہے کرام کا کلام سنا کر ابوتھ قوال اور بہ منوا وَل نے شرکا کے دل موہ لیے، ڈاکٹر مہدی کاظمی صاحب، پرییا نکارا وَاور مجھنا چیز نے مل کر قوال حضرات کوان کوصوفیا ہے کرام کے دربار اور خانقا ہی صوفیانہ کلام پیش کرنے پر تعریفی شیلڈ پیش کی۔



مورخہ ۲۱ رنومبر ۲۰۲۳ء کو بسلسلہ جنم دن بابا گرونا نک ایک شاندارتقریب قوالی کا انعقاد ہوا۔اولیا کوسل کی عمارت میں تعمیر اوراندرونی کا مول کی وجہ سے اس کا اہتما م محتر مہ پریا نکارا ؤ کے گھر پر کیا گیا۔حمزہ اکرم قوال اور ہمنواؤں نے محفل کی رونق اردوغز لیات کوقوالی کی شکل میں پیش کر بے خوب دادوصول کی۔

SUFI TIMES

قارئین!ان تمام سرگرمیوں کے ساتھ اولیا کونسل کی بیکوشش ہے کہ آن لائن کے زمانے میں امت اور ملت کو صوفیا بے کرام کے راستے پرلایا جائے اس کے لیے' عرفان واحسان چینل'' کا آغاز کیا گیا جس کے ذریعے آن لائن پروگرام کا انعقاد ہوتا ہے۔

بالخصوص'' تفسیر قر آن سیریز''،''اولیا کوسل مکالمہ سیریز''اور'' سیرت النبی صلّ ظلّیّة بیس یز'' قابل ذکر ہیں۔ مذکورہ تمام پر وگرام میں بڑے بڑے اسلامی اسکالرز ہمارے ساتھ جوائن ہوکراپنے خیالات سے امت وملت کی صحیح رہنمائی کرتے ہیں۔

ان تمام پروگرام کے انعقاد میں اولیا کوسل آف نارتھ امریکہ کے بانی ڈاکٹر مہدی کاظمی صاحب کا اہم کر دار ہے ان کی خواہش ہے کہ موجودہ دور میں صوفیا ہے کرام کی صحیح تعلیمات امت تک پہنچ جائے اور وہ اس کام میں بہت کا میاب بھی ہیں۔اللہ کریم کی مدد شامل حال رہی تومستقبل قریب میں عالمی سطح پر امت کی رہنمائی کے لیے بڑے تعلیمی ادارے کا قیام عمل میں آئے گا-ان شاءاللہ-

اسی طرح پوری دنیا آن لائن کے زمانے میں زندگی بسر کررہی ہے تو اس کے لیے بھی آن لائن تعلیمی پروگرام لائچ کرنے کاارادہ ہے۔اللہ کریم ڈاکٹر مہدی کاظمی صاحب کی عمر دراز فرمائے ( آمین ) شکریہ!



Surah An nsar Ki Irfani o Kalami Tafseer سورة النصر كي عرفاني و كلامي تفسير





៲៳៝៲



Auliya Council in New York is a Sufi organization with the mission of carrying forward the work of Auliya Karam(Sufi Saints) of the Indian Subcontinent. Auliya Council Center consisting of Khanqahe Chishtiya Faridiya/Hussaniya Sajjadiya has a Sama Khana, Library, Conference Center,gathering spaces, offices and a Masjid and Langar Khana are in progress. The building is well-equipped for large gatherings where all our activities are conducted. With the over-arching aspirations of the Sufi saints in mind, ACNA hopes to nurture diversity, carry forward the mission and follows the path shown by Khwaja Moinuddin Chishti. Several functions take place annually-Eid Miladunnabi, Urs celebrations, Friday and Eid prayers, regular Sama mehfils amongst others.

ACNA's official journal, Sufitimes is published quarterly in English and Urdu. Our YouTube channel, Irfan o Ehsan has regular tafseer series, videos on topics in Sufism and videos on various related topics.

Please support the work of Auliya Council of North by donating generously. You can contribute via VENMO @auliya-council or send an email to auliyacouncil@gmail.com for further information on how to contribute to our good works.

اولیا کونس نارتھ امریکہ ثنالی امریکہ کا ایک رجسٹرڈ روحانی وسماجی ادارہ ہے جس کا ہدف صوفیائے کرام کے افکار وتعلیمات کو عام کرنا اور خلق خدا کو جادہ مستقیم کی رہنمائی کرنا تصوف وخانقا ہیت کی حقیقی تصویر پیش کرنا ہے۔ انہیں اہدا ف و اغراض کے لیے اس ادارہ کے تحت مختلف سرگر میاں اور پروگر امز چل رہے ہیں۔ فی الوقت خانقاہ فرید بیتجاد یہ کے قیام ک ساتھ ساتھ ایک سہ ماہی رسالہ، ،صوفی ٹائمز، اردوا ور انگریز کی دونوں زبان میں شائع کیا جاتا ہے نیز عرفان واحسان چین کا ساتھ ساتھ ایک سہ ماہی رسالہ، ،صوفی ٹائمز، اردوا ور انگریز کی دونوں زبان میں شائع کیا جاتا ہے نیز عرفان واحسان چین کا بھی آغاز ہو چکا ہے جس پر تفسیر قر آن سیریز، مکا کہ سیریز، پیام سیرت سیریز اور عرفان وقصوف سیریز جیسے وقع و مفید پروگر امزنشر کیے جاتے ہیں ۔ خانقاہ میں مختلف علمی وروحانی مجالس کا وقتا فوقتا اہتما م بھی کیا جاتا ہے اور نا مور اسکا کرکو مدعو ریک کے اخر موز خلاب بھی کرایا جاتا ہے۔ آپ اس ادارہ کی کا رکردگی کو ضرور دیکھتے رہیں اور اپنا مکد تعاون کھی پیش کرتے