



پرنٹلائن





(جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں)

شرح تغسير البيضاوى نام کتاب ابوعمر الدكتو رحمد رضوان رضاقا درى مترجم وشارح فامنل دمدر جامعه قادريه عالميه نيك آبادمرا زيال شريف تجرات پروف ریڈنگ علامة فخرالزمان قادري نظرتانى ابواحد محدنعيم قادري رضوي تعداد 4++ صفحات 144 محمدا كبرقا درى تاثر قمت بوبي 700/



## الانتساب

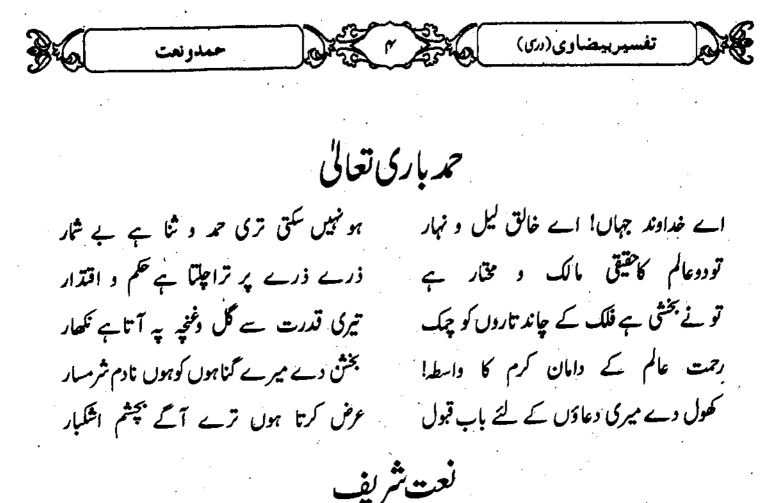
تفسيربيضاوي (٧٠)

الحقت ذالك المختصر الى اشرف الانبياءصلى الله عليه وسلمر

احقر اس قامل تونہیں لیکن برادرِ مکرم ،والدین ،اساندہ کرام (جامعہ قادریہ عالمیہ نیک آباد مجرات ، پاکستان) اورصوفی بزرگ الحاج محدلطیف قادری مذخلہ العالی کی نگا وشفقت اور دعا وَں سے اتنا کچھ کر سکامیں اپنی اس کاوش کودلوں کی جان بلکہ تمام جہانوں کی جان حضور نبی کریم کروف الرحیم ملکظ تی بر کی بارگاہ میں بصد ہدید وعقیدت پیش کرتا ہوں۔ اور دعا کرتا ہوں کہ اللہ کریم اس حقیری خدمت کو قبول فر مائے اور امت محمد بیہ کے لئے ذریعہ بخشش ومغفرت بنائے۔ احدین بجافال نبی الا حدین۔

احقر

ابوعمرالد کتو **رحمد رضوان رضا** قادری عفی عنه فاضل جامعه قادر بیدعالمیه نیک آباد همجرات



اے شافع اسم شہ ذی جاہ لے خبر لِلّٰہ کے خبر مری لِلّٰہ کے خبر دریا کا جوش ، ناؤ نہ بیڑا نہ ناخدا میں ڈوباتو کہاں ہے مرے شاہ لے خبر منزل کڑی ہے رات ، اندھیری میں نابلد اے خطر لے خبر ، مرک اے ما و لے خبر پہنچے دینیخنے والے تو منزل تکر شہا ان کی جو تھک کے بیٹے سرِراہ لے خبر جنگل درندوں کا بے میں بے یار شب قریب گھیرے ہی جار سمت سے بد خواہ لے خبر منزل نتى عزيز جدا لوگ ناشاس ٹوٹا ہے کوہ تم میں پرکاہ لے خر مجرم کو بارگاہ عدالت میں لائے ہیں تکتا ہے بے سمی میں تری راہ لے خر اہل عمل کو ان کے عمل کام آئیں تے میرا ب کون تیرے سوا آہ لے خبر وه سختیان سوالی کی وه صورتیں مُهیب اے غمر دوں کے حال سے آگاہ لے خبر فير خار راه برجنه يا تشنه آب دُور مولی بڑی ہے آفتِ جانگاہ لے خبر باہر زبانیں پیاس سے ہیں آقاب کرم کور کے شاہ کیڈی اللہ لے خبر مانا که سخت مجرم و ناکاره ب رضا تيرا ہی تو ہے ہندہ درگاہ لے خبر

(اللى حضرت المام احمد مضاخان بريوز ارحمة اللدتعالى عليه)

| ستمصامين الم |                                                                        | - Arria                                  | تفسيربيضاوى(‹‹›)                        |                                     |
|--------------|------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|
|              | نېپ                                                                    | 7                                        |                                         | • •                                 |
| •            | · · ·                                                                  | -<br>-                                   |                                         |                                     |
| منحد         | الواب                                                                  | منلحه                                    | ايواب                                   | ·                                   |
| т <b>н</b>   | لفظ <sup>و</sup> طن کی صحقیق                                           |                                          | )تاريخ                                  | تغسيرقرآن كم                        |
| ۲۹           | لفظِرجم کی صحیق ومعانی                                                 |                                          |                                         | دورادّل                             |
| ۲ <u>۷</u>   | لفظِ اسم کی محقیق واقوال                                               |                                          |                                         | دور تانی                            |
| ′∠           | اسم کی اقسام<br>ح الفظ تحقیق                                           |                                          | • E                                     | دور ثالث                            |
| ۰            | رحم کی لفظی شخفین<br>[سورة الفاتحة (1): آیة 2]                         |                                          | ىكەسلىخىرامى                            |                                     |
|              | [ مورد الفاطة حدر ٢ ) يد م ]<br>الفظ حد كي تحقيق اور حمد وشكر ميں فر آ |                                          | اسر سراح                                | دور چېارم<br>مشهور <i>عر</i> بې تفا |
| ٥            | لفظِرب کی محمدہ تحقیق                                                  |                                          |                                         | تغسيرادر تاويل                      |
| ۲            | اس اتت كاعالم رباني                                                    | 1. I I I I I I I I I I I I I I I I I I I | لی کریے۔<br>پاکا شرقی تھم               |                                     |
| ۷            | رابهکامعنی                                                             |                                          | تے ضروری علوم                           |                                     |
| <b>N</b>     | الرباب كالمعنى                                                         | ry                                       | بىرىكاقول                               | حفرت حسن                            |
|              | العالم كامعنى ومغهوم                                                   |                                          | ,                                       |                                     |
|              | ا عالم کی اقسام                                                        |                                          |                                         |                                     |
| •            | ا [سورة الفاتحة (1): الآيات3                                           |                                          |                                         |                                     |
|              | ا الفظار حمن ادرر حيم ميں فرق                                          |                                          | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                                     |
|              | ا تحقيق لفظ ما لک                                                      |                                          |                                         | تعارف مفتر                          |
| •            | ا يوم کي تعريف                                                         |                                          | ياپ                                     |                                     |
| ,            |                                                                        |                                          |                                         | فرجمه خطبه .                        |
|              | [سورة الفاتحة (1): آية 5] .<br>«العدرية بالمغيرة                       |                                          | سورةالفاتحة<br>[1]                      | [سرعالا]                            |
|              | ۲ العودية كامغېوم<br>۲ عبادت كي اقسام                                  |                                          | مرب، بيتر المنتقد                       | **                                  |
|              | المحبودية في الحسائم                                                   |                                          | ر                                       |                                     |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | فهرست مضامين                            |                                                                                                                                                          | Zarla                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | تفسيربيضاوي(٧٧)                                                                        | Diff                                                                                                                                                           |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ملی                                     | الواب                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | اپواپ                                                                                  |                                                                                                                                                                |
| irA                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | شحقينِ أقامت                                                                                                                                             | ۷۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [6 <sub>32</sub> ĩ:(1)                                                                 | [سورة الفاتحة (                                                                                                                                                |
| 119                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | المقام:                                                                                                                                                  | ۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | اومغهوم                                                                                | الحدايبة كالمعنى                                                                                                                                               |
| II** •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                         | صلوة تے معانی                                                                                                                                            | ۷۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | [7 <sub>7</sub> ;ī:(1)                                                                 | [سورة الفاتحة (                                                                                                                                                |
| II**1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | رزق کی تعریف                                                                                                                                             | LL                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                        | لتحقيق لفظصراط                                                                                                                                                 |
| I <b>r</b> I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         | انفاق تےمعانی                                                                                                                                            | 66                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | يں فرق                                                                                 | مراطاوزسراط                                                                                                                                                    |
| I <b>m</b> 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | [4                                      | [سورة البقرة (2): آية ا                                                                                                                                  | ۷۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                        | قُولِ البوتمام                                                                                                                                                 |
| IF Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | م                                       | لفظِ" ما" کی صحقیق مع اقسا                                                                                                                               | ۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                                                                                        | مغهوم استنقامه                                                                                                                                                 |
| ۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | ماحرفی کی اقسام                                                                                                                                          | A1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                        | نعت كالمعتى                                                                                                                                                    |
| 11.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ىنزىل مىں فرق                           | نزول کے معنی ادرا نزال دن                                                                                                                                | At                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••••                                                | لفظر غير كالمعنى                                                                                                                                               |
| If 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | رمقابل                                  | لفظيآ خركامغهوم اوراس كامة                                                                                                                               | ۸۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | · ·                                                                                    | لفظ تخضب كالمعنى                                                                                                                                               |
| If I                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |                                         | معرفتِ يقين                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                        | ضالين كمعاد                                                                                                                                                    |
| ۱۳۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | مورة البقرة (2): آية 5                                                                                                                                   | ] ^۵                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                                                        | اقسام ضلالت                                                                                                                                                    |
| ۱۳:۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | شبيه                                                                                                                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | سُورَةُ الْبَقَرَة                                                                     |                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         | (                                                                                                                                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | FA 7.(2                                                                                | N= #J(+                                                                                                                                                        |
| ت ۲۳۰۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ماتھ خاص کرنے کی وجو ہات                | متقین کوان انعامات کے <i>س</i>                                                                                                                           | ٨٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                                                        | [سورةالبقرة(!<br>[سديةالمة بير]                                                                                                                                |
| 101                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | • • • • • •                             | رایت کی جارا قسام                                                                                                                                        | 1+Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2): آية 2]                                                                             | [سورة البقرة (!                                                                                                                                                |
| ۱۳۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | رایت کی چارا قسام<br>دب                                                                                                                                  | t 1+1<br>11+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2):آية2]                                                                               | [سورةالبغرة(!<br>ذالك كى تحقيق                                                                                                                                 |
| ۱۳۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |                                         | رایت کی چارا قسام<br>دب                                                                                                                                  | t 1+1<br>11+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2):آية2]                                                                               | [سورةالبغرة(!<br>ذالك كى تحقيق                                                                                                                                 |
| ۱۳۷<br>۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | ••••••                                  | رایت کی چارا قسام<br>دف<br>لااح کے معنیقسام فلاح                                                                                                         | 1 • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 2): آية 2]<br>يى فرق                                                                   | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>كماب كامعنى                                                                                                 |
| ۱۳۷<br>۱۳۸<br>۱۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <br>                                    | رایت کی چارا قسام<br>وٹ<br>لارح کے معنی<br>قسامِ فلاح<br>سور ة البقرة (2): آیتہ 6                                                                        | 1 • ۲<br>11 •<br>11 •<br>11 •<br>11 •<br>1 •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 2): آیة 2]<br>بین فرق<br>انی دا قسام                                                   | [سورة البقرة (!<br>ذالك كي تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>ترف لا محنى                                                                                                 |
| ۱۳۷<br>۱۳۸<br>۱۳۸<br>۱۳۹<br>۱۵۰                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                                         | رایت کی چارا قسام<br>وث<br>ملاح کے معنی<br>قسامِ فلاح<br>سورة البقرة (2): آية 6<br>وال عدول                                                              | <ul> <li>1+1</li> <li>11+</li> <li>111</li> <li>111</li></ul> | 2): آیة 2]<br>بین فرق<br>انی دا قسام<br>لی افطار                                       | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كامعن<br>ترف لا كے معا<br>غروب سے پہا<br>ريب كى حقيقت                                                   |
| 18° 2<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                         | رایت کی چارا قسام<br>دف<br>ظلاح کے معنی<br>قسام فلاح<br>سور ڈالبقر ڈ (2): آیۃ 6<br>واپ عدول<br>ام بیضاوی اور تکلہ نہ ال                                  | 1+1         11+         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 2): آية 2]<br>مين فرق<br>في داقسام                                                     | [سورة البقرة (!<br>ذالك كي تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كامعن<br>حرف لا محمعا<br>غروب مي بيم<br>ريب كي حقيقت<br>بدايت كياب؟                                     |
| 18° 2<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A<br>18° A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ]<br>یطاق کا جواز                       | رایت کی چارا قسام<br>وث<br>الاح کے معنی<br>قسامِ فلاح<br>سورة البقرة (2): آیۃ 6<br>واپ عددل<br>ام بیضاوی اور نکلیف مالا ب<br>کفارکوڈ رانے کا تحکم کیوں ؟ | 1+1         11+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2): آية 2]<br>بين فرق<br>افي دا قسام<br>لم افطار                                       | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كامعن<br>ترف لا ك معا<br>غروب سے بها<br>برايت كيا ہے؟<br>چارطرف سے                                      |
| 11° 2<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A<br>11° A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ]<br>یطاق کا جواز                       | رایت کی چارا قسام<br>وب<br>لارج کے معنی<br>قسام فلاح<br>سورة البقرة (2): آیة 6<br>وال عدول<br>فاب<br>لفارکوڈرانے کا تھم کیوں ؟                           | 1+Y         11+         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         1111         11111   1111                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2): آية 2]<br>بين فرق<br>افي داقسام<br>لم افطار<br>بدايت                               | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كا <sup>معن</sup><br>ترف لا كے معا<br>غروب سے پہا<br>بدايت كيا ہے؟<br>چارطرف سے<br>تقوى كى توريف        |
| 18° 2<br>18° A<br>18° A | ]<br>يطاق كاجواز                        | رایت کی چارا قسام<br>وب<br>لارح کے متی<br>قسام فلاح<br>سورة البقرة (2): آیتہ 6<br>واپ عدول<br>فارکوڈ رانے کا تھم کیوں؟<br>فہر م کفر                      | 1+1         11+         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         1111         1111         1110         1110         1110                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 2): آية 2]<br>مين فرق<br>افي داقسام<br>لم افطار<br>بدايت<br>سادرامل معنى<br>2): آية 3] | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تماب كا معن<br>ترف لا محمعا<br>مروب سے بہا<br>مردب كى حقيقت<br>بدايت كيا ہے؟<br>چارطرف سے<br>تقوى كى تعريف  |
| 11° 2<br>11° A<br>11° A                                                                                                    | ]<br>یطاق کا جواز                       | رایت کی چارا قسام<br>ون<br>لارج کے معنی<br>قسام فلاح<br>سور ة البقرة (2): آیة 6<br>وال عدول<br>فار بیناوی اور نکلیف مالا ب<br>نفهوم کفر<br>سب سے بڑا کفر | 1+1         11+         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         1111         1111         1111         1110         1110         1110         1110         1112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2): آية 2]<br>مين فرق<br>افي داقسام<br>لم افطار<br>بدايت<br>سادرامل معني               | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كامعن<br>ترف لا كے معا<br>غروب سے پہا<br>برايت كيا ہے؟<br>چارطرف سے<br>تقوىٰ كى تعريف<br>[سورة البقرة ( |
| 11° 2<br>11° A<br>11° A                                                                                                    | ]<br>یطاق کا جواز                       | رایت کی چارا قسام<br>ون<br>لاح کے معنی<br>تسام فلاح<br>سورة البقرة (2): آیة 6<br>وال عدول<br>فارکوڈ رانے کا علم کیوں؟<br>منہوم کفر<br>ساواة کی شخفیق     | 1+1         11+         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         111         1111         1111         1111         1110         1110         1110         1110         1112                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 2): آية 2]<br>مين فرق<br>افي داقسام<br>لم افطار<br>بدايت<br>سادرامل معني               | [سورة البقرة (!<br>ذالك كى تحقيق<br>ذاك ادرذالك<br>تاب كامعن<br>ترف لا كے معا<br>غروب سے پہا<br>برايت كيا ہے؟<br>چارطرف سے<br>تقوىٰ كى تعريف<br>[سورة البقرة ( |

| 36           | فهرستمضامين                           |                                     | 20   | تفسيربيضاوي(س)                          |                   |
|--------------|---------------------------------------|-------------------------------------|------|-----------------------------------------|-------------------|
|              | ملحہ                                  | الواب<br>سيريون                     | ملح  | الواب                                   |                   |
| ۱۸+          |                                       | تيسرااختال                          |      | ••••••                                  |                   |
|              |                                       | اس کامادهاشتقاق                     |      |                                         |                   |
|              | •••••                                 |                                     |      |                                         |                   |
| ί <b>Λ۳΄</b> |                                       |                                     | 9    | 2):آية[7]                               |                   |
| ۱ <b>۸۳</b>  |                                       | لفظ يوم کي تحقيق                    |      |                                         |                   |
| ነለሮ          |                                       | · •                                 |      | دانلد کی طرف منسوب کرنے میں ا<br>ر      |                   |
|              |                                       |                                     | •    | لمريب                                   | • .               |
|              |                                       | -                                   |      |                                         | •                 |
| ۱۸۸          |                                       | لفظوخدغ كأمفضل هحقيق                |      |                                         |                   |
| ۱۸۹          |                                       | •                                   | -    |                                         |                   |
| 19+          | ·                                     | حرف الاكااستعال                     | •    |                                         | میک کی مہر        |
| 19+          |                                       | مغهو م يقس                          |      |                                         | معنى قلب          |
| 191          |                                       | معرفت شعور                          | 120  |                                         | معني ساعت…        |
| 191          | يں فرق                                | يشعرون <sup>اور</sup> يعقلون        | 120  | •                                       | معني بصارت        |
| [9]          | [10                                   | [سورة البقرة (2): آية ا             | IZN  | ······                                  | بعرهادربعيرت      |
| 190          |                                       | معنیٰ قلب                           | 121  | ڭئ                                      | لفظ غشاوة كالمغنخ |
| I96          |                                       | لفظِر ص کی تحقیق                    | 124  |                                         | عذاب كامغهوم      |
|              |                                       |                                     |      | مطلاحی معنیٰ                            |                   |
| ۹۲           |                                       | عذاب كالمعنى                        | 166  | [8]                                     | [سورة البقرة (2   |
| 94           | ختلاف                                 | لفظ عذاب كمعنى ميں ا                | 128  |                                         | معنوى تعلق        |
| 92           |                                       | لفظ ألم كامغهوم                     | 129  |                                         | يبلاكروه موسنين   |
| ۹۷           |                                       | استعال كذب                          | 129  | ن                                       | ددسراكروه كافرب   |
|              |                                       |                                     |      | ىى                                      | تيسراكروه منافق   |
| 44           |                                       | فساد کی تحقیق                       | 129  |                                         | اغرابي تعلق       |
| ••           |                                       | <br>حرف اذا كالمعنى                 | ίλ+  | يتن                                     | الناس كىلغوى فتخن |
| ······       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | اذا كامختلف صورتين                  | 1∧∙  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | پېلااخال          |
| ····         |                                       | الداني على الملكي.<br>المسادكام على | ۱۸۰, |                                         | ذوسرااحتال        |
| *******      |                                       |                                     |      |                                         |                   |

Ĭ

- ) 7

| 36                                         | فهرست مضامين                            |                                    | 20                   | تفسيربيضاوي(دري)                       |                                       |
|--------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------|----------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|
|                                            | منح                                     | الواب                              | منح                  | الواب                                  |                                       |
| r#0                                        |                                         | وتو دکامعنیٰ                       | ۳+۱                  | •••••••••••                            | ارض کامیغہ                            |
| rr*1                                       |                                         | نارکامعنی                          | r+i                  |                                        | صلح كامغهوم                           |
| rr"1                                       |                                         | لتما كالمعنى ادراستعال             | ۳•۱                  | [12 <sub>]</sub> :آي <del>ة</del> آ:(2 | [سورةالبقرة (!                        |
| ·<br>· · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | <b>فياء</b> ب ڪيا؟                 | r•r <sup>.</sup>     |                                        | حرف الآ                               |
| 172                                        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | لفظِرول كالمعنى                    | ۳۰۳                  | ••••••                                 | نوٹ                                   |
| r#2                                        |                                         | لفظِ ذهب كالمعنى                   | ۲+۳                  | [13]                                   | [سورة البقرة (2                       |
| rr*A                                       |                                         | نوركامغهوم                         | ۲+۵                  |                                        | توبەزىرىق                             |
| rr*A                                       |                                         | فظِرْك كالمعنى                     |                      | ·····                                  | سفاہت کامنہوم<br>عار مہیں             |
| ۲۳۸                                        |                                         | فظِلم کی شخصیق                     | / r•+                |                                        | علم كامعتى                            |
| rr'9                                       | [1                                      | ُسورة البقرة (2): أية <sup>8</sup> | ]r•∠                 | ); آية 14]                             | [سورةالبقرة(2<br>بدياته بيقحقة        |
| rer                                        |                                         | سمم كالمعنى                        | ru                   | ••••••                                 | لفظِلقوا کی صحقیق .<br>حقق بتایہ دو   |
| rrr                                        | ·····                                   | سم كالمعنى                         |                      | •                                      | تحقيق لفظِطاً<br>بايد ب تحد           |
| rrr                                        |                                         | بم کامعنیٰ                         | · ·                  |                                        | الی حرف جارک هختن<br>مغرب به ا        |
| rrr                                        | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••    | لى كامعنى                          | r Ir                 |                                        | مهموم المهمزاء<br>استربا ک            |
| rrr                                        |                                         | جوع كااصل معنى                     | / MIM                | الله تعالیٰ کی طرف کیسا؟               | الشهزاءي سبت<br>[مد تالة مادد         |
| ***                                        | [1                                      | سورة البقرة (2): آية 9             | ][r10                | )، ایتردا ]                            | [مورد الجعر د (2                      |
|                                            |                                         | سمجو مرسار                         | <b>* 1 17 19</b> • • |                                        |                                       |
| ŕ01                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | کمہو م شکم                         | <b>PPI</b>           |                                        | بر إسميان<br>معنى                     |
| ۲۵۱                                        | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | مرکا مسلی                          | <br>المعنية          |                                        | ي <b>عبدون • 0</b><br>[سورةاليقرة (2) |
|                                            |                                         | لربغر يستح كانام                   | Ø[111                |                                        |                                       |
| ror                                        |                                         | ن کاشعهوم<br>دا پرمدن              | 2 FFF                | )<br>•<br>•                            | ن میشور برب<br>لفظ تحاریت کی تحقیق    |
|                                            |                                         | (* B(J                             | • [ ] ] [ ]          |                                        |                                       |
|                                            |                                         |                                    |                      | ·····                                  |                                       |
| ror                                        |                                         | ن۵ ق<br>توقیلاط اعد                | 5" YYA               | :آية17]                                | سورة البقرة (2)                       |
| · rom                                      |                                         | یں تفظیر مصالحقہ                   | 101779               |                                        | ىثل كى تحقق                           |
| ۲۵۳                                        |                                         | محقد کی احساس<br>رنگامعتی ا        | ۲۳۵ مز               | • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  | ش كى تعريف                            |
| rom                                        | *****                                   |                                    |                      |                                        |                                       |

| <b>De</b>     | فهرست مضامین                            | J.                                                  |                      | تفسیرییضاوی(۶٫٫٫٫)       |                             |
|---------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------|--------------------------|-----------------------------|
| Street_       |                                         | <u></u>                                             | منو منور منور<br>منو | الواب                    |                             |
|               |                                         | لفظ بنی کی تحقیق                                    | ror                  |                          | لىسىسىسە<br>خوف كامىتى .    |
| r 90°         |                                         | تمر کا ا <b>م</b> ل معنی                            | ·                    |                          | -                           |
| r90           |                                         | مغهو مزول                                           |                      | ······                   |                             |
| r90           |                                         | ماءی المسل                                          |                      | •                        | الحا تطكا مطلب              |
| r90           | •••••                                   | خرج كالمعتى                                         | roy                  |                          | كفركمعانى                   |
| r90           |                                         | اندادا كالمعتى                                      | ray                  | بمعتى                    | كفركا اصطلاح                |
| r9Y           |                                         | علم كالمعتى                                         | roy                  | (2): آية 20]             | [سورة البقرة ا              |
| r9Y           | [23]                                    | [سورة البغرة (2):                                   |                      | ير فرق                   | قادرادر قرير                |
| ۳۰۴           | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | متحقيق لفظ <i>عبد</i>                               |                      |                          | حبير                        |
| ۳۰۱           |                                         | اتيان کي عمده محقيق با                              |                      |                          | كادكى تختيق                 |
| ۳•۸           | •                                       | لفظ سورة مس كميامراد                                |                      |                          | نطف كالتحقيز                |
| f"+9          |                                         | لفظودعا كالمعنى                                     |                      |                          |                             |
| <b>۴ • ۹</b>  |                                         | تتحقيق لفظِشهيد                                     |                      | -<br>-                   | مغهوم ضوء .                 |
| <b>MIT</b>    |                                         | مدق كامعنى                                          | •                    |                          | مشى كامعنى                  |
|               | آية24]                                  | ,                                                   |                      |                          | نوٹ<br>مربر مشت             |
|               | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | احرف ابن کی طیل .<br>ابد زیر ایر میں                | ۲Z+                  | ق                        | لشخني كي عمده خفير          |
| F 12          | •••••••••••••••••••••••••••••••         | حرف م كااستعال .<br>افغا برمعنا                     | ۳۷۱                  |                          | متعبيه                      |
|               |                                         |                                                     |                      | نختین<br>اختین           |                             |
|               |                                         |                                                     |                      | کے زدیک تعریف            |                             |
| r 19          | •••••••••••••••                         | ا تارق عریف<br>اجر نمه که بند ه                     | r∠r                  | ي<br>ج يں؟<br>(د) تر 201 | ورير سے کہنے                |
| · • • •       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | الجريح بح إلى:                                      | r Zi <sup>r</sup>    | [21 <sub>ية</sub> ī:(2)  | [ سورة البقرة<br>خلة برمعنا |
|               |                                         | 1                                                   |                      |                          |                             |
| ۰۰۰۰۰.<br>۳۳۰ |                                         | [] سورہ اسٹرہ (ب <sup>ے</sup> )<br>اید ) مفضل تحقیق | · ^ •                | [22 <sub>ية</sub> آ:(2)  | ・び <i>ヷ</i> 、<br>- おん1      |
|               |                                         |                                                     |                      |                          |                             |
| <b>m</b> m1   |                                         | ا بسارو اور بسری<br>اعما برامعنا                    | · 7                  | نه عمد <del>،</del> ،    | ستبير<br>اندافش كاتبخة      |
| <b>mm</b> r   | ••••••                                  | ا<br>الفناميا كم كاستعال                            | ۳۳.<br>۲ <b>۹۳</b>   | نېتمىق                   | لفظ عرب بن<br>معتق اسماء    |
|               |                                         |                                                     |                      | linde                    |                             |

| 246             | فهرستمضامين             | Det                                   | - Starles                             | تفسيربيضاوي(س)                        | DE                             |
|-----------------|-------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------------------|--------------------------------|
| · · ·           | منح                     | الواب                                 | منی                                   | الواب                                 |                                |
|                 |                         |                                       |                                       |                                       |                                |
| ~ón             | [27;                    | [سورة البقرة (2): آية                 | ۳۳۲                                   | دان کے نام                            | اقسام جنت ادر                  |
| ~~YF            |                         | لفظِنغض كي صحقيق                      | rrr                                   | ى                                     | لتحقيق جركى يجرا               |
| "YP"            |                         | لفظِءَبِدى صحقيق                      | mm                                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | لفظ تخت كالمغهوم               |
| <br>۳ <b>٦٣</b> |                         | يتاق كالمعنى                          | mmm                                   | ں فرق                                 | تحت اوراسفل ي                  |
|                 |                         |                                       | mmm                                   |                                       | نهر کی تعریف                   |
|                 |                         |                                       | ۳۳۴                                   |                                       | تشبيه كامفهوم<br>تشبيه كامفهوم |
|                 |                         | فظِقطع كي تعريف                       | mmo                                   | باعميق                                |                                |
|                 |                         | لحقيق امر                             | ۳۳۷                                   | •                                     | فظِطهارت كالمع                 |
| myo             |                         | تصال كالمعنى                          | 1 mm 2                                |                                       | غهوم خلود                      |
| ۳۹۵             |                         | سد کامعتن                             | ۳۳۸                                   |                                       | د <b>م</b>                     |
| m 10            | -                       | فقيقٍ خساره                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ]:آية 26]                             | سورةالبقرة (2                  |
| ۳۹۹             | [2                      | سورة البقرة (2): آية 8                | ] #8+                                 |                                       | گناہ کبیرہ کے در<br>میں        |
| ۳۷۱             |                         | فكال اوراس كاجواب                     | mol                                   |                                       | فخل حياة                       |
| ۲۷/۱            | -                       | ليف كي كيغيّات                        | ["01                                  | ريف .                                 | <i>ر</i> ب المثل كي تع         |
|                 |                         |                                       |                                       |                                       |                                |
|                 | · [2                    | مورة البقر <del>(</del> 2 ): (9       | [[] <sup>T</sup> ωτ                   |                                       |                                |
|                 |                         | . al <b>P</b> ( ) (                   | 717 QF                                |                                       | • • • • -                      |
|                 | -                       | مواء كالمغنى                          | -11806                                | *****                                 | ····· [ 36 . •[                |
|                 |                         | - C. M. 27 / Inde                     | 'l II 😡 '                             |                                       | · · · · ·                      |
|                 |                         |                                       |                                       |                                       |                                |
| ۳۷۸             |                         | ين تع                                 | P   MOY                               |                                       | نون اورا مل و<br>لهد مراراد .  |
| ۳۷۹             | [3                      | درةالبقرة (2): آية 30                 | -] "01                                | ا <sup>مع</sup> نٰ                    | مر اینده<br>مراشار مذاکلاس     |
| ۳۸۳             |                         | بام ملائکہ                            | ۳۵۲ اقد                               | تعال                                  | را بع مرد .<br>روف مش          |
| ۳۸۴             | *********************** | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                       |                                       |                                |
| ۳۸۳             | ······                  | نمه سی کون مسق مراد ہے،<br>ا          | ۵۵۳م خليا<br>به بيدا من               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ل<br>ما کثر ت                  |
| ۳.۸ <i>۳</i>    |                         | ند مهتم کی اوجه                       | ۵۵ مليا                               |                                       |                                |

| 36                                    | فهرستمضامين                           |                                    | 200      | تفسيربيضاوي(س)    |                   |
|---------------------------------------|---------------------------------------|------------------------------------|----------|-------------------|-------------------|
|                                       | ملحہ                                  | الداب                              | منح      | الواب             |                   |
| ſ″+∠                                  | چهپاتا                                | دوران نماز منهاورناک               | ۳۸۵      | منرورت            | خليغه بنانے كما   |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | [34=                                  | [سورة البقرة (2): آ                | ۳۹۰      | معنى              | لفظ ملاتك كمامل   |
| ۴ ۹                                   | اقسام                                 | سجده کامعنیٰ اوراس کی              | ۳۹۰      |                   | للتحقيق لفظوخليغ  |
| eur                                   | ن احادیمی مبادکہ                      | سجده كي فضيابت مي تما              | ۳۹۰      |                   | سفك كالمعنى       |
| MIR                                   |                                       | سجدے میں قرب الہی                  | ۳۹۱      |                   | دم كاامل معنى     |
| r'ir                                  |                                       | اقسام سجده                         | ۳۹۱      |                   | للمحقيق لفظ سنج   |
| r'in                                  | ð                                     | اتسام سجده<br>حرف لام کی مفصل شختی | mar      |                   | تقذيس كالمعتى     |
| er f¥                                 |                                       | (1)لام كتعديد                      | mar      |                   | خطيرة القدس       |
| er 14                                 | استحقاق                               | (2)لام بمعنى ملك اور               | ۳۹۳      | 2:آية[31]         | [سورة البقرة (    |
| м IA                                  |                                       | (3)لأم ابتداء                      | ۳۹۳      | <i>ٻ</i> يا عجمي؟ | لغظيآ دم عربي _   |
| ۳ IA                                  | رآ تاب                                | (4)لام جوان کے بع                  | ۳۹۶      | ξ                 | لفلإهليم كالمحقيز |
| ۳۱۹                                   |                                       | (5)لام مخففه                       | mg2      | ) اعظم            | لفظوآ دم كي محقق  |
| ſ~ 19                                 |                                       | (6)لام تشم                         | ۳۹۸      | ••••••            | تر ض کامعن        |
| ۴ ام                                  | وين والالام                           | (7) لوکی خبر پرداخل،               | m4A      |                   | لفظونها وكامغهوم  |
| ۳ <b>۲۰</b>                           | ، لئےاستعال ہو                        | (8)وەلام جومدعا                    | 1~99     |                   | صدق كالمغهوم      |
| ۳۲۰                                   |                                       | (9)لام امر                         | r 99     |                   | کچ کی فسیلیت.     |
| rr+                                   |                                       | سجد کامعنی                         | <b>1</b> | 2): آية 32]       | [سورة البقرة (    |
| rri                                   | •••••                                 | سجوداختیاری                        | ۳•۱      |                   | سجان کی تعریق     |
| rr:                                   |                                       | سجود شخيری                         | ۳+۱      |                   | حکت کیا ہے؟       |
| rri                                   |                                       | لفظِ المبيس كامعتى                 | r•r      | ی با تیں          | حكمت وداناني      |
| rrr                                   |                                       | لفظِالیٰ کامغہوم                   | ۳+۳      | 2):آية33]         | [سورة البقرة (!   |
|                                       |                                       |                                    |          |                   |                   |
|                                       |                                       |                                    |          |                   |                   |
|                                       |                                       |                                    |          | رضى التدعنه       |                   |
|                                       |                                       |                                    |          | ارحمة التدعليه    | · · · · ·         |
|                                       |                                       |                                    |          | •                 |                   |
|                                       |                                       |                                    |          | الحمناديب         |                   |
|                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | YT MEAN UN                         |          | 7                 | 47 - V            |

|                            | تفسيربيضاوي(س) | 23 Cal                                                                                                                       |                                         | فهرستمضامين                             | Pial_                                 |
|----------------------------|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|
| · · ·                      | الواب          |                                                                                                                              | الااب                                   |                                         |                                       |
| سورة البقرة (!             | [35ية [35]     |                                                                                                                              | استقر كامتنى ومغهوم: -                  | ******                                  | ۰                                     |
| ىكون كى تعريف              | •••••••        | er <u>n</u>                                                                                                                  | لتحقيق لفظِ متاع                        |                                         | ۲ <b>۳۳</b>                           |
| و <b>ج كالمعنى</b>         |                | rr9                                                                                                                          | طين كامطلب                              |                                         | r <i>ers</i> r'                       |
| ل كالغوى دمجاز             | رىمىتى         | ۳۳۱                                                                                                                          | [سورةالبقرة (2): آية                    | [37:                                    | ۰۰۰۰ <u>م</u>                         |
| لغين لفظِرغد .             |                |                                                                                                                              | محقق بتعلق                              |                                         | " በ" ዝ                                |
| رغاد کے کہتے ہ             | یں؟            |                                                                                                                              | كلم كي تعريف                            | *                                       | "በ" ነ<br>                             |
| بثكااستعال                 |                |                                                                                                                              | توبيكامعنى                              |                                         | */*¥                                  |
| ظِرْبِکْ تحقیق             | •<br>•         |                                                                                                                              | ابن سینا کی توبه                        |                                         | ۲ <b>۳</b> ۷                          |
| زكى تعريف                  |                |                                                                                                                              | توبدكرني والي الأ                       | ~ to to to to                           | ۰۳۷                                   |
| فجر کے کہتے ہیں            |                |                                                                                                                              | اعتذار کی صورتیں                        |                                         | <br>۲۳۷                               |
| ب عجيب دغرير               |                |                                                                                                                              | میں<br>پہلی صورت                        | ······································  |                                       |
| إرك درخت                   | •              |                                                                                                                              | دو <i>ر می صور</i> ت                    |                                         | マダム                                   |
| لم كالغوى معنى             |                | 1                                                                                                                            | رو نزن مورت<br>تيسري صورت               |                                         | * (*∠                                 |
| مكى اقسام                  |                |                                                                                                                              |                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | <sup>ም</sup> ሮሌ                       |
| ات - ۱<br>بہاقتم           |                | r#0                                                                                                                          | شرعا توبه<br>ترا کامعنا                 |                                         | ۳۴ <b>۸</b>                           |
|                            | ••••••         |                                                                                                                              |                                         |                                         | ۳ŕ*۸                                  |
| ی تیری تم                  |                | //////////////////////////////////////                                                                                       | م موروا بسم و (۷): ۱ یة (<br>تمور امعنا | [38                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| <br>ایت                    |                | יייאן ארד מיייאר ארד מיייאר ארד איייאראר ארד איייאראר איייאראר איייאראר ארד איייאראר איייאראר איייאראר איייארא<br>איייאראר א | ل ۲ ن<br>فحقیة امارتمه                  | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | r 6r                                  |
| برية التق                  |                | ייייא איז זיז (איז איז איז איז איז איז איז איז איז איז                                                                       | میں لفظرت                               |                                         | ror                                   |
| روه، جمره رم<br>اه کی تحقق | [36] آية آغ    |                                                                                                                              | نوف کی تعریف اورا <b>س کا</b><br>سر به  | استعال                                  | ۰۰۰ ۳                                 |
| مەر) بىل<br>مەر)           |                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                        | زن کی تعریف                             |                                         | ۳۵۳                                   |
| ريب يون<br>از البمعلار     |                | ~~~                                                                                                                          | سورة البقرة (2): آية 9                  | [39                                     |                                       |
|                            |                | // / / ·                                                                                                                     | لمظرآيت كالمغنى                         |                                         | -                                     |
| געטיאיא                    |                | 1000                                                                                                                         | لناميا جربه كاحقبق معن                  |                                         |                                       |
| ניגעט ל                    | <i>Q</i> L     | ;[~~1                                                                                                                        | ركى تعريف                               |                                         |                                       |
|                            | *****          | (11.47.17. aaaaaaaa                                                                                                          | فكركيا يتيجأ ويدودون                    |                                         |                                       |
| U Car                      |                | ° ^^~                                                                                                                        | • ج                                     |                                         | ۳ <b>۲۳</b>                           |
| ة ق <i>عريف</i> .          | •••••          | ] ^^۲                                                                                                                        | سورةالبقرة (2): آية (                   | [4                                      |                                       |

| 36           | فهرمت مضامين |                                 | - Stal            | تفسیربیضاوی(س)          |                    |
|--------------|--------------|---------------------------------|-------------------|-------------------------|--------------------|
|              | منحد         | الواب                           | مل                | اپواپ                   |                    |
| ۳۸۳          |              | لفظوالمتعام كالمعنى             | мчл               |                         | ذكر كلحقيق         |
| <u> </u>     |              | السلوة كالمعنى                  | рчл               | جى                      | پانچ باتوں کی و    |
| ኖለኖ          |              | المسلوة في الملغت               | ףאק               |                         | ذكركى فعنيلت       |
| ۳۸۵          |              | باجماعت نماز كى فسيلىن          | MA                | بترےکا ڈکر              | ر فیق اعلیٰ میں:   |
| ۳۸۵          | ••••••       | لفظِرْ لَوْ ةَ كَتْحَقّْتِقْ    | ۳¥۹               | یں؟                     | ·                  |
| ۳ <b>۸</b> ۷ | •••••        | میاں مٹھو                       | MA8               |                         | لفظ اوفو الحقيق.   |
| ۳۸۸          |              | گرمسکه                          | ۳۷۰               |                         | عهد كامغهوم .      |
| ዮለለ          |              | لفظِركوع كامغہوم                | ۳۷۰               | بېترين مثال             | ايفاح عهدكي        |
| ሮአዓ          |              | شعر                             | ۳۷٠               |                         | عهد شکنی کی وغید   |
| ሮአዓ          |              | صحابه كرام ادرركوع              | ۳۷۱               | لے پرلعنت               | عبدتو ژنے وا.      |
| ሰ ላቆ         | [44-         | [سورةالبقرة (2): آي             | ۳۴۴۱              | ·····                   | لتحقيق لفظارهه     |
| ſ ſ ġł       | للَف         | تتحقيق حرفسوالف بالتنك          | ۳۷۱               | •                       | دلچىپ جكايت        |
| ď9i          |              | پېلىشم                          |                   |                         | ترهب كالمعنى       |
| r 9r         | •            | دو <i>مر</i> ی قشم              |                   |                         | رهبامية كى تعريف   |
| r 9r         |              | تيىرى شم                        | r2r               | ڭ                       | الارهاب كالمعخ     |
| r 9r         |              | چوهمی شم                        | р <sup>и</sup> ∠т | 2):آيۃ41]               | [سورةالبقرة (      |
| r 91         |              | پانچویں شم                      | ۳۷۵               | ••••••                  | خمن کی تعریف       |
| r 9r         |              | امركامعتى                       | ٣٧٦               |                         | مبعنی قلّت         |
| ſ° ٩ſ°       |              | لفظِبرٌ كامغہوم                 | ۳۷                | 2):آية42]               | [سورة البقرة (     |
| ۳۹۲          |              | بررة اورالبرير                  | ۴۷۷               |                         | لىس كامعتى         |
| r'91         |              | یلی اور چو ہا                   | ㎡∠∧               |                         | فتحقيق لفظرف .     |
|              | · ·          | -                               |                   |                         |                    |
|              |              |                                 |                   |                         |                    |
| ۳۹۸          | قن           | لفظ تلا (تلاوت) كا <sup>م</sup> | ۳۷۹               | فقيق                    | لفظركتم كامعن بالت |
|              |              |                                 |                   | ىرى رحمة اللدعليه كاقول |                    |
|              |              |                                 |                   | [43 <sub>72</sub> 1:(2  |                    |
|              |              |                                 |                   | ت                       |                    |

ŧ

| 36          | فهرست مضاعين                            | Dort II                  | 23-Ca             | تفسیربیضاوی(«ی) | DE                |
|-------------|-----------------------------------------|--------------------------|-------------------|-----------------|-------------------|
| i           | منحد                                    | الواب                    | منح               | ايواب           | •                 |
| <u>مارد</u> | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | المحقيق عمين للفظ العدل. | ſ <sup>*</sup> 94 | مقر آن کی تاوت  | موسیقی کے ساتھ    |
| ·010        |                                         | عدل مطلق                 | ۳ <b>٩</b> ۹      |                 | عقل كي تعريف      |
| <u> </u>    |                                         | عدل شرع                  | ۳۹۹               |                 | عقل کے مُعانی     |
| 012         |                                         | لفرت كالمعنى             | ۳۹۹               |                 | ىيېلامىتى         |
| ۵۱۷         | [49                                     | [سورة البقرة (2): آية ا  | ۵۰۰               |                 | دوسرامعتی         |
| or •        |                                         | نجو كامغهوم              | ۵۰۰               | يادوغش          | آدمی دنیا سےز     |
| ۵۲۰         |                                         | لفظِفْر عون كالمعنى      |                   | 2): آية 45]     | [سورة البقرة (?   |
| ort         |                                         | لفظِساء کی عمدہ فخصیت    | 1                 | •               | استعانة           |
| ۵۳۳         |                                         | <br>لفظِذْنِ كااصل معنى  |                   |                 | مبر کی تعریف      |
| orr         |                                         | سعدالدان                 | . ·               |                 | حديث ياك          |
| orr"        |                                         | تحقيق لفظِ الابن         |                   |                 | تحقيق خشوع        |
| oro         | مخطاب                                   | حفرت لوطعليه السلام كاقو |                   | 2:آية46]        | [سورة البقرة (?   |
| 6r6         | ·····                                   | ىفطِ حياءكامغہوم         |                   |                 | لفظ ظن كامغهوم    |
| oro         |                                         | يوژهامسلمان              |                   |                 | گان               |
|             |                                         | لفذانسا بالمامنيومر      | 0+0               |                 | بدكماني كي حرمية  |
| AFN         |                                         | نحقبق ملي                | ۵۰۵               | [47][47]        | [سورة البقرة (?   |
| AF3         | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | عظم كالمعنى              | 0+Y               |                 | الذكرئ كالمعنى    |
| AF /        |                                         | سورةالبقرة (2): آية 0    | a•2               |                 | تحقيق لفظِفل      |
| <br>معرف    | ······································  | فظفرقنا كي تحقيق         | 0+A               | [48][48]        | [سورة البقرة (2   |
|             |                                         | فظ بحر کی تحقیق          | 01•               |                 | تعريف لفظريوم     |
|             | •                                       | فرق كامعنى               | 01+               |                 | لفظ جزاء كالمعنى. |
|             |                                         | فناتظ كامفهدمه           | I AH              |                 | اجزاءكا شي        |
| ۵۳۱,        |                                         | سورةالبقرة (2): آية 1    | <u>ا</u> ها       | <del>ن</del>    | قبل تقهل كي تحقير |
| ۵۳۲         | [U                                      | فتغيق لفظ دعده           | 61r               | ق               | لفظ شفاعة كي عمده |
| ۵۳۳         |                                         | بل كامعنى                | SIT               | ••••            | حديث ياك          |
|             |                                         | د الحل كالمعني ا         | 61 A 0°           | ( <b>5</b> Kat  | ヨネッパイエネ           |
| ۵۳۴         |                                         | قبل کے کہتے ہیں؟         |                   |                 | لفظراخذ كمتحقيق   |
| orr         |                                         |                          |                   |                 |                   |

|                  | فهرستمضامين                             |                                     | a zara      | تفسيربيضاوي(س)       |                                  |
|------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------|-------------|----------------------|----------------------------------|
| <u>sec</u>       | ملحہ ملحہ                               | اليواب<br>اليواب                    | منحه        | الواب                |                                  |
| ۵۵۱              |                                         |                                     |             | (2):الآيات52الى53]   | [سورة البقرة (                   |
| oor              | قع اور معن ميں فرق                      | الصاعلقة كل هختين مع م              | ۵۳۹         |                      | لفظ يعغو كم تحقيق                |
| . oor            |                                         | اقسام صاعقة                         | ۵۳۷         | <i>ې ی</i> ې؟ې       |                                  |
| 66r              |                                         | الآلٰ                               | orz         |                      | 4                                |
| ۵۵r              | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | دوم                                 | ۵۳۸         |                      |                                  |
|                  |                                         |                                     | ۵۳۸         |                      | الغرقان کې هختيز<br>پر ه         |
| محمد             | <b>أيت56</b> ]                          |                                     |             | غيق بالتغصيل         | لفظ <b>است</b> داء کی تخ<br>ا    |
| ۵۵۳              |                                         |                                     | ۵۳۰         | ,                    | المعتد ي كي تعر                  |
|                  |                                         | بعث كي اقسام                        |             |                      |                                  |
| ۵۵۴              |                                         | بعث بشری                            |             |                      | لفظِتوم كالمعنى .                |
| ۵۵۳              |                                         | بعث النبي                           |             | بعق                  |                                  |
| ۵۵۵              | · ·                                     | [سورة البقرة (2): اأ                | •           | I I                  | توبه کامعنی اورا<br>تهما به      |
|                  |                                         | لفظ يظلل كامغهوم                    |             |                      | م بیلی صورت<br>م                 |
| ∆∆∠              |                                         | ظلل ادر فئی میں فرز<br>ادغ تحقیق    |             |                      | ددسري صورت<br>تريم               |
| ∆∆∠              | •                                       | لفظِم کی تحقیق<br>مرید اماری تاری   |             |                      | تيسري صورت<br>په ره              |
| ۵۵۸              |                                         | س دستوی کیا تھا؟<br>بکا برمعنا      | 0 F 0       | •                    | م مرعا کو بہر<br>انعامات مرک آتہ |
| ۵۵۸              | •••••                                   | الشکاحی                             | 107 0       | ريف                  | لفظر البارق في ط<br>قمآ يرمعندا  |
| ۵۵۹              |                                         | مسهو م طاب<br>٦. ما تا ما ۵. س      | 01' 1       |                      | ل کا ک                           |
| ۵۵۹              | [58]                                    | [سبورة البقرة (2): ۱<br>خراب متحقية | он т        |                      | یں فیروسز .<br>فر مطلق           |
| 97F              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | د سول می شیل<br>قد سک آند از        | ωμ τ        | <u>ь</u><br>К        | میر بن<br>خروشرمة ب              |
| 015<br>~         | ······                                  | مربيدي تعريف<br>به ديريون توريف     | ων τ        | بر<br>1. المالية - 1 | لفظا <b>تو</b> ار محمد           |
|                  |                                         | حيث قاصلعان<br>تتحقية إندن          | 01' 1       | ر بولا جائے گا؟      | م تعقیق ابنا جم<br>محقیق ابنا جم |
| ынт <sup>а</sup> | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | منیں تفظیاب<br>آمان سر              | ωι <i>Δ</i> | [55 <b>- 1·(</b> 2   | [سوري].<br>[سوري]اليقرية (       |
| ωπ'              | ••••••••••••••••••••••••••••••••••      | تعريف <b>جده</b>                    | ων /        | 2):آية55]<br>يۇ      | تتحقيق لفظ الري                  |
| ש זוי<br>אאמי    | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | افسام بود<br>سر ايين م              |             |                      | اقسام دؤيت<br>اقسام دؤيت         |
| ۵۹۸              | ••••••••••••••••••••••••••••••••        | جودا حلياري<br>سو. تسخه ي           | 001<br>001  |                      | جركالمعنى                        |
| ωτω              |                                         | . جود خيري                          | wwr         |                      |                                  |

4

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

,

ì

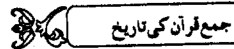
| ria l | فهرست مضامين | OF ST I                    | Zaria      | تفسير بيضاوي (س)                        |                      |
|-------|--------------|----------------------------|------------|-----------------------------------------|----------------------|
|       | منج          | الواب                      | ملحہ       | ايواپ                                   | _ · .                |
| ۸۱    |              | فجرکی وجد تسمیہ            | ara        | ····· (                                 | فظوحط كأمغهوم        |
| AI    |              | فجر کی اقسام               | oto        |                                         | فظ يغفر كالمعنى      |
| Ar    |              | فتحقيق بالتغصيل للفظ العيز | ata        |                                         | فتحتيق لفظ خطا       |
|       |              | پېلامعنى                   | ott        |                                         | بهلی صورت            |
| SAT   |              | دومرامعتیٰ                 | oyy        |                                         | دسرى صورت            |
| SAT   |              | تينزامعنى                  | 011        | ·                                       | نیسری <b>م</b> ورت   |
| ۵۸۳   | •            | چوتھامعتیٰ                 | ATT        |                                         | نطبته                |
|       |              | پانچوال معنی               | D12        |                                         | غهوم احسان           |
| ۵۸۴   |              | فراب كي تعريف              | r L        | 2):آية 59ع[:(2                          | سورة البقرة (        |
| ۵۸۵   |              | مشرب کی تعریف              |            | ·····                                   | وميس بترار ملاك      |
| ۵۸۶   |              | سادکی تعریف                |            | فقيق                                    | ظ بدل کی عمدہ        |
| ۵۸۶   | [6           | سورة البقرة (2): آية 1     | -          | Sut .                                   | بادلہ کے کہتے        |
| ۵۹۱   | ······       | فريب مبر                   |            | ······                                  | ظِغير کي تعريف       |
| ۵۹۳   |              | يظ طعام کی بہترین شخقیق    |            | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | لقيق لفظإرجز         |
|       |              | لقيق لفظ مبت               | »<br>۵۷۱   | جازة                                    | جيرجاز اورد          |
|       | ·            | ىرىف لفظ بقل               | ۱۵۷۲       | ين ؟                                    | بازة کیے کہتے        |
|       |              | -14                        | 4025       |                                         | ا کا طین             |
|       |              | أنحا كأتعريف               | ۲ ۵۷۲      |                                         | ) اور <i>دجون</i> به |
|       |              | م کی تعریف                 | ۵۷۲ و      | [00ي: الإ                               | موره البقرة (ب       |
|       | •            | یں کی تعریف                | ۲ ۵۷۲ عبر  |                                         | نتسقاء كالطنى        |
|       |              | 771                        |            |                                         |                      |
|       |              | ف الف كالمغصّل تحقيق       | 7 041      |                                         | رب المنهن            |
| 69Y   |              | ل                          | ۵۷۹ او     | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | نمارية               |
| ۵۹۸   |              |                            | ۵۷۹ وو     |                                         | طراب<br>ريمعن        |
| ۵۹۸   |              | ····· /                    | ۵۷۹ سو     |                                         | لِعصا کا تن<br>سر    |
|       |              |                            | W   W !    | *********************************       | *****                |
|       |              |                            | ۰۰۰۰۰ ۲۰۰۰ |                                         | ريېن جر              |

| 36   | فهرستمضامين | DEX                    | 2376             | تغسيرپيضاوي(رري)                       |                  |
|------|-------------|------------------------|------------------|----------------------------------------|------------------|
|      | منحد        | اليوات                 | ملح              | ابواب                                  |                  |
|      |             | هختيق لفظونوق          | ۵۹۹              |                                        | لفظودني كامعنى   |
| ۲۱۲  |             | م کی تشم               | 4++              |                                        | مفركى تعريف      |
| ۲۱۸- |             | دوسری قبتم             | ۲•۱              | ,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,,, | سوال كامعن       |
| ۹۱۸  | ••••••      | تيىرى شم               | ۹•۱              | ••••••                                 | منرب أكمثل       |
| אוא  | ••••••      | چوتھی قشم              | ۲•۱              | ••••••                                 | ذلت كيابي؟.      |
| YIA  |             | پانچو یہ قتیم          | ۲۰۲              |                                        | تحقق سکن         |
| Y19  |             | پانچو يەقتىم           | ۲۰۳              | <del>ق</del> ين                        | البواءك مفصل همخ |
| Y19  |             | لفطِّطور کې صحقيق      | ۲+۳              |                                        | محاوره           |
| Y19  | رادې؟       | الطوري كون سابيها رم   | ۲+۳              | ••••••                                 | الباءة كالمعنى . |
| ۲۲۰  | إت64]       | [سورة البقرة (2): الآب | ۲+۴ <sup>.</sup> | •••••                                  | تحقيق لفلوني .   |
| MP)  |             | لفظِولی کی صحقیق       | ۵۰۲              | ڪ معني                                 | النوة والنباوة . |
| YFF  |             | حرف لولاكااستعال       | ۲•۵              |                                        | لفظر كالمعتى .   |
| YFF  | *****       | تحقيقٍ فضل             | ۲•۲              |                                        | لفظ عدد کی شخصت  |
| ۹۳۳  | •••••       | لفظِخسران كالمعتل      | ۲+Z              | 2):آي <del>ر</del> 62                  | [سورة البقرة (   |
| YFF" |             | [سورة البقرة (2): الآ  |                  |                                        | لفظ يهود كالمعنى |
|      |             |                        |                  | ځې                                     |                  |
| 110  |             | قردة كي صحقيق          | YII              |                                        | لتحقيق لفظمبى    |
| YFY  |             | القرادكامعتى           | 4IF              | المعتى                                 | الصائبين كا      |
| YFY  |             | لفطِ خساءكامغہوم       | 41r              |                                        | تعريف العمل.     |
| 4rz  | يات66]      | [سورة البقرة (2): الآ  | YIF              | £                                      | تعريف لفظصا      |
| ۲۲۷  |             | لفظِ نكل كامغهوم       | ۲۳               |                                        | لفظِاجر كي تحقيق |
|      |             |                        |                  |                                        |                  |
|      |             |                        |                  |                                        |                  |
|      |             |                        |                  |                                        |                  |
| 129  | ******      | لفظ وعظر کی شخفیق      | ¥10              | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·  | الخويف كامعتى    |
|      |             |                        |                  |                                        |                  |
|      |             |                        |                  | 2):الآيات[63]                          |                  |

<u>,</u> (

| i la                 | فهرستمضامين                           | Des 1                      | 23-6                                             | تغسير بيضاوي (رري)                      |                           |
|----------------------|---------------------------------------|----------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|
|                      | منح                                   | الواب                      | ملح                                              | الداب                                   |                           |
| <br>۵+               | إت72]                                 | [سورة البقرة (2): الآي     | YMY                                              |                                         | غظ بقركى تعريفه           |
| ۵۱                   |                                       | لغس كامعنى                 | ۰۲۳۳                                             | رىغ                                     | فظواستهزاءكي تع           |
| ۵۱                   |                                       | متحقيق لفظر درء            |                                                  | لى اقسام                                | -                         |
| ۵۲                   | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | حديث پاک                   | ۹۳۳                                              | 2):آية68]                               | <b>•</b> .                |
| or                   |                                       | ادارأتم كالمعنى            | YT 0                                             |                                         | نظربيان كالحقيق           |
| ۵۲                   | •                                     | لفظِ متمان کی تحقیق        | אדע                                              |                                         | سورةالبقرة (2             |
| or                   | ſ <b>7</b> 9                          | [سورة البقرة (2): الآيا    | ١٣٨                                              |                                         | لقتي كون                  |
| ۱۵۲                  |                                       | فظ بعض كالمعنى             |                                                  |                                         | فرة كياب؟ .               |
| 104                  | [74                                   | سورة البقرة (2): آية 4     |                                                  | راور پيپ کاسانپ                         |                           |
| 107                  |                                       | فحقيق قست                  |                                                  |                                         | مفركى وجدتهميه            |
| 169                  |                                       | فلب كالمعنى                |                                                  |                                         | فقع كامغهوم .             |
| 109                  |                                       | فركي تعريف                 |                                                  | ݶ                                       | أادر فقاع كالمع           |
| Y09                  |                                       | ند کامعتناً<br>ند کامعتناً |                                                  |                                         | ) كابلېله                 |
| -                    |                                       | ظِشْ كالمعنى               | م ۲۴ لغ                                          |                                         | دركياب؟                   |
|                      |                                       | ستا کی تعریف               | S 101                                            |                                         |                           |
|                      |                                       | ا آتو رو                   | (P   M M I                                       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   | يراكمتيت                  |
|                      |                                       | فلت تترمنديل               | ער די אר איז |                                         |                           |
| 10.,                 |                                       | ى حرت                      | 2 YPP                                            | ا: آيتر 70]                             | رةالبقرة (2)<br>برقة      |
|                      |                                       |                            |                                                  |                                         |                           |
| - 011                |                                       | ايت                        | 6 yrr                                            | [71 <sub>72</sub> ĩ:                    | رةالبقرة (2)<br>معه       |
|                      |                                       | サク・インノウシャ えいせい             | 2 H NC Z 🕔                                       |                                         | ••••••                    |
| - 1.17<br>- Galer    |                                       | ق كاتعريف                  | ۲۳۷ فرا                                          |                                         | یا کے لیتے بڑر<br>قدر مدن |
| 1.11                 |                                       | م کامعنی                   | ۲۳۲ کل                                           | ،؟<br>وتحقيق                            | ی کاشعہوم                 |
| سي 117 .<br>سوبيان : |                                       |                            | ۸ ۲۴ کاو                                         | ، وسميق                                 | زث بی <i>تعریف</i><br>مد  |
| 117 <sub>.</sub>     |                                       | ف                          | ۲۴۹ الحر                                         | و تحقیق<br>ای اصل                       | کا مصبوم اوراس<br>۱۰ محقق |
| ۱۳۲۲<br>سرای         | [76                                   | رةالبقرة (2):الآيات ذ      | ۲۳۹ [سو                                          |                                         | جاءی سیس<br>لغها          |
| <b>٦٦</b> ,          | *****                                 | وكىلغوى واصطلاح فتحقيق     | + ۱۵ مطل                                         | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••• | <u>ن</u> اس               |

| 36    | فهرستمضامين |                                   | 19 2346            | تفسير بيضاوى (٧٧)                     |                                      |
|-------|-------------|-----------------------------------|--------------------|---------------------------------------|--------------------------------------|
|       | ملحہ        | الااب                             | ملح                | الواب                                 |                                      |
| ۲۸۵   |             | [سورةالبقرة (2): آية              |                    | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | حددث كي تعريفه                       |
| YAZ   |             | لفلومس اوركس كالتحقيق             | -                  | فتيق                                  | لفظالفتح كيحمده                      |
| ۲۸۷   | •••••••••   | تارکی <i>تعریف</i>                | 1                  | •                                     | قسم أوّل                             |
| ¥A∠   |             | آگ ہے ڈرو                         | 1                  |                                       | قسم دوم                              |
| YAZ   |             | لفظ <i>عہد</i> کامفہوم            |                    | •                                     | الفاتحد كم كمتح                      |
| YAA   |             | وعدہ خلافی کرنے والاملہ<br>پر مدن |                    | ,                                     | لفظِ ماجه کی تحقیق                   |
| YAA:  |             | خلف كالمعنى                       |                    | ·····                                 | لفظرج كالمعتى .                      |
|       |             | :                                 | ۲८۱                | ·····                                 | عند كااستعال.                        |
|       |             |                                   | ۲۷۲                | · · · · ·                             |                                      |
| :     |             |                                   | ۲۷۲                |                                       | مستحقيق اسرار .<br>بريعة             |
|       |             |                                   | אבד<br>אבר         |                                       | سارة كالمعنى                         |
|       |             |                                   | YZO                |                                       | سرة البطن كالمعنج<br>الاطراب كالمعنج |
|       |             |                                   | Y∠0                | ي                                     | لفظِعلانيكي تعرا<br>در دراية در      |
| •     |             |                                   | ۳۷۷                |                                       | [ سوره البسرة ر<br>لفظِاتي کي تحقيق  |
|       |             |                                   | ۹۷۷                | τ                                     | لفظِ الحال من<br>فراء کانظر سه       |
|       | · · · · ·   |                                   | مليه كانظريه . ۲۷۸ | م احمد رضا خان بر يلوى رحمة الله ع    |                                      |
|       |             | · .                               | 12A                |                                       | التمني كي تحقيق .                    |
| . :   | · ·         |                                   | 1∠9                |                                       | امنیدکامعتی                          |
|       |             |                                   | 129                | نسى الله عنه                          | قول عنان غنی رم                      |
| . •   |             |                                   | ·<br>۱۸+           |                                       | ليون يكن بي تريد.<br>للمن كالمعنى    |
|       |             |                                   | ۱۸+                | (2):الآيات79]                         | -                                    |
| • •   |             | r                                 | iar                |                                       | ویل اورویس                           |
|       | • •         | <b>\</b>                          | Ar                 | •••                                   | اليدكامعنى                           |
|       |             | 4                                 | ۸۳                 |                                       | قلت كامغهوم                          |
| •     |             | 4                                 | ۸۳                 | ö                                     | لفظِكسب كي تحقيق                     |
| •<br> |             | 4                                 | ٨٣                 |                                       | مريث پاک<br>حديث پاک                 |
|       |             |                                   |                    | <u>.</u>                              | . 🔻 💫                                |



جمع قرآن کی تاریخ

حقیق طور پر قر آن عظیم کوجع فرمانے والا اللہ تعالیٰ ہے، چنانچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے: "اِتَ عَلَيْهُمَا جَمْعَهُ وَ قُرُ اَدَهُ " (سورة قدیامہ آیت ممہر 17) بیتک اس کا جمع کرنا اور اس کا پڑھنا ہمارے ذمہ ہے۔

تفسير بيضاوى (ررى) ٢٠ ٢٠

ال دور میں سارا قرآن عظیم کتابی شکل میں ایک جگہ جن نہیں تھا بلکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے سینوں تحفوظ تھا اور مُحفر ق کاغذوں ، پتھر کی تختیوں ، بکری دنے کی کھالوں ، اونٹوں کے شانوں اور پسلیوں کی ہڈیوں وغیرہ پر ککھا ہوا تھا۔ جب حضرت صدیق الجررضی اللہ عنہ کے زمانے میں نبوت کے جھوٹے دعوے دار ملعون مسید لمد محذّاب سے جنگ ہوئی تو اس میں بہت سے حفاظ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم شہید ہو گئے ۔ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی اللہ عنہ میں خوت کے جھوٹے دعوے دار ملعون مسید لمد محذّاب سے جنگ ہوئی تو اس میں بہت سے حفاظ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم شہید ہو گئے ۔ امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کی بارگاہ میں حاضر ہو کر گز ارش کی کہ اس لڑا آئی میں بہت سے وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ م شہید ہو گئے ہیں جن کے سینوں میں قر آن غظیم تھا، اگر ای طرح جہادوں میں حفاظ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم شہید ہو تے ہیں جن کے سینوں میں قر آن غظیم تھا، اگر ای طرح جہادوں میں حفاظ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم شہید ہو تے ہیں جن کے سینوں میں قر آن مجید کا ، ہت ساحدہ میں حفاظ صحابہ کر میں اللہ عنہم شہید ہو تے کے اور جن کے نہیں جن کیا گیا تو قر آن مجید کا ، ہت ساحدہ سلمانوں کے ہاتھ سے جاتے رہنے کا اندیشہ میں ہو ہوں کی آئی خلیم کو ایک جگہ دی تھم دیں کہ قر آن مجید کی سب سور تیں ایک جگہ دین

حفزت عمر فاروق رضی اللّٰدعنہ نے عرض کی ذاکر چد حضور نبی کریم مللظ کیا ہے بیدکام نہ کیالیکن خدا کی قشم ! بیدکام بھلائی کا ہے۔ اُخر کا رحفزت ابو بکرصدیق رضی اللّٰدعنہ کوان کی رائے پسند آگئی اور آپ رضی اللّٰدعنہ نے حضرت زید بن ثابت انصاری



اور دیگر حفاظ صحابة کرام رضی الله عنهم کواس عظیم اور اہم ترین کام کانظم دیا اور پھر ہی عرف میں آل تحشد لللهٔ سارا قرآن عظیم ایک جگہ تمع ہو گیا ، ہرسورت ایک جدا محیفے میں تقنی اور وہ صحیفے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عند کی حیدین حیات آپ رضی اللہ عنہ کے پاس رہے ،ان کے بعد امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ اور ان کے بعد اُمّ المؤمنین حضرت حفصہ ترقبی اللہ تعالٰی عَنْبِها کے پاس رہے۔

عرب میں چونکہ بہت سے قبیلے رہتے تھے اور ہرتو م اور قبیلے کی زبان کے بعض الفاظ کا تلفظ اور کیج مختلف تھے اور حضور پر نور مان اللہ تلی ہے مقدس زمانے میں قرآن عظیم نیا نیا اتر اتحا اور ہر تو م وقبیلہ کواپنے مادری کیج اور پرانی عادات کو یک دم بدلنا دشوار قعا، اس لئے اللہ تعالی کے عظم سے ان پر بیآ سانی فرما دی گئی تھی کہ عرب میں رہنے والی ہرقوم اپنی طرز اور لیج میں قرآن مجید کی قراءت کرے اگر چیتر آن مجید ' لغت قریش' پر نازل ہوا تحا۔ زمانہ نبوت کے بعد چند مختلف قو موں کے بعض افراد ک مجید کی قراءت کرے اگر چیتر آن مجید ' لغت قریش' پر نازل ہوا تحا۔ زمانہ نبوت کے بعد چند مختلف قو موں کے بعض افراد ک ذہنوں میں بیہ بات جم گئی کہ جس کہ اور لغت میں ہم پڑ جتے ہیں ای میں قرآن کر یم نازل ہوا ہے، اس طرح کوئی کہ کے م قرآن اس لیجہ میں ہے اور کوئی کہنے لگانہیں بلکہ دوسرے لیچ میں ہے یہاں تک کہ امیز المؤن میں دعنرت عثان غنی دعرت میں اللہ میں در خان کی میں اللہ میں تران غیر کی میں اللہ میں حضرت عثان غنی دعرت کے نفت قرآن تر آن اس لیجہ میں ہے اور کوئی کہنے لگانہیں بلکہ دوسرے لیچ میں ہے یہاں تک کہ امیز المؤ منین دعنرت عثان غنی دستر سے زمان خان کی میں نہ میں ایک دیکر ہے تعن اللہ میں تران کے میں ہو ایک کہ میں اللہ میں دعنرت عثان خی دی میں دیں ہی ہوں ہیں میں خطرت عثان خلی دوسر میں اللہ میں الہ تعن دعنرت عثان خلی دست

"الجمى سے تم ميں بيدا مختلاف پيدا ہو كيا ہے تو آئندہ تم سے كيا اميد ب؟

تفسير قرآن کی تاریخ تقريبا چارادوار پرمشمل ہے جو کہ درج ذیل ہیں:

تغسیر بیضاوی (دری) کی تحقی ۲۲ کی ا جمع قرآن کی تاریخ دو *ر*اول قرآن مجیدروش عربی زبان میں اور لغب عرب کے اسلوب اور بیان کے مطابق نازل ہوا، اس کے صحابة کرام رضی اللہ عنهم استغظيم كلام كومجص ليتح اورانهيس اس كے اغراض ومقاصد معلوم ہوجاتے کیكن چونکہ تما مصحابة كرام رضي الذعنهم على ادر عقلي اعتبارے ایک جیسے نہ ستھے بلکہ کم وقہم کے لحاظ سے اُن کے مَراتب میں فرق تقااس لئے جب کسی صحابی رضی اللہ عنہ کوقر آن مجید کے سی لفظ کے معنی سیجھنے میں دشواری ہوتی تو وہ بارگاہ رسالت مانٹنائیس میں حاضر ہو کر عرض کردیتے اور نبی کریم مان طلب کے معنی بیان فرما کران کی تنتی فرمادیتے ، اس طرح بعض اوقات نبی کریم ملاطل خود ہی قر آنی آیات کے معنی بیان فرمادیتے اور یہی وہ دور ہےجس میں قرآن مجید کی تفسیر بیان کرنے کی ابتداء ہوئی۔ ال مرحل میں سب سے پہلے قر آنِ مجید کی تغییر اور اس کے معانی اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ملاظ آپیل سے بیان فرمائے کیونکہ اللہ تعالیٰ اپنے کلام کی مراد کوسب سے زیادہ جانتا ہے اور اس کے بعد تا جدار رسالت ملی طلا کیے نے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم ک سامنے قر آنِ عظیم کی تغییر بیان فرمانی - اللہ تعالیٰ اپنے حبیب ملی طلا<u>تیم</u> کاس منصب کو بیان کرتے ہوئے فرما تا ہے: ٣ وَٱنْزَلْنَا إِلَيْكَ النِّ كُرَلِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا تُزِّلَ إِلَيْهِم " (سودة عل آيد مهر <sup>44</sup>) ادراے حبیب بہم نے تمہاری طرف بیقر آن نازل فرمایا تا کہتم لوگوں ہے دہ بیان کر دوجوان کی طرف نازل کیا کیاہے۔ اورارشادفرماتاب: **ؖۿۅؘ**ٳڷۜڶؚؿٞؠؘۼڡٙ؋ۣٵڵٳؙڡؚۣٙۑٚٛڹؘڗڛؙۅؙۘڵۛڡؚۣٞڹٛؠؙؗؗۿڔؾٮۛٛڶؙۅٛٳۼڶؖؽۑؚۿڔٳۑٝؾ؋ۅؙؽۯؘػۣؽۑۣۿڔۅؽؘۼڵؚؠۿۿڔٳڶڮؾڹ وَ أَلْحِكْمَةً • وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِيْ صَلْلِ شَبِينِي " (سورة جعه آيت مرد) وہی (اللہ) ہے جس نے اُن پڑھوں میں انہی میں سے ایک رسول بھیجا جوان کے سامنے اللہ کی آیتیں تلاوت فرماتا باورانہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب اور حکمت کاعلم عطافر ماتا ہے اور بیشک وہ اس سے پہلے ضرور کھلی ممرابی میں تھے۔ دور ثالی: جب مركار دوعالم ملافقة يهم في وصال فرمايا توصحابة كرام رضي التدعنهم كامقدس زمانية يا اوربيدوه مبارك ستبيال بين جنهون نے براد راست سیڈ المرسین ملاظ تی ج سے قرآن عظیم کی تعلیم حاصل کی ، ان میں سے بعض صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم ایسے سقے جنہوں نے اس کام کے لئے ایٹی پوری زندگی وقف کر دی تقلی۔انہوں نے اہلِ زبان ہونے اور مزولِ قر آن کے ماحول سے ہوری طرح واقف ہونے کے باوجودا پنی زبان دانی پر بھروسہ میں کیا بلکہ رسول اللہ مان طلیق سے قرآن مجید سیکھا اور اس کے

تفسير بيضاوى (درى) في تحري ٢٣ ٢٠٠٠ معقر آن كى تاريخ أسرار ورُموز كي معلومات حاصل كيس مشهورتا بعي عالم حضرت ابوعبد الرحمن رضي الله عنه فمر مات بيري: "محاية كرام رضي الله عنهم میں سے جو حضرات ہمیں قرآن عظیم کی تعلیم دیا کرتے تھے انہوں نے ہمیں بتایا کہ وہ رسول اللہ مان تلا پیلی سے دیں آیتیں سکھتے اور اس وقت تک ان سے آ کے ہیں بڑ بیتے ستھے جب تک ہم ان آیات کی تمام علمی اور عمل باتوں کاعلم حاصل نہ کرلیں۔ (مصنف ابن ابى شيبه يكتاب فعن الل القرآن ، في تعليم القرآن كمآية ، ٢٥ / ٢٢ ، الحديث : ١) اور حضرت انس رضى الله عند فرمات بين : "جب كونى مخص ( نى كريم سل المايية س ) سورة بقر ه اور سورة ال عمران پر ح ليتا تو و ديماري نظرول ميں بهت قابل احتر ام ہوجا تا تھا۔ (شرح البنہ، کتاب الغنائل، باب علامات المعوۃ، 2 / ۲ ٢، الحديث: ٢١٩ س) دور ثالث: اس دوز میں جب لوگوں کو قرآنی آیات کے معنی سجھنے میں مشکل ہوئی تو انہوں نے صحابۃ کرام رضی اللہ عنہم کی بارگاہ میں حاضری دی اور چشم رسالت ملاطل بیم سے فیضیاب ہونے والی ان ہستیوں سے مطالب مغسر تابعین: مشہورمفسرین کے اسائے گرامی: تالعین میں سے چندمشہورمفسرین کےاسائے گرامی سہ ہیں: (1) حضرت ابن المُسَيَّب رَضِي اللَّهُ تَعَالَى عُنهُ -(2) حضرت عروہ رضي اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ -(3) حضرت سالم رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ -(4) حضرت عمر بن عبد العزيز رضي الله تعالى عُنهُ -(5) حضرت سليمان بن يسارر في الله تعالى عنه -(6) حضرت عطاء بن يباررَ فِي اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ بِهِ (7) حضرت زيد بن اسلم رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ -(8) حضرت ابن شہاب زہری رضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ بِهِ (9) حضرت حسن بصري رَهِي اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ بِهِ (10) حضرت مجابد بن جُبير رَضِي اللَّهُ تَعَالَى عَبُهُ ... (11) حضرت سعيد بن جُبَير رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عُنْهُ بِهِ (12) حضرت علقمه رَضِيُ اللَّهُ تَعَالَى عُبُدُ -(13) حضرت قمادہ رقبی اللہ تُعالٰی عُندُ ۔ (14) حضرت امام ابن سيرين رَّضِي اللَّهُ يَعالَى عَبْهُ https://archive.org/d zohaibhasanattari

| 34                      | جمعقر آن كي تاريخ                                                                                                   | Des rr                                  | 276             | تفسيربيضاوي(«ى)                                                      |                                                                                                                |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|-----------------|----------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| • • • •                 |                                                                                                                     | •                                       | حالی عند -      | ) حفزت ابرا بیم مخعی رقبی الله تَ<br>) حضرت امام شعبی رقبی الله تَعا | (15)                                                                                                           |
| •                       |                                                                                                                     |                                         | کی عُنْہُ ۔     | ) حضرت امام شعبى رضي الله تعا                                        | (16)                                                                                                           |
|                         |                                                                                                                     |                                         |                 |                                                                      | دور چېارم:                                                                                                     |
| ،<br>تك <sup>ع</sup> ني | واادراس دقت ہے لے کراب                                                                                              | سيرقرآن يربهت كام به                    | کے دور میں تف   |                                                                      | the second s |
| -                       |                                                                                                                     | 1                                       | م<br>پائی ہیں۔  | ورمختلف اقسام ميس كثير تغاسيرتهم                                     | زبانوں میں اد                                                                                                  |
|                         |                                                                                                                     |                                         |                 | فاسيركنام:                                                           |                                                                                                                |
|                         | •, <del>1</del>                                                                                                     | بعلاوه جندمشهور أفاسير                  | وی شریف ک       | <u>ب یر سطعت</u><br>اشہرہ آفاق تفاسیر میں سے بیضا                    |                                                                                                                |
|                         | -0.3                                                                                                                |                                         | یں ریے۔<br>مصنف | ، برورون کا می کردن کے بیشن<br>مانام                                 | -                                                                                                              |
| •                       | رى رْحْمَةُ اللَّهِ تَعَالَى عَلَيْهِ                                                                               | · · ·                                   |                 | لُبَيّان في تأويُلِ الْقُرْآن                                        |                                                                                                                |
| •                       |                                                                                                                     | ر میں بن جریو طبر<br>محمد سمر قندای رُخ | -               | ئېيەن، دويېن<br>لۇم فقيە ابوليت                                      |                                                                                                                |
| م:<br>آن تأني           | ،<br>۱. ابن ابی حاتم رَحْمَةُ اللّٰهِ تَ                                                                            |                                         | • .             | الْقُرْآنِ الْعَظِيْمِ .<br>الْقُرْآنِ الْعَظِيْمِ                   |                                                                                                                |
|                         | ،ى،بى ئى تىكىر ئىلەسىر<br>اترىيىى <i>زخت</i> ةُاللەتكالى                                                            | -                                       |                 | <sup>2</sup> المُرابِ السُنَّة                                       | -                                                                                                              |
|                         | دى تىخىة اللوتعالى عَلَيْ                                                                                           |                                         |                 | - الغيني .<br>د والغينية ن                                           | 5 التُكَتُ                                                                                                     |
|                         | ،<br>ى دىمتة اللوتعالى عليه                                                                                         |                                         |                 |                                                                      |                                                                                                                |
| •                       | ،<br>ن ت م ت الله ت م الى ع لي ي م الي م ال |                                         |                 | الْقُرْآن                                                            | 7 أخكَّامُ                                                                                                     |
|                         | بى رَحْمَةُ اللَّوتَعَالَى عَلَيْهِ                                                                                 |                                         |                 |                                                                      | 8 أحكامُر                                                                                                      |
| لمنه                    | ن<br>نِ عربى رَحْمَةُ اللهِ تَعَالى عَ                                                                              |                                         | · ·             | . –                                                                  | ۶ أَحْكَامُر                                                                                                   |
|                         | بخوى رخمتة اللوتَعَالى عَلَهُ                                                                                       |                                         |                 |                                                                      |                                                                                                                |
|                         | من بن على بغدادى رَحْتُهُ                                                                                           |                                         |                 | سِيْرِفْي عِلْمِ التَّفْسِيْر                                        |                                                                                                                |
|                         | رى رْحْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِ                                                                                   |                                         |                 | ؽۯٵڵڲٙۑۣؽڔ                                                           |                                                                                                                |
|                         | رطبى دخمتة اللوتعالى عَلَيْ                                                                                         |                                         |                 | لِآحُكَّامِ الْقُرْآن                                                | 13 ألجًامِعُ                                                                                                   |
| -                       | لله بن عمر بيضاوى زخفا                                                                                              |                                         |                 | لتتنزيل وآسرار التأويل                                               | 14 أنوار ال                                                                                                    |
| فالىعَلَيْهِ            | ن احد نسفى رَحْمَةُ اللَّهِ تَعَ                                                                                    | البركأت عبدالله بر                      | وِيْل ابو       | ۮؙٵڶؾۜٞڶؘ۫ٳؚؽڶۅؘڂڡؘٙٵؿؚٷٵڶؾۜٵٛ                                       | 15 مَدَادِك                                                                                                    |
|                         | ذن <i>دَحْمَةُ</i> اللُّوْتَعَالى عَلَيْهِ                                                                          | این علی بن محب بخا                      | ل علاءالد       | التَّأُوِيُل فِيُ مَعَانِي التَّنْزِيُ                               | 16 لُبَّابُ                                                                                                    |
|                         |                                                                                                                     |                                         | 1               |                                                                      | -                                                                                                              |

AC14514



ابوحيان محمدبن يوسف الدلسى رمحتة اللوتعالى عَلَيْهِ 17 ٱلْبَحْرُ الْبُحِيْط 18 تَفْسِيْرُ اللَّبَابِ في عُلُومِ الْكِتَابِ ابو حفص سراج الدين عمر بن على دمشقى رَحْتُهُ الله تعَالى عَلَيْه ابو الفداء اسماعيل بن عمر بن كثير دمشقى رخة الموتعالى عليه 19 تَفْسِيْرُ الْقُرْآنِ الْعَظِيْمِ 20 ٱلْكُرُ الْمَنْهُور في التَّأْوِيُلِ بِٱلْمَأْتُورعب الرحمن بن ابى بكر، جلال الدين سيوطى رِّنتَه الله تعَال عَلَيْه جلال الدين محلى وجلال الدين سيوطى رُمْمَةُ الله تَعَالى عَلَيْهِ 21 تَفْسِيْرُ الْجَلَالَيْن ابوالسعود محبدبن محبد عمادى زئمتة اللوتعاتى عَلَيْهِ 22 إِرْشَادُ الْعَقْلِ السَّلِيُم شيخ اسماعيل حقى زخمتة اللو تتعالى عَلَيْهِ 23 رُوْحُ الْبَيّان شهاب الدين سيد محمود آلوسى بغدادى رُمْتُهُ اللهِ تَعَالَى عَلَيْهِ 24 رُوْحُ الْمَعَانِي شيخ سليمان الجهل زنمتة اللوتعالى عَلَيْهِ 25 حَاشِيَةُ الْجُهَلَ عَلَى الْجَلَالَيْنِ. علامه احد صاوى رُحْبَةُ اللهِ تَعَالى عَلَيْهِ 26 حَاشِيَةُ الصَّاوِى عَلَى الْجَلَالَيْن تفسيرادرتاويل كي تعريف:

مغسرین نے تفسیر اور تاویل کی مختلف تعریفات کی ہیں ، ان میں سے تفسیر کی ایک تعریف میہ ہے کہ قر آن مجید کے وہ احوال بیان کرنا جوعقل سے معلوم نہ ہو سکیس بلکہ ان میں لفل کی ضرورت ہو جیسے آیات کا شان نزول یا آیات کا نائخ ومنسوخ ہونا بیان کرنا۔ تاویل قر آن کی ایک تعریف میہ ہے کہ قر آنی آیات کے مضامین اوران کی باریکیاں بیان کی جائیں اور صرفی ونحو کی تواعد اور دیگر علوم کے ذریعے قر آنی آیات سے طرح طرح کے نکات نکا لے جائیں۔ تفسیر اور تا ویل کا شرعی حکم :

قرآن مجيدي تفييرا من رابة سيان كرناجرام جاورا بيظم ومعرفت سيقرآن كى جائزتا ويل بيان كرنا ابل علم ك لتح جائز اور باعث ثواب ج - حضرت علامة سليمان جمل رحمة الله عليه فرمات بين: "شرائط ك ساتھ تا ويدل بالترائي يعنى رائے سے تاویل کے جواز جبكة تغيير بالرائے يعنى رائے سے تغيير ك ناجائز ہونے ميں رازيد ہے كة تغيير توالله تعالى پر گواہى وينا اور اس بات كايفين كرنا ہے كہ الله تعالى نے اس كلمه ك مدينى معنى مراد لتے ہيں اور يد بغير بتائے جائز ادام مالم ا رحمة الله عليه فير بائرائے يعنى رائے سے تغيير ك ناجائز ہونے ميں رازيد ہے كة تغيير توالله محمد الله على مراد ملتے ہيں اور مين ميں رائد ميں مالى بالترائى يعنى رحمة الله عليه ن رنا ہے كہ الله تعالى نے اس كلمه ك مدينى معنى مراد لتے ہيں اور يد بغير بتائے جائز نہيں ، اى لئے ام حاكم رحمة الله عليه ن رنا ہے كہ الله تعالى نے اس كلمه ك مدينى محق مراد لتے ہيں اور يد بغير بتائے جائز نہيں ، اى لئے ام ام حاكم رحمة الله عليه نه ديا كہ محالى كى تغيير مرفوع حديث كر تقلم ميں ہے اور تا ويل چندا حمالات ميں سے بعض كو يقيمين ك بغير ترجيح دينا كانام ہے (اس لئے يد بغير بتائے اہل علم ك لينے خائر ہے ۔ (جمل مقدمة ۱۰۰ معرف

علاء كرام \_ في مغسر ك لي جن علوم كوضرورى قرارديا بان ميں سے چند سيدين :

المحمد المعاوى (درى) كالمحمد ٢٢ حجم المحمد المحم (1) لغت كاعلم-(2) محو كاعلم- (3) صرف كاعلم- (4) اشتقاق كاعلم- (7،6،5) معانى، بيان اور بديع كا علم - (8) قرائيَّون كاعلم - (9) اصول دين كاعلم - (10) اصول فقد كاعلم - (11) اسباب يزدل كاعلم - (12) ناسخ ادرمنسوخ كاعكم \_(13) مجمَّل اور منبسة م كالنسير يرمبني احاديث كاعكم \_ اِلن علوم کوسامنے رکھتے ہوئے اُن خواتین وحضرات کواپنے طرز عمل پر بڑی سنجیدگی سے غور کرنے کی حاجت ہے جوقر آن مجید کاصرف اردوتر جمه اور تفاسیر کی اردوکتب پڑ ھکرتر جمہ دتفسیر کرنا اور اس کے معانی ومطالب بیان کرنا شروع کردیتے ہیں۔ یہ بہت خطرناک اقدام ہے۔ اسے یوں بھٹے کہ اگرکوئی مخص از خودمیڈیکل کی کتابیں پڑھ کے اپنا کلینک کھول لے ادر مریضوں کاعلاج کرنا اوران کے آپریشن کرنا شروع کردیےتو اس کا کیا متیجہ ہوگا ؟ اس طرح بلکہ اس سے کہیں زیادہ نازک قر آنِ مجید کے ترجمہ دیفسیر کا معاملہ ہے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کے کلام کامعنی دمغہوم اور اس کی مراد بیان کرتی ہوتی ہے اور بید کا مسیکھے بغیر کرنا -ادر علم کے بغیر کرنا جہنم میں پہنچا دےگا۔اس لئے اگر کسی کوتفسیر بیان کرنے کا شوق ہے تواسے چاہیے کہ با قاعدہ علوم دینیہ سکھ کراس کا اہل بنے۔ حفرت حسن بفری کاقول: امام سن بصرى رضى اللدعن فرمات بين: عجمیوں کواس بات نے ہلاک کردیا کہ ان میں سے کوئی قر آن مجید کی آیت پڑ ھتا ہے اور وہ اس کے معانی سے جاہل ہوتا ہے تو وہ اپنی اس جہالت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ پر افتر اءبا ند صنا شروع کر دیتا ہے۔ (البحر المحيط، مقدمة المؤلف، الترغيب في تفسير القرآن، ١١٩-١١-١١/١) رسولُ اللَّد سلَّظَانِيهِ فرمات ميں: ''جس مخص نے قرآنِ مجيد ميں بغير علم تجھ کہاا سے اپنا ٹھکا خددوز خ سمجھ ليرما چاہئے۔ (ترمذى كتاب تفسير القرآن، باب ماجا، في الذي يفسر القرآن برأيه، ٣/٣٣٩، الحديث: ٢٩٥٩) درجات تفسير: تفسیر قرآن کے متعد د درجات ہیں جو کہ مند رجہ ذیل ہیں۔ (<sup>1</sup>)... تَفْسِيْرُ الْقُرْآنُ بِإِلْقُرْآنُ. اس کامعنی سیہ ہے کہ قرآن مجید کی تغسیر قرآنی آیات سے کی جائے کیونکہ قرآن مجید میں بعض جگہ ایک عظم بیان کیا جاتا ہے اور دوسری جگهای عکم کی مدت کے اختیام کا ذکر ہوتا ہے، اسی طرح ایک مقام پر کوئی بات مبہم ذکر کی جاتی ہے اور دوسری جگه اس ابہام کودور کر دیا جاتا ہے، اس لیے تفسیر قرآن کا سب سے اعلیٰ درجہ یہ ہے کہ قرآنِ مجید کی تغییر خود اس کی آیات سے ک (2) تَفْسِيْرُ الْقُرْآن بِالحَدِيد. for more books click on the link https://archive.org/details/@zoha

تفسير بيضاوى (٥٠٥) كَانْتُوَجَدُ ٢٢ ٢٠ المعقر آن كى تاريخ المانخ

اس کامتنی میہ ہے کہ قرآن مجید کی تغسیر تاجدار رسالت ملاظ آلیز کی احادیث سے کی جائے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اپنے حبیب ملاظ آلیز کم کو قرآن مجید کے معانی، احکام اور تمام اسرار درموز سکھا دیتے ہیں، اس لیتے جب قرآن مجید کی تغسیر قرآنی آیت سے نہ ملاتو حضور پر نور ملاظ آلیز کم کی احادیث سے ان کی تفسیر بیان کی جائے۔

(3) تَفْسِيْرُ الْقُرْآنْ بِآثَارِ الصَّحَابَه.

اس کامعنی ہیہ ہے کہ قر آنِ مجید کی تغییر صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال سے کی جائے کیونکہ بیدوہ حضرات ہیں جنہوں نے براہِ راست حضور پر نور ملی طلی بڑے سے قر آنِ عظیم کی تعلیم حاصل کی اس لئے جب قر آنِ مجید کی تفسیر قر آنی آیات اور نبی کریم مقطقیہ ج کی احادیث سے نہ ملے توصحابۂ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال کی روشن میں آیاتے قر آنی کی تفسیر جیان کی جائے۔ (4) تَفْسِيْ بُرُ الْقُرُ آنَ بِآثَادِ التَّا بِعِینَ

ال کامعنی میہ ہے کہ قر آنِ کریم کی تغییر تابعین کے اقوال کی روشن میں کی جائے کیونکہ میدوہ لوگ ہیں جنہوں نے صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم سے قر آنِ مجید کی تغییر کی ملی اس لئے جب قر آنی آیات، احادیث اور صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم کے اقوال سے تغییر نہ ملح و تابعین کے اقوال سے تغییر بیان کی جائے البتہ اس میں ریلحاظ رہے کہ تابعی اگر کسی صحابی سے تفسیر تقل کررہے ہیں تو اس کا حکم وہی ہے جو صحابۂ کرام رضی اللہ عنہم کی بیان کردہ تغییر کا ہے اور اگر تابعین کا اجماعی قول ہے تفسیر تھی کی جائ (<sup>5</sup>) تفکیسڈ یُرُ الْفُرُ آنُ بِاللَّقَةِ الْحَرَبِیَّہِ ہ

قر آنِ مجید کی بعض آیات ایسی ہیں جن کے مفہوم میں کوئی الجھن اور پیچید گی نہیں بلکہ ان کا مفہوم بالکل واضح ہے، ایسی آیات کی تفسیر کے لئے عربی لغت اور عربی تو اعد ہی کافی ہیں البتہ وہ آیات جن کا مغہوم واضح نہیں یا جن سے فقہی احکام اخذ کئے جارہے ہوں تو ان آیات کی تفسیر ماقبل مذکور چاروں ماخذ سے کی جائے گی اور ان کے بعد لغت عرب کو بھی سامنے رکھا جائے گ کیونکہ عربی زبان میں اس قدر دسمت ہے کہ اس میں ایک لفظ کے بساوقات کی کئی معنی ہوتے ہیں۔ قرآن مجید کا اصلی ماخذ :

قرآن مجيدكا اصلى ماخذ اورسر چشمه اللد تعالى كاعلم اوراس كى وى ب، چنانچ اللد تعالى ارشاد فرما تاب: "وَلَقَلُ جِئْنَهُمُ بِكِتْبٍ فَصَّلْنَهُ عَلَى عِلْمٍ هُدًى وَّ رَحْمَةً لِقَوْمٍ يَتُوْمِنُونَ "(سور قاعراف آيت مرد27)

اورار شادفر مایا: "وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَى يُوْحِى " (سورة بحد آيت مرد 4.3) اوروه اپن خوابش سے بين کہتے۔وہ دی ہی ہوتی ہے جوانبیں کی جاتی ہے۔

تفسير بيضاوى (ررى) المنتخ ٢٨ ٢٠ ٢٨ معقر آن كى تاريخ المنتخ

ال لیے قرآن مجید کی وہ اصطلاحات جن کے معنی و مغہوم کو قرآن اور صاحب قرآن کی وضاحت کے بغیر مجھنا ناممکن ہے جیسے ایمان ، اسلام ، نفاق ، شرک ، کفر ، روح ، نفس ، بکھ و ، صلو ڈا، زکو ڈا، تج ، صوم ، رہا ، صدقد اور اِنفاق وغیر و ، ان سب کا معنی ندتو عربی لغت سے منتعین کیا جا سکتا ہے اور نہ ہی سمجھا جا سکتا ہے بلکہ ان کے معنی و مغہوم کے قدین کے لئے حضور پر نو رس کی تقریر بی کو خرف رجوع کرنا ، ہر صورت لازمی ہے اور ان کا جو معنی و مغہوم آپ سل تقریر ہے ، معنی م حضور پر نو رس کی تقریر کی طرف رجوع کرنا ، ہر صورت لازمی ہے اور ان کا جو معنی و مغہوم آپ سل تقریر نے رہاں فرمایا ہے است کے تقریر ترد ڈ د تسلیم کرنا ضروری ہے اور جولوگ قرآن مجمد کی ان اصلاحات کے معاط میں صراط منتقم سے ، جبک گئے ان کے بیکے ک معنی مذکور تقاد ہی کہ مان اس ان اصطلاحات کے معاط میں صراط منتقم مے ، جبک گئے ان کے بیکے ک

امام جلال الدین سیوطی شافعی رضی اللد عند فرماتے ہیں : ''جس زمانے میں قرآن مجید عربی زبان میں نازل ہوااس وقت عربی کی فصاحت وبلاغت کے ماہرین موجود شخے، وہ اس کے ظاہراوراس کے احکام کوتو جانتے شخصیکن اس کی باطنی باریکیاں ان پر بھی غور وفکر کرنے اور نبی کریم ملائ اللہ کے سوالات کرنے کے بعد ہی ظاہر ہوتی تھیں جیسے جب سیآ یت مپارکہ نازل ہوئی۔

"ٱلَّنِيْنَ امْنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوَّا إِيمَانَهُمْ بِظُلُمٍ"

ضرورت واټميت تفسير :

توصحابة کرام رضی اللّه عنهم نے رسول اللّہ ملّاتي تيم کی خدمت میں عرض کی ''ہم میں سے ایسا کون ہے جواب ٹی جان پرظلم نہیں کرتا۔ نبی کریم ملّاتظائی ہم نے اس کی تفسیر بیان کی کہ یہاں ظلم سے مرادشرک ہےاوراس پراس آیت ، ''اِنَّ البِقْہُ لَتَ لَظُلُهُمْ عَظِيُهُمْ ''

> ے۔ سے استدلال فرمایا۔ اس طرح جب حضور اقدس ملائظ کی ج بیار شادفر مایا:

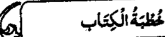
"مَنْ نُوْقِيقَ الْحِسَابَ عُنِّبَ" لِعِنْ جُس سے اعمال کے حساب کے معاط میں جرح کی گئی تو وہ عذاب میں گرفتار ہوجائے گا۔ تو حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہانے ان آیات ،

"فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيدُوًا وَ يَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسَرُوُرًا " (مورة الانشقاق آيت نمر 8) اس سے نقر يب مهل حساب ليا جائے گا اور اپنے گھروالوں كى طرف شاد شاد چلنے گا۔ ك بارے ميں حضور پرنور مان ظاني ہے دريافت كيا۔ آپ مان ظاني ج نے ارشاد فرمايا:

'' بیتو صرف اعمال کا پیش ہونا ہے۔ (لیعنی بیدوہ مناقشہ ہیں ہے جو حدیث میں فرمایا گیا ہے ) (جب میدانِ فصاحت و بلاغت کے شہسواروں کو قر آن کے معانی سیجھنے کے لئے الفاظِ قر آنی کی تفسیر کی حاجت ہوئی ) تو ہم تو اُس چیز کے زیادہ محتاج

| a.              |                                       | - mana a                                       |                                                   | <br>                                    |
|-----------------|---------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 9 w             | جمعقرآن كىتاريخ                       | John ro Sta                                    | تغسيربيضاوى(«ى)                                   |                                         |
| ماسرارورموز .   | ما کیونکہ جمیں بغیر <u>سک</u> صلخت کے | لوگوں سے زیادہ اس چیز کے محتاج بیر             |                                                   | بالمراجع المراجع                        |
|                 | ``                                    |                                                | ات معلوم نہیں ہو سکتے۔<br>اتب معلوم نہیں ہو سکتے۔ | میں |
| ۵۴۷،۵۴۷)        | الجاجة المهد الخ ٢٠ / ٢٥ –            | أن،النوع السابع والسبعو ن فصل والاوجها         | ر ب د ۱۳۵۶ می مارد.<br>(۱۱۱۵ تاریکی علوم الق      |                                         |
|                 |                                       |                                                |                                                   | موجد فتر                                |
| ( A B           |                                       |                                                |                                                   | قرآن قبمی:                              |
| ن بی بھنے کی    | مدتفاسير کے ذریعے معالي قرآ           | ، ہے، کہذا تلاوت قرآن کے ساتھ منت              | اتبحی بہت بڑی عہادت وسعادت                        | قرآن                                    |
|                 |                                       | بیرحمة اللدعلية فرمات بين:                     | چاہیے۔حضرت ایاس بن معاد                           | كوشش كرنى                               |
| س رات کے        | لوگوں کی طرح ہے جن کے پا              | ی کی تفسیر نہیں جانتے ان کی مثال اُن           | قرآن مجيد پڑھتے ہيں اور وہ ا                      | جولوگ                                   |
| ی گئے اور انہیں | ط کو پڑ ھے کیں توان کے دل ڈر          | ) چراغ نہیں جس کی روشن میں وہ اس خ             | بادشاہ کا خطآ یا اوران کے یا تر                   | وقت ان کے                               |
| م کی طرح ہے     | رجانتا ہے اس کی مثال اس قو            | فض جوقر آن پڑھتا ہےاوراس کی تفسیر              | اس خط میں کیا لکھا ہے؟ اور وہ                     | معلوم ہیں کہ                            |
|                 |                                       | ے جراغ کی روشن سے خط میں لکھا ،                |                                                   |                                         |
|                 | · 1 · · · · ·                         |                                                | تغییر قرطبی، باب ماجاء فی فضل تغسیر القرآ         | -                                       |
|                 |                                       | کو ہیں ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ،   | •                                                 | •                                       |
|                 |                                       | م ر <sub>پ</sub> ر یہ ن دیں دیں جو مربا ہے۔ ہن |                                                   |                                         |
|                 |                                       |                                                |                                                   | تعارف مفتر                              |
|                 |                                       | <u>х</u>                                       | ب1282:                                            |                                         |
| نگی کے زمانے    | ووالدأتا بك ابوبكر بن سعيدز           | اللدعليه بيضامين پيدا ہوئے۔ آپ ک               | کا نام عبدالله بن عمر، آپ رحمة ا                  | ۰ آپ                                    |
| K-2-5.)         | مل کی ادرشیراز کے قاضی مقر            | ، نے قرآن، حدیث اور فقہ کی تعلیم حا            | کے قاضی القضاۃ تھے۔ آپ                            | ، بنیں فارس کے                          |
|                 |                                       | پ کاسب سے بڑا کارنامہ قر آن مجید               |                                                   |                                         |
|                 |                                       | است کے نزدیک بیہ بڑے پائے کی                   |                                                   |                                         |
| •               |                                       | یں ہے اور تیسری نظام التاریخ ہے <sup>ج</sup>   |                                                   |                                         |
|                 |                                       |                                                | سا یک بشتہ ج، توضون شہر<br>سالا بیقلم میں کہ بتہ  |                                         |

פועי



خطبتة الكتاب

r. Za

تفسيربيضاوى(درى)

الحمد لله الذى نَزَلَ الفرقان على عبدة ليكون للعالمين نذيرا، فتحدى بأقصر سورة من سورة مصاقع الخطباء من العرب العرباء فلم يجد به قديرا، وأنحم من تصدى لمعارضته من فصحاء عدمان وبلغاء تحطان حتى حسوا أنهم سحروا تسحيرا، ثم بين للنَّاس مَا نُزَلَ إِلَيْهِمُ حسبها عن لهم من مصالحهم ليدبروا آياته، وليتذكر أولو الالباب تذكيرا، فكشف لهم قناع الانغلاق عن آيات محكمات هن أم الكتاب، وأخر متشابهات هن رموز الخطاب تأويلا وتفسيرا، وأيرز غوامض الحقائق ولطائف الدقائق، ليتجلى لهم خطايا الملك والملكوت وخبايا قدس الجبروت ليتفكروا فيها تفكيرا، ومهد لهم خطايا الملك والملكوت وخبايا قدس الجبروت ليتفكروا فيها تفكيرا، ومهد لهم ويطهر هم تطهيرا، فمن كان له قلب أو ألقي السبح وهو شهيد، فهو في الدارين حميل وسعيد، ومن لم يرفع إليه رأسه وأطفاً نبراسه، يعش ذميا ويصل سعيرا فيا واجب غناءة. وعلى من أعانه وقرر تبيانه تقريرا، وأفض علينا من يركاتهم والمك بنا عناءة. وعلى من أعانه وقرر تبيانه تقريرا، وأفض علينا من يركاتهم والمك بنا مسالك كراماتهم، وسلم عليهم وعلينا تسليم كيني ألمان بن يركاتهم والمك بنا مسالك كراماتهم، وسلم عليهم وعلينا تسليم أكفي كان عليه مراك ميل

وبعد، فإن أعظم العلوم مقدارا وأرفعها شرفا ومنارا، علم التفسير الذى هو رئيس العلوم الدينية ورأسها، ومبنى قواعد الشرع وأساسها، لا يليق لتعاطيه والتصدى للتكلم فيه إلا من برع في العلوم الدينية كلها أصولها وفروعها، وفاق في الصناعات العربية والفنون الادبية بأنواعها.

ولطالما أحدث نفسى بأن أصنف فى هٰذَا الفن كتابا يحتوى على صفوة مما بلغنى من عظماء الصحابة، وعلماء التابعين، ومن دونهم من السلف الصالحين، وينطوى على نكت بارعة، ولطائف رائعة، استنبطتها أنا ومن قبل من أفاضل المتأخرين، وأماثل



المحققين، ويعرب عن وجود القراءات المشهورة المعزوّة إلى الأممة الممانية المشهورين، والشواذ المروية عن القراء المعتبرين. إلا أن قصور بضاعتى يثبطنى عن الإقدام، ويمنعنى عن الانتصاب في هذا المقام حتى سنح لى بعد الاستخارة ما صمر به عزمى على الشروع فيما أردته، والإتيان بما قصدته،

ناويا أن أسميه بعد أن أتممه أنوار التنزيل وأسرار التأويل فها أنا الآن أشرع وبحسن توفيقه، أقول وهو الموفق لكل خير ومعطى كل مسؤول.

ترجمه خطبه:

ساری تعریفیں اس اللہ کریم کے لئے ہیں جس نے فرقان کو اپنے بندے پر نازل کیا تا کہ وہ جہان والوں کے لئے ڈرانے والا ہوجائے ۔ پس چیلنج کیا (اس اللہ یا عبد نے) فرقان کی صورتوں میں سے سب سے چھوٹی سورت کے ساتھ خالص عربوں کے بڑے خطباء کو اس (چیلنج یا سب سے چھوٹی سورت) پر کسی کوقا در نہیں کیا۔ اور اس شخص کو اس (اللہ یا عبد) نے خاموش کر دیا جو اس (عبد خاص یا قرآن) کے معارضہ کے در بے ہوا، قبیلہ عد نان کے ضبح لوگوں اور قبیلہ قحطان کے بلیخ لوگوں میں سے تن کہ انہوں نے اس بات کا گمان کیا کہ ان پر کسی قتار کی تعام

تفسير بيضاوى (درى) مند المحمد الم عظبتة المكتاب احکامات کوراسخ کیا۔اورہم پر بھی ان کی برکتوں سے فیضانِ رحمت عطافر ما۔اورہم کوان کی کرامات کے راستے پر چلاادر ہم سب پر بہت زیادہ سلامتی عطافر ما۔ اور حمد وصلوۃ کے بعد پس بے شک اعظم العلم مرتبے کے اعتبار سے اور شان رفعت دعظمت کے اعتبار سے سب سے اعلیٰعلم علم تغسیر ہے، جوتما معلوم دینیہ کا سردارا دراصل ہے۔اور قوائد شرعیہ کی بنیا دادراساس ہے۔اس علم کو حاصل کرنے اور اس میں کلام کرنے کے لائق نہیں ہے مگر وہ مخص جوتما معلوم دینیہ کے اصول وفروع میں فائق ہو۔اور تمام صناعات عربیہ اور فنون ادبیہ میں ماہر ہواور بسا اوقات میرے دل میں یہ بات پیدا ہوتی تھی کہ ہیں ال فن ميں ايك الي كتاب تصنيف كروں جو خالص ان چيز وں پر شتمل ہو جو مجھ تك پېچى ہيں ، بڑے جليل القدر صحابہ کرام، تابعین اوران سے جومر تبہ میں کم ہیں ان سے سلف صالحین میں ہے۔ وہ کتاب عجیب وغریب نکتوں پراورا یے خوش کن لطائف پر مشتل ہوجن کو میں نے مستنبط کیا ہے اور مجھ سے پہلے کے متاخرین فضلاءاور ہم عصر محققین نے اکٹھا کیا ہے،اور وہ کتاب ان وجوہ قراۃ مشہورہ کو ظاہر کر دے جو آتھ (8) مشہور آئمہ کی طرف منسوب ہیں۔اور قرات شاذہ جو معتبر قرّ اء ہے مروی ہے لیکن میری کم مائیکی نے مجھے اس خیال پرعمل کرنے سے روک دیا اور بچھے اس مقاب پر کھڑا ہونے سے روک دیا جتی کہ میرے لئے استخارہ کے بعدوہ چیز ظاہر ہوئی جس کی دحی سے میر اعزم پختہ ہو گیا۔ اس چیز کے شروع کرنے پرجس کا میں نے ارادہ کیا تھا اور اس چیز نے لانے پرجس کا میں نے قصد کیا تھا، اس حال میں کہ میں اس کو پورا کرنے کے بعد نیت کرنے اس کا نام انوار النزیل واسرارالتا دیل رکھوں گا۔ پس بیداررہو! اب میں شروع کررہا ہوں اور اس کی حسن تو فیق سے کہتا ہوں اور دہی ہر بھلائی کی توفیق دینے والا اور ہر سائل کوعطا کرنے والا ہے۔

لقايحة

36

شۇزۇالغاغة

بيشير اللوالترمحتن الترجيجه سَورَةُ الْفَاتِحَة

تفسيربيضاوى(٧٠)

مكية وآيها سبع آيات بسم الله الرحمن الرحيم وتسمى أمر القرآن، لأنها مفتتحة ومبدؤة فكأنها أصله ومنشؤة، ولذلك تسمى أساسا. أو لأنها تشتمل على ما فيه من الثناء على الله سبحانه وتعالى والتعبد بأمرة ونهيه وبيان وعدة ووعيدة. أو على جملة معانيه من الحكم النظرية، والاحكام العملية التي هى سلوك الطريق المستقيم والاطلاع على مراتب السعداء ومنازل الاشقياء. وسورة الكنز والوافية والكافية لذلك. وسورة الحمد والشكر والدعاء. وتعليم المسألة لاشتمالها عليها والصلاة لوجوب قراءتها أو استحبابها فيها. والشافية والشفاء

لقوله عليه الصلاة والسلام: »هى شفاء من كل داءو السبع المثانى «لأنها سبع آيات بالاتفاق، إلا أن منهم من عن التسمية دون أنْعَبُتَ عَلَيُهِمُ، ومنهم من عكس، وتثنى فى الصلاة، أو الإنزال إن صح أنها نزلت بمكة حين فرضت الصلاة. وبالمدينة حين حولت القبلة، وقد صح أنها مكية لقوله تعالى: وَلَقَلُ آتَيُناكَ سَبُعًا مِنَ الْمَثانِي. وهو مكى بالنص.

تفسير بيضاوى (٢,٧) ٢٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ سورت كى بالاتفاق سات (7) آيات بين ربعض ف"بسم الله "كوايك، آيت شاركيا أور "أنعمت عليهم "كوبجى اوربعض -نے اس کاعلس کہااور نماز میں اس کود وبار پڑ حاجا تا ہے، یا بیکہ نازل کرنے میں دود فعہ ہوا، اگر سیجیح ہو کہ بی پہلی دفعہ کم بر من فرض ہوتے وقت نازل ہوئی اور دوسری دفعہ مدینہ میں تبدیلی قبلہ کے دقت نازل ہوئی اور سیچھ ہے، کہ بیسورت کمی ہے کیونکہ التدكريم كاقول، ولقداتيناك سبعامن المثانى جواس سورت کے بارے میں ہے وہ آیت کمی ہے۔ [سورة الفاتحة (1) : آية 1] يسم اللوالرَّحن الرَّحيم (1) آجمه: اللدكي مام ي شروع جونهايت مهربان رحم والا يشير اللوالزخمن الزّحيم من الفاتحة، ومن كل سورة، وعليه قراءة مكة والكوفة وفقها وهما وابن المبارك رحمه الله تعالى والشافعي. وخالفهم قراء المدينة والبصرة والشام وفقهاؤها ومالك والاوزاعي ولم ينص أبو حنيفة رجمه الله تعالى فيه بشيء فظن أنها ليست من السورة عندية. وسئل محمدين الحسن الشيبانى عنها فقال: ما بين الدفتين كلامر الله تعالى .ولدا أحاديث كثيرة:منها ماروى أبو هريرة رضى الله تعالى عنه، أنه عليه الصلاة والسلام قال: »فاتحة الكتاب سبع آيات. أولاهن بسمر الله الرجن الرحيم وقول أمرسلية رضى الله عنها قرأ رسول الله صلّى الله عليه وسلَّم إلغا تحة وعديسم الله الرحن الرحيم الحبد ىلەرّ بالعالمين« آية ومن أجلهها اختلف في أنها آية برأسها أمر بما بعدها، والإجماع على أن ما بين الدفتين كلام الله سيمانه وتعالى والوفاق على إثباتها فى المصاحف مع المبالغة فى تجريد القرآن حتى لمرتكتب تمين. "بسدم الله الرحمان الرحيم" سورة فاتحكاجز وباوراى پرمكه اوركوفه فقراء اوران كفهماء اورابن ميارك اورامام شافعی رحمة التد بعم اور قراو مدینه، بصره اور شام اور ان کے فقہاءاور امام ما لک اور امام اوز اعی نے مخالفت کی ہے کہ "بسب اللہ https://archive.org/d

تفسير بيضاوى (٥٠٥) ٢٥ ٢٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ تغسير بيضاوى (٥٠٥)

"سورة فاتحد کا جزونیس ۔ اور امام اعظم ایو حذیف رحمة اللہ علیہ نے کسی بھی چیز کی تصریح نہیں فرمانی ۔ چنا نچ مکمان ہوا کہ امام صاحب کزد یک سورة فاتحد کا جزونیس اور امام تحد بن الحسن رحمة اللہ علیہ سے جزئیت فاتحہ کے متعلق سوال کیا گیا۔ تو آپ نے جواب پچھ یوں دیا "ما بین الدفتین کلام اللہ " امام شافعی رحمة اللہ علیه اینی دلیل میں چند احادیث مبار کہ پی کرتے ہیں۔ ان میں سے ایک بی سے کہ حضرت ایو حریرہ وضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ نی کریم مل ظاری میں چند احادیث فات حدال کہ پی کرتے ہیں۔ ان میں سے ایک بی سے کہ حضرت ایو حریرہ وضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ہی کریم مل ظاہر جن مار کہ پی کرتے ہیں۔ ان میں سے ایک بی سے کہ حضرت ایو حریرہ وضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ ہی کریم مل ظاہر ہے خبر مایا کہ مار کہ پی کہ پی کریم مل ظاہر ہی ان میں پہلی آ یت مبار کہ "بسہ اللہ الو حمان الرحیہ " ہے اور حضرت الم سلمہ رضی اللہ عنہا فرماتی ہیں کہ بی کریم مل ظاہر ہے سورة فاتحہ پڑھی اور "بسہ اللہ الو حمان الرحیہ " ہے اور حضرت الم سلمہ رضی اللہ کہ ماہ میں الہ حین ایک میں بی ان میں پہلی آ یت مبار کہ "بسہ اللہ الو حمان الرحیہ " ہے اور احمال کہ الہ مالہ ہ میں میں الہ دو میں الہ میں کہ بی کریم مل ظاہر ہے اور ایک میں اللہ الو حمان الرحیہ الہ مالہ میں کہ کہ ایک کو ایک کہ ماہ میں الد ختین اللہ کا کام ہے، اور "بسہ اللہ الو حمان الرحیہ الحمد للہ رب العالمیں کو ایک ۔ کہ ماہ میں الد فتین الہ کا کلام ہے، اور "بسہ اللہ " کے مصاحف پر ثابت کرنے پر اتفاق ہے با وجود تجرید قرآن میں مبالا

والباء متعلقة بمحذوف تقديرة: بسم الله أقرأ لأن الذى يتلوة مقروء. وكذلك يضبر كل فاعل ما يجعل التسبية مبدأ له، وذلك أولى من أن يضبر أبداً لعدم ما يطابقه ويدل عليه. أو ابتدائى لزيادة إضمار فيه، وتقديم المعمول هاهنا أوقع كما فى قوله: بسم الله مجراها

وقوله: إيَّاكَ نَعُبُنُ لأنه أهم وأدل على الاختصاص، وأدخل في التعظيم وأوفق للوجود فإن اسمه سجانه وتعالى مقدم على القراءة، كيف لا وقد جعل آلة لها من حيث إن الفعل لا يتم ولا يعتد به شرعًا ما لم يصدر باسمه تعالى

لقوله عليه الصلاة والسلام كل أمر ذى بال لا يبدأ فيه ببسم الله فهو أبتر ، وقيل الباء للمصاحبة، والمعنى متبركاً باسم الله تعالى اقرأ، وهٰذَا وما بعدة إلى آخر السورة مقول على ألسنة العباد ليعلموا كيف يتبرك باسمه، ويحمد على نعمه، ويُسأل من فضله،

وإنما كسرت ومن حق الحروف المفردة أن تفتح، لاختصاصها باللزوم الحرفية والجر، كما كسرت لامر الامر ولامر الإضافة داخلة على المظهر للفصل بينهما وبين لامر الابتداء

تفسیر بیضاوی (۲۰۰) ۲۰۰ ۲۰۰ ۲۰۰

اور باء فعل محذوف کے متعلق ب، اس کی نقذ برعبارت بیہ ہوگ "بسم اللہ اقد ا" اس لیے جو چیزیں بعد میں آرہی ہیں وہ از قبیلہ مقرق ہیں ، اور ایسے ہی ہر تسمیہ کرنے والا مقدر مانے ایسے لفظ کو کہ جس کے لیے تسمیہ کو مبدا بنایا جائے اور بید لفظ اقد اکو مقدر مانا اولی ہے بہ تقابلہ لفظ "ابد ء "کو مقدر مانے کے ، بوجہ نہ ہونے اس فعل کے جو لفظ ابد ءُ کے مطابق ہو۔ یعنی ایسافعل نہیں پایا جاتا جو اس پر صادق آئے اور نہ کوئی ایسالفظ پایا جاتا جو اس "ابد ء " پر دال ہواور اقد اکو مقدر مانا اولی ہے برقار این ایک ہو کے ، کیونکہ ابتدائی مقدر مانے میں زیادہ اصار ہے۔

*سُوْرَ*ةُ الْعَابِحَةِ

36

اور تسمید کے موقع پر معمول کو مقدم کرنازیادہ وقیع ہے جیسا کہ اللہ کریم کافر مان "بسم اللہ مجریبها "اور "ایتا ک نعبد" میں مقدم ہال لئے کہ تقدیم اہم ہادر اختصاص پرزیادہ دلالت کرتی ہے، اور تعظیم میں اس کود ظل ہے اور وجو داسم کے موافق ہے، کیونکہ باری تعالی کانا مقرات پر مقدم ہادر کیوں نہ ہو جب کہ اسم باری کوآلہ قرار دیا گیا ہے قرات کے لئے اس لئے حیثیت سے کہ معل اس دفت تک شرعًا معتبر اور تام ہی نہیں ہوتا جب تک کہ اسم باری سے اس کی ابتداء نہ کی جائے، اس لئے حیثیت سے کہ معل اس دفت تک شرعًا معتبر اور تام ہی نہیں ہوتا جب تک کہ اسم باری سے اس کی ابتداء نہ کی جائے، اس

اور بعض لوگوں نے کہا کہ باءمصاحت کے لئے ہےاور اس صورت میں معنی یہ ہوگا کہ میں پڑھر ہا ہوں اس حال میں کہ میں ملتبس ہوں "علی قصد النبر ک" اللہ کے نام کے ساتھ اور "بسہ اللہ" سے لے کر آخر سورۃ فاتحہ تک بندوں کی زبانی کہلا دیا گیا ہے تا کہ بندے بیجان لیں کہ اللہ کریم کے نام کے ساتھ برکت کیسے حاصل کی جاتی ہے اور اس کی نعمتوں پر اس کی تعریف کیسے کی جاتی ہے، اور اس کے فضل کا سوال کیونکر کیا جائے۔

ادر با وکوسرہ دیا گیا حالانگہ تروف مفردہ کاحق بیفھا کہ ان کوفتھ دیا جاتا، تمرہ دینے کی وجہ بیہ ہے کہ باءلز وم ترفیت اور ترف جرہونے کی لز دمیت کے ساتھ مخصوص ہے۔جس طرح کہ لامِ امرکو تسرہ دیا گیااور لامِ اضافت کوجب کہ دہ مظہر پر داخل ہو کسرہ دیا گیا۔لامِ امرادرلامِ ابتداءاورلامِ اضافت ادرلامِ تاکید کے درمیان فرق کرنے کے لئے۔ متن:

والاسم عند أصحابنا البصريين من الاسماء التي حذفت أعجازها لكثرة الاستعبال، وبنيت أوائلها على السكون، وأدخل عليها مبتداً بها همزة الوصل، لأن من دأبهم أن يبتدائوا بالمتحرك ويقفوا على الساكن. ويشهد له تصريفه على أسماء وأساحى وسمى وسميت وحجىء سمى كهدى لغة فيه قال:

سُورَةُ الْعَالِحَةِ

84

تفسير بيضاوى (درى) ما تحري المحري

والله أسماك سمى مُباركاً ... آثرك الله بوإيَّقاركا والقلب بعيد غير مطرد. واشتقاقه من السبو لأنه رفعة للبسبى وشعار له. ومن السبة عند الكوفيين، وأصله وسم حلفت الواو وعوضت عنها همزة الوصل ليقل إعلاله. وردبأن الهبزة لم تعهد داخلة على ما حذف صدر تافى كلامهم، ومن لغاته سم وسم قال: يَسْعِر الذى فى كُلِّ سُور قَايِمُة

والاسم إن أريد به اللفظ فغير المسمى، لأنه يتألف من أصوات متقطعة غير قارة. ويختلف بأختلاف الامم والاعصار، ويتعدد تارة ويتحد أخرى. والمسمى لا يكون كذلك، وإن أريد به ذات الشىء فهو المسمى لكنه لم يشتهر جلاً المعنى وقوله تعالى: تَبَارَكَ اسَمُ رَبِّكَ وسَبِّح اسْمَ رَبِّكَ المراد به اللفظ لأنه كما يجب تنزيه ذاته سجانه وتعالى وصفاته عن النقائص، يجب تنزيه الالفاظ الموضوعة لها عن الرفث وسوء الادب. أو الاسم فيه مقحم كما فى قول الشاعر:

إلى الحولِ ثُمر اسمُ السلامِ عليكُما وإن أريد به الصفة، كما هو رأى الشيخ أبي الحسن الاشعرى. انقسم انقسام الصفة عندة: إلى ما هو نفس المسمى، وإلى ما هو غيرة، وإلى ما ليس هو ولا غيرة. \_:

اور بھر یوں کے زدیک اسم ان اساء میں سے ہے جن کے آخری حرف کو کثرت استعال کی وجہ سے حذف کر دیا گیا اور ابتدائی حرف کوسا کن رکھا گیا ہے پھر ابتداء کرنے کی وجہ سے شروع میں ہمز ہ وصل کا اضافہ کیا گیا کیونکہ اہل عرب کا بھی طریقہ ہے کہ دہ حرف متحرک سے ابتداء کرتے اور حرف ساکن پرتھ ہرتے ہیں اور بھر یوں کے مسلک کے لیے شاہد اسم کی دہ گردان ہے جواساء واسامی وتی اور ستمیت کے دزن پر آتی ہے اور کی جو ہمدی کے وزن پر ہے اسم کے معنی میں اسم کی ایک لغت بن کر استعال ہونا بھی مسلک بھریین کے شواہد میں سے ہے شاعر کا قول ملاحظہ ہو،

والله أسماك سمی مُهار كام... آثرك الله بد إیتقار كا اے مدوح خدا نے تمہارا نام منتخب كرنے ميں تجھ كودوس بولوں پرترجيح دى جس طرح فضيلت بخشنے ميں تيرى ذات كو خدانے دوسروں كى ذات پرترجيح دى مطلب بير ہے كہ جس طرح تجھ كوخدانے بافضل بنا يا ہے اى طرح تيرا نام بھى عمده منتخب كيا ہے۔ اور اسم كے سابقہ اوز ان ميں قلب كا واقع ہونا مستبعد بات ہے جو اس قدر عام نيس اور اسم مشتق ہے "سمو " سے اس لئے ہے كہ اسم سمى كے لئے موجب رفعت اور طرہ اختیاز ہے۔ اور كو فيوں كے نزديك اسم "سمة" سے مشتق ہے اور اس كى اصل " وسم " ہے واكو كو حذف كر كے ہمزہ وصل اس كے اور كو فيوں كے نزديك اسم "سمة" سے مشتق ہے اور اس كى اصل " وسم " ہے واكو كو حذف كر كے ہمزہ وصل اس كے اور كو فيوں كے نزديك اسم "سمة" سے مشتق ہے اور اس كى اصل " وسم " ہے واكو كو حذف كر كے ہمزہ وصل اس ك

المحمد المعاوى (رك) ما تحرير ٣٨ محمد الفايتة عوض میں لے آئے تا کہ اعلال کم ہوں اورتر دید بایں طور کی تنی ہے کہ بیہ بات نہیں پہچانی گئی کہ اوّل سے حذف کر کے ہمز وکو داخل کیا جائے اوران کے کلام میں اوراسم کی لغات میں سیسم اور منسم بھی ہے جیسا کہ تول شاعریعنی اس ذات کے نام سے شروع کرتا ہےجس کا نام ہر سورت کے شروع میں ہے۔ پس اسم سے اگر لفظ مرادلیا جائے تو اسم غیر ستی ہے اس لئے کہ اسم مرکب ہوتا ہے ایسے اصوات سے جونکڑ ے کلز ے ہیں، غیرمجتمع ہیں اور امتوں اور زمانوں کے اختلاف سے مختلف ہوتے رہتے ہیں۔اور مجمی اسا مختلف ہوتے رہتے ہیں اور مج مختلف نہیں ہوتے بلکہ ایک ہی اسم ہوتا ہے ادر سمی ایسانہیں ہوتا ادر اگر ذات سے شک مراد لی جائے تو اسم عین مسمی ہے کیکن اس معنی کے ساتھ مشہور نہیں اور اللہ کریم کا قول، تبارك اسم رتك سبنحاسم رتك اس سے مرادلفظ ہے اس لئے کہ جس طرح سے ذات دصفات کونقائص سے پاک کرنا داجب ہے اس طرح ان الفاظ کوجو ان کے لئے وضع کئے گئے ہیں، پاک کرنا داجب ہے کحش چیز دں ادرسوءاد بی ہے۔ یا اسم اس آیت میں زائد ہے جیسا کہ شاعر کے شعر میں لفظ اسم زائد ہے، إلى الحول ثُمر اسمُ السلامِ عليكُما اور اگر صغت مراد لی جائے جیسا کہ شیخ ابوالحن اشعری رحمۃ اللہ علیہ کی رائے ہے تو اسم منعسم ہوگا جیسا کہ ان کے زدیک صفت منقسم ہوی ہے ایک وہ جوعین مسمی ہے دوم جو غیر مسمی ہے سوم جو نہ عین مسمی ہے اور نہ غیر مسمی ہے۔ وإنما قال بسم الله ولم يقل بالله، لأن التبرك والاستعانة بن كر اسمه. أو للفرق بين اليمين والتيمن. ولم تكتب الإلف على ما هو وضع الخط لكثرة الاستعمال وطولت الباءعوضاً عنها. والله أصله إله، فحذفت الهمزة وعوض عنها الالف واللامر ولذلك قيل: يا الله، بالقطع إلا أنه مختص بالمعبود بالحق. والإله في الاصل لكل معبود، ثمر غلب على المعبودبالحق. واشتقاقه من أله ألهة وألوهة وألوهية بمعنى عبد، ومنه تأله واستأله، وقيل من أله إذا تحدر لأن العقول تتحير في معرفته. أو من ألهت إلى فلان أي سكنت إليه. لأن القلوب تطمئن بذكرة. https://archive.org

DEL ro Sig سُوَرَةُ الْعَابَحَةِ الْمُحَاجَةِ تغسيرييضاوي(مى)

والارواح تسكن إلى معرفته. أو من أله إذا فزع من أمر نزل عليه. وآلهة غيرة أجارة إذ العائد يفزع إليه وهو يجيرة حقيقة أو بزعمه. أو من أله الفصيل إذا ولع بأمه. إذ العباد يولعون بالتضرع إليه في الشدائد أو من وله إذا تحير وتخبط عقله.

وكان أصله ولاة فقلبت الواو همزة لاستثقال الكمرة عليها استثقال الضبة فى وجود فقيل إله كإعاء وإشاح ويردة الجمع على آلهة دون أولهة. وقيل أصله لاة مصدر لاة يليه ليها ولاها. إذا احتجب وارتفع لأنه سجانه وتعالى محجوب عن إدر اك الابصار، ومرتفع على كل شيء وعمالا يليق به ويشهد له قول الشاعر:

ِ كَحِلفةٍ من أبى رباج... يُشْهِدُهَا لاحَهُ الكِبَارُ

زجر.:

اور قرآن مجید می "بسم الله" اسم کاضافہ کے ساتھ آئی ہے، "بالله "نہیں ذکر کیا گیا وہ اس لئے کہ برکت حاصل کرنے اور مدد طلب کرنے کی چرات لفظ اسم کے اضافہ کے ساتھ ی ممکن ہے۔ یا "باء پین اور باء پین" میں فرق کرنے کے لئے اور کسم اللہ شریف کے الف کو کتابت میں نہیں لایا گیابا وجود اس کے کہ رسم الخط کا قانون کی تھا کہ کثر ت استعال کی وجہ سے لایا جاتا۔ اور اس العب محفہ وف کے بد لے کسم اللہ شریف کی باءکو "الباء" کر کے کھھا گیا۔

لفظِ الله اصل من "الد" ب حذف بمزه بحوض الف لام لايا گيا (اور چونکه الف لام وضى ب تعريف كانبيس) اس لئے يوقب نداء "يا الله" جمز قطعى كے ساتھ كہا جاتا ہے ۔ ظمر بيلفظ الله معبود برتن كے ساتھ خاص بے اور لفظِ الدائي اصلى معنى ك اعتبارے بر معبود پر بولا جاتا ہے، پھر اكثر اطلاق اس كا معبود برتن پر ہونے لگا۔

اورلفظالد مشتق ب ، آلد المهقوالوب قوالوب قت جو "عبّد " کے محنی میں بادر انہیں معادر ب تالدادر استالد مشتق ب ، اور بعض نے کہا کہ الدشتق ب "آلد اصین کے کر و نے ساتھ ، یہ اس دفت بولا جاتا ہے جب کوئی آ دمی چرت میں پڑھ جائے (پس الد کی دجہ اشتقاق یہ ہوگی) اس لئے کہ عقول اللہ کریم کی کما حقہ ، معرفت خاصل کرنے میں تخیر ہیں یالفظ الہ ماخوذ ب "المهت الی فلانی" سے جس کے معنی ہیں کہ میں نے فلان کے پاس جا کر سکون حاصل کرنے میں تخیر ہیں یالفظ الہ تیں کہ مونین کے دل اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی کم معرفت سال کیا۔ خدا کو الداس لئے کہ ہیں کہ مونین کے دل اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی معرفت سے سکون ماصل کیا۔ خدا کو الداس لئے کہتے ہیں کہ مونین کے دل اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی معرفت سے سکون مال ہے ۔ یا مشتق ب کہ دو ای اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی معرفت سے سکون مال ہے۔ یا مشتق ہے کہ دول ای اور الداس دفت ہو لئے ہیں ) جب کوئی آ دمی آ نے والی معیبت سے تحجر اسے دان کے پائی تحراب کے ہوئے کودوس پناہ در سے دل اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی معرفت سے سکون مل ہے۔ یا مشتق ہے کودوس پناہ در سے دل اس کے ذکر سے معلمان ہوتے ہیں اور روحوں کو اللہ کریم کی معرفت سے سکون مل ہے۔ یا مشتق ہے کودوس پناہ در سے دل اس مورت میں خدا کو خدا اس لئے کہا جاتا ہے کہ پناہ ڈ مونڈ نے والے اس کے پائی تحراب ہوئے ہیں ، اور دوان کو حقیقتا یا بنا گزیں کے خیال کے مطابق بناہ دیتا ہے۔ یالفظ الہ مشتق ہے "الدالف میں اسے جس کام من

المحمد المعاوى (١٦) حالمة حرب المحمد الفاتية

کہ انٹن کا بچہارتی مال سے چمٹ گیا۔ (خدا کو اللہ اس لئے کہا جاتا ہے) کہ بندے مصائب میں گڑ گڑا کر خدا سے چیٹتے ہی یا لفظ الہ شنت ہے "ولہ" سے جس کامعنی مخبوط العقل ہوجانا ہے۔

اوراس صورت میں الدی اصل ولاہ ہوگی واؤکو ہمزہ سے بدل دیا گیا اس لئے کہ واؤ پر کسرہ تیل ہے جس طرح وجوۃ کے واؤ پر ضمتہ تیل ہے پھر تبدیلی کے بعد الاہ ہمزہ کے ساتھ استعال ہوا ہے جس طرح کہ اعام اور اشاح ہمزہ کے ساتھ مستعمل ہیں۔ اور اس قول کی تر دید اس بات سے ہوتی ہے کہ العکی جع "المہۃ" ہوتی ہے نہ کہ او نم بد اور بعض کا قول ہے کہ الدی اص "لاہ" ہے جو مصدر ہے لاہ پر بلیدہ ، لیہ آو لا ہہ آگا - بیا اس وقت ہو لتے ہیں جب کو کی پوشیدہ اور بالاتر ہوا سے صورت میں خدا کو الداس لئے کہتے ہیں کہ وہ نگا ہوں کے ادر اک سے پوشیدہ اور ہر تاکا - بیا ال وقت ہو لتے ہیں جب کو کی پوشیدہ اور بالاتر ہواس صورت میں خدا کو الدا اس لئے کہتے ہیں کہ وہ نگا ہوں کے ادر اک سے پوشیدہ اور ہر چیز پر فائق اور نامنا سب صفات سے بالاتر ہوار اس تول میں :

وقيل علم لذاته المخصوصة لأنه يوصف ولا يوصف به، ولأنه لا بدله من اسم تجرى عليه صفاته ولا يصلح له مما يطلق عليه سواة، ولأنه لو كأن وصفاً لمريكن قول: لا إله إلا الله، توحيداً مثل: لا إله إلا الرحمن، فإنه لا يمنع الشركة،

والاظهر أنه وصف في أصله لكنه لما غلب عليه بحيث لا يستعمل في غيرة وصار له كالعلم مثل: الثريا والصعق أجرى مجراة في إجراء الاوصاف عليه، وامتناع الوصف به،وعدم تطرق احتمال الشركة إليه،

لأن ذاته من حيث هو بلا اعتبار أمر آخر حقيقي أو غيرة غير معقول للبشر ، فلا يمكن أن يدل عليه بلفظ،

ولأنه لو دل على مجرد ذاته المخصوصة لما أفاد ظاهر قوله سجانه وتعالى: وَهُوَ اللهُ فِي السَّماواتِ معنى صحيحاً، ولأن معنى الاشتقاق هو كون أحد اللفظين مشار كأًللآخر في المعنى والتركيب، وهو حاصل بينه وبين الاصول المذكورة.

وقيل أصله لاها بالسريانية فعرب بحذف الالف الاخيرة. وإدخال اللام عليه. وتفخيم لامهإذا انفتحما قبله أو انضم سنة، وقيل مطلقاً،

> وحذف ألفه لحن تفسديه الصلاة، ولا ينعقديه مريح اليمين، وقدجاء لضرورة الشعر: ألا لا بارك الله في سُهيل ... إذا ما الله بارك في الرّجال

سُوْرَقُالْفَاجْعَةِ

- Stor

تفسيربيضاوي(س)

D.

اور بعض کا کہنا ہے کہ لفظ اللہ خدا کی ذات پخصوصہ کاعلم ہے اس لیے کہ بیلفظ خودتو موصوف بن جاتا ہے کیکن صفت نہیں بنا اور اس لئے بھی کہ ذات واجب کے لئے کوئی ایسا اسم ہونا ضروری ہے جس پر تمام صفات واجب کا اجراء ہو سکے اور اس بات کی صلاحیت لفظ اللہ کے سواجتے بھی خدا کے اساء حسنی ہیں ان میں سے کسی میں بھی نہیں ، نیز اس لئے اگر لفظ اللہ کو حقی وصفی مانتے ہو ( تو چونکہ وصف میں عموم ہوتا ہے اس لئے ) "لا الہ اللہ " تو حید کا فائدہ نہیں دے گا۔ جس طرح کہ "لا الہ الا الرحمان"

Draz "1 Zation

اوراظہریہ ہے کہ لفظ اللہ در حقیقت وصف ہے لیکن جب غلبہ ذات باری کے لئے اس طور پر استعال ہونے لگا کہ غیر کے اندر بالکل مستعمل نہیں۔ اور عم کے مشابہ ہو گیا جس طرح کہ لفظ ثریا اور صعق ہیں۔ ( کہ درحقیقت معنی وصفی رکھتے ہیں کالعلم ہو گئے۔ ) تو اس کوعلم کے قائم مقام کر دیا گیا (نین چیز وں میں ) تمام صفات کا موصوف بنے میں اورخود کے صفت نہ بنے میں اور اشتر اک کا احمال نہ رکھنے میں۔

اس لیئے کہ ذات فضداوندی ذات ِخداوندی ہونے کی حیثیت سے انسان کی عقل میں نہیں آسکتی جب تک کہ ذات کے علاوہ کسی دوسرے لفظ کا لحاظ نہ کیا جائے ،وہ وصف حقیقی ہو یا غیر حقیقی پس ممکن نہیں کہ ذات من حیث الذات کسی لفظ کا مدلول سے۔

اوراس لئے کہ اگرلفظِ اللڈ تحض ذات پخصوص پر دلالت کر نے فوفر مان باری "و ہو اللہ فسی السیلون" کی ظاہر کی عبارت ایسے معنی کا افادہ نہیں کر بے گی جو (عقیدہ اہلسنت والجماعت کے پیش نظر) صحیح ہوں اور اس لئے کہ اشتقاق کی حقیقت س کہ ددلفظوں میں سے ایک دوسرے کے معنی اور ترکیب میں شریک ہواور سے بات لفظِ اللہ اور ذکر کر دہ اصول کے درمیان موجود

اور بعض نے کہا کہ اصل "لا ہا" ہے جوسریانی زبان کالفظ ہے، پھراس کو عربی اس طرح بنایا گیا کہ آخری الف کو حذف کر دیا گیا اور شروع میں الف لام داخل کر دیا گیا۔اور لفظ اللہ کے لام کو پُر پڑھنا، جبکہ اللہ کا ماقبل مفتوح یا مضموم ہو، بیاسلاف قراء کا طریقہ ہے۔اور بعض نے کہا کہ لفظِ اللہ کے لام کو ہمیشہ پُر پڑھا جائے گا۔

اورلفظ<sub>و</sub> اللہ کے الف کوحذف کر کے پڑھنا ایک تلطی ہے کہ اس سے نماز فاسد ہوجائے گی ،اوراس سے صر<sup>ح</sup> کیمین بھی منعقد نہیں ہوگی اور شاعر کا قول "الالابار ک اللہ فسی سہیل المخ" میں الف کا حذف کرناضر ورت شعری کی وجہ ہے ہے۔ شعر کا ترجمہ

آگاہ رہواللہ کریم برکت عطانہ کرے سہیل نامی کے حق میں، جبکہ اللہ کریم تمام لوگوں کے حق میں برکت کا فیضان

تفسير بيضاوى (٥٦) ٢٢ ٢

والرَّحْنِ الرَّحِيمِ اسمان بنيا للمبالغة من رحم، كالغضبان من غضب، والعليم من علم، والرحمة في اللغة: رقة القلب، وانعطاف يقتضي التفضل والإحسان.

· سُوْرَةُ الْعَاجَمَةِ

ومنه الرَّحِم لا نعطافها على ما فيها. وأسماء الله تعالى إنما تؤخذ باعتبار الغايات التي هي أفعال دون المبادى التي تكون انفعالات. والرَّحن أبلغ من الرَّحِيمِ، لأن زيادة البناء تدل على زيادة المعنى كما في قطّعَ وقطعَ وكَبَّار وكِبَار، وذلك إنما يؤخذ تارة باعتبار الكمية، وأخرى باعتبار الكيفية، فعلى الاول قيل: يارحن الدنيا

لأنه يعم المؤمن والكافر، ورحيم الآخرة لأنه يخص المؤمن، وعلى الثانى قيل: يا رحمن الدنيا والآخرة، ورحيم الدنيا، لأن التعم الاخروية كلها جسام، وأما التعمر الدنيوية فجليلة وحقيرة،

"والتر حمن الترجيم " دواسم ہیں جومبالغد کے لئے منی ہیں، اور ماخوذ ہیں " رحم " سے جیسے غضبان ماخوذ ہے غضب سے اور علیم مشتق ہے علم سے ۔ اور رحمت لغت میں اس رقب قلب اور مي نفسانی کو کہتے ہیں جو ضل واحسان کا مقتصٰی ہو۔ اور رحم ( بحير دانی ) بھی اسی سے مشتق ہے کيونکہ وہ رحم بھی اس چيز پر نرم ہوتا ہے جو اس کے اندر موجود ہے، اور اللد کر یم کے اسا بے سنی ان تمان کے دائتار کے اعتبار سے لمحوظ ہیں جواز قبيل تا شيرات ہیں۔ اور مادوں اور مان کے اندر موجود ہے، اور اللہ کر یم کے قبیل تاثر ات ہیں۔

اورر حمان میں، رحیم کے مقابلہ میں زیادہ مبالغہ ہے کیونکہ الفاظ کی زیادتی معنی کی زیادتی پر دلالت کرتی ہے جیسا کہ قطع بالتحفیف اور قطع بالتشدید اور کتار بالتشدید کی مثالوں میں واضح ہے اور اس زیادتی کا تبھی کمیت کے اعتبار سے لحاظ کیا جاتا ہے اور تبھی کیفتیت کے اعتبار سے پہلے لحاظ پر "یار حصان الدنیا "کہا جائے گا۔

اس لیے کہ رحمتِ دنیا مومن وکافر دونوں کو عام ہےاور رحیہ الآخرة (رحیم کی آخرت کی طرف اضافت کرتے ہوئے) کہا جائے گا ،اس لیے کہ رحمتِ آخرت صرف مومن کے لیے ہےاور دوسرے لحاظ کے مطابق "یا رحفن الدنیا والآخرة (باضافة الرحمان الیہما) اور رحیہ الآخرة (باضافة الرحیہ الی الآخرة فقط) کہا جائے گا۔اس لیے کہ اخر دی نعتیں سب کی سب بڑی ہیں اورد نیاوی نعتیں سودہ چھوٹی بھی ہیں اور بڑی تھیں۔

وإنما قدم والقياس يقتضى الترقى من الادنى إلى الاعلى، لتقدم رحمة الدنيا، ولأنه صار كالعلم من حيث إنه لا يوصف به غيرة لأن معناة المنعم الحقيقي البالغ في

تفسير بيضاوى (٥٠٥) ٢٠٠٠ ٢٠٠٠

الرحمة غايتها، وذلك لا يصرق على غيرة لأن من عداة فهو مستعيض بلطفه وإنعامه يريد، به جزيل ثواب أو جميل ثناء أو مزنج رقة الجنسية أو حب المال عن القلب، ثم إنه كالواسطة فى ذلك لأن ذات النعم ووجودها، والقدرة على إيصالها، والداعية الباعثة عليه، والتمكن من الانتفاع بها، والقوى التى بها يحصل الانتفاع إلى غير ذلك من خلقه لا يقدر عليها أحد غيرة. أو لأن الرحن لما دل على جلائل النعم وأصولها ذكر الرحيم ليتناول ما خرج منها، فيكون كالتتمة والرديف له. أو للمجافظة على رؤوس الآي.

سُوْرَقُالُفَاتِحَةِ

والاظهر أنه غير مصروف وإن حظر اختصاصه بالله تعالى أن يكون له مؤنث على فعلى أو فعلانة إلحاقاً له بما هو الغالب في بأبه.

وإنما خص التسمية بهذة الاسماء ليعلم العارف أن المستحق لأن يستعان به في مجامع الامور، هو المعبود الحقيقي الذي هو مولى النعم كلها عاجلها وآجلها، جليلها وحقيرها، فيتوجه بشرّ اشِرِيقِ إلى جناب القرس، ويتمسك بحبل التوفيق، ويشغل سرة بن كرة وإلاستعراد به عن غيرة.

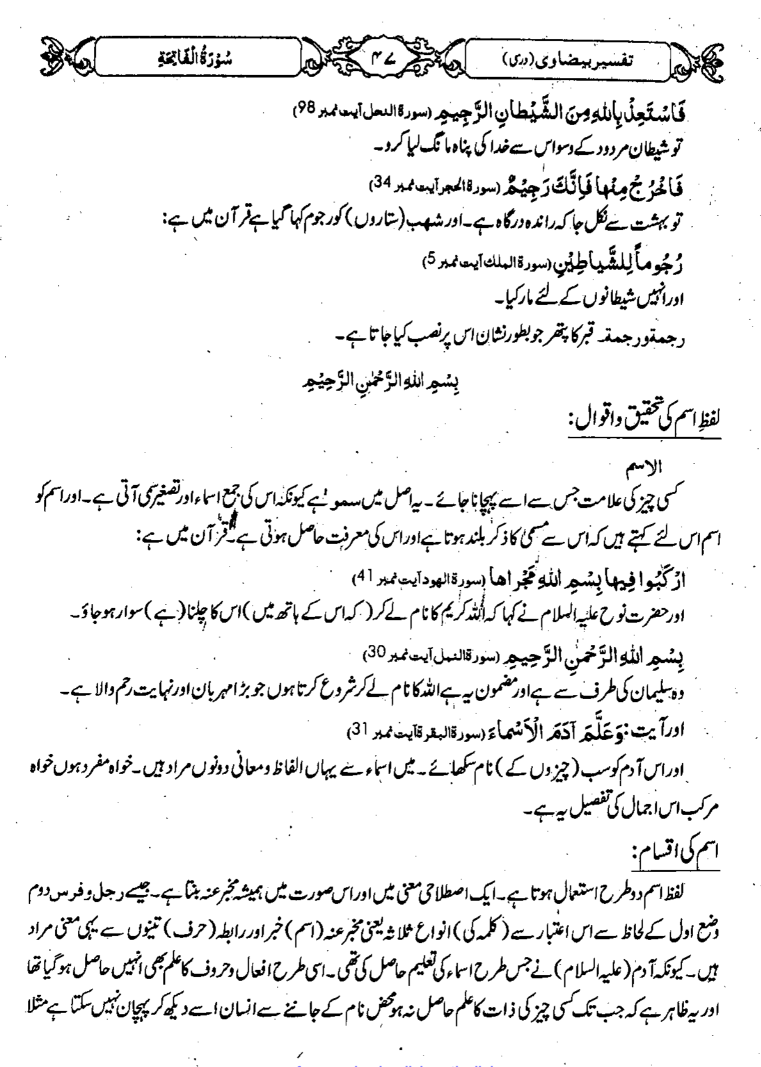
اورر من کومقدم کیا گیا حالانکد قیاس کا تقاضایہ ہے کہ ادنی صفت سے اعلی صفت کی طرف ترتی کی جائے اس لیے کہ رحمت د نیا مقدم ہے اور اس لیے بھی کہ لفظ رحمٰن لفظ اللذ کے مشابہ ہے اس حیثیت سے کہ غیر اللد کی صفت نہیں بتما کیونکہ رحمان کے معنی اس تعم حقیقی کے بین جور حت کے انتہائی مقام کو پنچا ہوا ہوا در یہ معنی غیر اللہ پرصادق نہیں آتے اس لیے کہ خدا کے علاوہ جینے بھی لوگ بیں وہ اپنے لطف وا نعام کے بدلہ کے خوا بہاں رہتے ہیں۔ خواہ دوہ بدل آخرت میں ثواب کثیر ہو یا تحلوق کے منہ سے تعریف کر انامقصود ہو، یا دہ رقت ز اکس کرنا پیش نظر ہو جو ہم جنس کی بناء پر پیدا ہوتی ہے اپنے دل کو مال کی محبت سے خال کر نامقصود ہوا در آدمی اپنے لطف وا نعام کے بدلہ کے خوا بہاں رہتے ہیں۔ خواہ دوہ بدل آخرت میں ثواب کثیر ہو یا تحلوق کے منہ سے تعریف کر انامقصود ہو، یا دہ رقت ز اکس کرنا پیش نظر ہو جو ہم جنس کی بناء پر پیدا ہوتی ہے یا اپنے دل کو مال کی محبت سے خالی کر نامقصود ہوا درآدمی اپنے لطف کے اندرا یک داسط سرا سے ایک کہ خود نعتوں کی ذات یا ان کا وجود اور غیر کود بے پر قدرت دینا، اور دہ داخلیہ جو بندہ کود بے پر ابحار تا ہوا در نعتوں سے تعرف کی قدرت دینا اور دہ تو تیں حال کی عربت سے خالی کر نامقصود داخل کر ایک رکھی کہ مقد کے اندرا یک داسط سرا سے لئے کہ خود نعتوں کی ذات یا ان کا وجود اور غیر کود بے پر قدرت دینا، اور دہ داخل کر سے دوبر آدمی اینے لطف کے اندرا یک داست کی ہونے کی قدرت دینا اور دہ تو تیں عطا کر نا جن کے در بعہ سے انسان خائدہ دومر اقدرت نیں رکھتا یا اس لئے کی رحمان جب اللہ کر یم کی بری بر ٹی نعتوں اور ان کے اصول پر دلالت کرتا ہے تو دیم کو ذکر کی تا کہ ان نعبتوں کو بھی شام ہو جائے جو لفظ رحمٰن سے نگل گی تعیس ۔ پس ذکر رہیم بطور تند اور دولات کرتا ہے تو دیم کو ذکر کی تا کہ ان نعبتوں کو بھی شامل ہو جائے جو لفظ رحمٰن سے نگل گی تعیس ۔ پس ذکر رہیم بطور تند اور دولات کرتا ہے تو دیم کو دکر کو نو خال کی خوا طن کی دو تو تو خو کی دو ہو ہو کی تعین ہو تو نو کی مور تو تہ اور دولات کرتا ہے تو دیم کو تو تر ہوں کے ہو گا یا دوسی کے مو گا یا دو تو تر ہو تو تو کی دو تو تر ہو گا تو تعیس ۔ پس ذکر ردیم بطور تر کہ اور دولی کے مو گا یا دوسی کے مو گا یا دوسی کے مو گا یا تو س

اور اظہریہ ہے کہ لفظ رحمٰن غیر منصرف ہے اگر چہ اس کا خدا کے ساتھ مختص ہوتا اس بات سے مانع ہے کہ اس کا مؤنث

تفسير بيضاوى (درى) كَانَ مَدْتُرُ ٢٠٠ كَنْ جُدْلُ **سُوْرَةُ الْعَاتِحَةِ** 94 "فعلیٰ با فلانة" کے وزن پر آئے (مگر پھر بھی غیر منصرف ہے کیوں کہ )ان کلمات کے ساتھ لاحق کر دینے کی وجہ ہے جن کے باب میں غیر منصرف ہونا غالب ہے۔ اور تسمیہ میں خاص طور پر انہیں اساء کوؤ کر کیا تکیا تا کہ عارف اس بات کوجان لے کہ اس بات کے لائق کہ جس سے تمام امور میں مدد طلب کی جائے صرف وہی ذات ہے جومعبو دیقیقی ہواور تمام نعمتوں کو عطا کرنے والا ہو،خواہ دہنتیں نوری ہوں یا بعد میں ملنے والی چھوٹی ہوں یابڑی، پس عارف اس بات کو بچھ کراپنے پورے دل دد ماغ کے ساتھ اللہ کریم کی طرف متوجہ ہو جائے اور اس کی توقیق کی رسی کو مضبوط پکڑے اور وہ دل سے اللہ کریم کی عبادت میں مستغرق ہوجائے اور صرف اللہ کریم سے ہی مد دطلب کرے۔ لفطِعوذ کی تحقیق: العوذ (ن) کے معنی ہیں کسی کی پناہ لیرااور اس سے چیٹے رہنا۔ جیسا کہ محاورہ ہے: عاد فلان بفلان فلال نے اس کی پناہ لی اس سے ارشاد باری تعالی ہے۔ أعُوذُ بالله أن أكون مِن الجاهلين (المقرة إيت ممر 67) کہ میں خدا کی پناہ مانگتا ہوں کہ نادان بنوں ۔ لفظهاله اورلفظالله كي مفصل تحقيق: (ال،) الله اس میں چنداقوال ہیں: (1) بعض كاقول ب كماللد كالفظ اصل ميں الدب بهزه (تخفيفا) حذف كرديا كما بوادس پر الف لام (تعريف) لاكربارى تعالى 2 ليخصوص كرديا كما بالي تخصيص كى بناء پرفرمايا: هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا (سورةمريم آيت مرو6) کیا تنہیں اس کے سی ہم نام کاعلم ہے۔ الدکا لفظ عام ہے اور ہر معبود پر بولا جاتا ہے (خواہ وہ معبود برحق ہو یا معبود باطل) اور دہ سورج کوالا ہۃ کہ کر پکارتے تھے کیونکہ انہوں نے اس کو معبود بنا رکھا تھا۔ الدے اشتقاق میں مختلف اقوال ہیں بعض نے کہاہے کہ بیہ الہ (ف) یالہ فلاو ثالہ سے مشتق ہے جس کے معنی پرستش کرنا کے ہیں اس بنا پر الہ کے معنی ہوں گے معبودادربعض نے کہاہے کہ بیہ اللاس) بمعنی تحیر سے مشتق ہے اور باری تعالیٰ کی ذات وصفات کے ادراک سے چونکہ عقول متحیرادردوماندہ ہیں اس لیے اسے اللہ کہاجاتا ہے۔ اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے امیر المونیین حضرت علی رضی اللہ عنہ نے فرماياہے۔

تفسير نيضاوى (درى) ها تحقق ٢٥ ٢٠ سُوْرَةُ الْغَابِحَةِ 8 L كل دون صفاته تحبير الصفات وضل هداك تصاريف للغات. اے بروں از وہم وقال وقیل من خاک برفرق من ومثیل من اس لیے کہ انسان جس قدرصفات الیہ میں غور دفکر کرتا ہے اس کی جرت میں اضافہ ہوتا ہے اس بناء پر نبی کریم ملاظ الی تم نے فرما یا ہے، تفكروا فى آلاء الله ولا تفكروا فى الله کہ انٹد تعالیٰ کی نعمتوں میں غور دفکر کیا کر دادراس کی ذات کے متعلق مت سوچا کر د ۔ (2) بعض نے کہا ہے کہ العاصل میں ولاہ ہے داؤ کوہمزہ سے بدل کرالاہ بنالیا ہے ادر ولہ (س) کے معنی عشق ومحبت میں وارفتہ اور بخود ہونے کے بیں اور ذات باری تعالی سے بھی چونکہ تما مخلوق کو والہا نہ محبت ہے اس لئے اللہ کہا جاتا ہے اگر چیعض چیزوں کی محبت تسخیری ہے جیسے جمادات اور حیوانات اور بعض کی تنخیری اور ارادی دونوں طرح ہے جیسے بعض انسان ای لئے بعض حکماء نے کہا ہے ذات باری تعالی تمام اشیاء کو مجبوب ہے اور آیت کریمہ: وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْلِةٍ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمُ (سورة الاسراء آيت مدر 44) مخلوقات میں سے کوئی چیز نہیں ہے مگراس کی تعریف کے ساتھ سیج کرتی ہے۔ بھی اس معنی پر دلالت کرتی ہے۔ (3) بعض نے کہا ہے کہ بیاصل میں لاہ یلوہ لیا ہا ہے ہے جس کے معنی پر دہ میں حصب جانا کے ہیں اور ذات باری تعالیٰ بھی نگاہوں سے مستور اور مجوب ہے اس لئے اسے اللہ کہا جاتا ہے۔ اس معنی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: لَا تُلْدِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُلْدِكُ الْأَبْصَارَ (سورة الانعام آيت نمبر 103) وہ ایسا ہے کہ نگا ہیں اس کا ادراک نہیں کر سکتیں اور وہ نگا ہوں کا ادراک کر سکتا ہے۔ نیز آیت کریمہ؛ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ (سورة الحديد آيت مرد) میں الباطن کہ کربھی اسی معنی کی طرف اشارہ کیا ہے۔الدیعنی معبود درحقیقت ایک ہی ہے اس لئے ہونا بیہ چا ہے تھا کہ اس کی جمع نہ لائی جائے ، لیکن اہل عرب نے اپنے اعتقاد کے مطابق بہت ی چیزوں کو معبود بنا رکھا تھا اس لئے الم یہ تصیغہ جمع استعال کرتے تھے۔ قرآن میں ہے؛۔ أَمَر لَهُمُ آلِهَةٌ مَنْتَعُهُمُ مِنْ دُونِنا (سورة الإنهياء آيت ممر 43) . کما ہمارے سواان کے اور معبود ہیں کہ ان کومصائب سے بچالیں۔ وَيَزَرَكَ وَآلِهَتَكَ (سورةالاعراف آيت مبر 127) ادرآپ سے اور آپ کے معبودوں سے دست کش ہوجا کمیں۔ ایک قراءت میں والا ہتک ہے جس کے معنی عبادت کے بی الاہ انت ساصل میں الله انت ہے ایک لام کو تخفیف سے لئے خذف کردیا گیا ہے۔ اللہ بعض نے کہا ہے کہ اس کے معنی یا اللہ کے ہیں اور اس میں میم مشدد یا (حرف ندا کے عوض میں آیا ہے اور بعض کا ' https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى (٥,٠٥) ٢٦ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ قول سے سے کہ بیاصل میں یا اللہ امنا بیخیر (اے اللہ تو خیر کے ساتھ ہماری طرف توجہ فرما) ہے ( کثرت استعال کی بنا پر ) --- حى هلاك طرح مركب كرك اللهم بناليا كياب- (جي هلم) لفظمطن كالتحقيق: الشيطان اس میں نون اصلی ہےاور بیہ شطن سے مشتق ہےجس کے معنی دور ہونے کے ہیں اور بند شطون بمعنی بہت گہرا کنواں شطنت الدار متحمر کا دور ہونا غربیۃ شطون تمعنی بطن سے دوری دغیرہ محاد ارت اس سے مشتق ہیں بعض نے کہا ہے کہ لفظ شیطان میں نون زائدہ ہے اور بیر شاط یشیط سے مشتق ہے جس کے معنی غصہ سے سوختہ ہوجانے کے ہیں۔اور شیطان کو بھی شیطان ای لئے کہاجاتا ہے کہ وہ آگ سے پیدا ہوا ہے جیسا کہ آیت: وَحَلَقَ الْجَانَ مِنْ مارِحٍ مِنْ نار (سورةالرحن آيت مرد 15) اور جنات کوآگ کے شعلہ سے پیدا کیا، سے بھی یہی معلوم ہوتا ہے۔ ابوعبيده في كهاب كه شيطان مرسر ش كوكت بين خواه وه جن وانس ، موياد يكر حيوانات ، قرآن مي ، شَياطِينَ الْإِنْسِ وَالَجِنّ (سورة الانعام آيت مرد 112) شیطان (سیرت) انسانوں اورجنوں کو۔ لفظِرجم كَ تحقيق ومعانى: الرجام پتفرای سے الرجیم ہےجس کے معنی سنگ ارکرنا کے ہیں جیسا کہ کہا جاتا ہے رجمد اسے سنگ ارکیا اور جسے سنگساركيا كميا موات مرجوم كت بي قرآن مجيد مي ب: لَكُنُ لَحْر تَنْتَهِ يَأْنُوحُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمَرْجُومِينَ (سورةالشعراء آيت مدر 116) كمةم ضرور سنكسار كرديخ جاؤكے-إِنَّهُمُ إِنَّ يَظْهَرُوا عَلَيْكُمُ يَرْجُهُو كُمُ (سورة الكهد آيت ممبر 20) کیونکہ تمہاری قوم کے لوگ تمہاری خبر یا تیں گے تو تمہیں سنگ ارکردیں گے۔ پھر استعارہ کے طور پر رجم کا لفظ جھوٹے گمان توہم ،سب وشتم اور کسی کودھتکاردینے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔قر آن مجید میں ہے رَجْعاً بِالْغَیْب بیرسب غیب کی باتوں میں انگل کے تکے چلاتے ہیں۔ وما ہو عنہا بالحدیث المر کم اورلڑائی کے متعلق یہ بات محض اندازے سے نہیں ہے۔ اور شیطان کو رجیم اس لیے کہاجاتا ہے کہ وہ خیرات اور ملائم اعلیٰ کے مراتب سے راندہ ہوا ہے قرآن میں ہے:



تفسير بيضاوى (ررى) كَوْمَعْتُرُجْ ٢٨ يَجْعُونُ J.S. *سُوْدَ قُالُغَا بِعَةِ* Sula اگرہم ہندی یا رومی زبان میں چند چیزوں کے نام حفظ کر کیس توان چیزوں کے اسا و کے جانے سے ہم ان کے مسمیات کونیں ببچان سميس محمد بلكه بمارعكم أنبيس چند اصوات تك محدود رب كاس سے ثابت مواكد اساء كى معرفت مسميات كى معرفت كو متلزم مبین بسباورندای محض اسم سے سمی کی صورت ذہن میں حاصل ہو سکتی ہے۔ لہذا آیت: وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماء كُلُّها (سورة البقرة آيف مبر 31) میں اساء۔۔۔۔کلام کی انواع علما شدادرصورۃ مسمیات بمع ان کی ذوات کے مراد ہیں اور آیت ، ما تَعْبُلُونَ مِنْ دُونِهِ إِلَّا ٱسْماءً سَمَّيْتُهُوها (سودة يوسف آيت مبر 40) جن چیز وں کی تم خدا کے سوا پر ستش کرتے ہودہ صرف نام ہی نام ہیں جوتم نے رکھ لئے ہیں۔ اس کے معنی میں بیں کہ جن اساء کی تم پرستش کرتے ہوان کے سمیات نہیں ہیں۔ کیونکہ وہ اصنام ان ادصاف سے عاری متص-جن کاوہ ان اساء کے اعتبار ۔ ان کے متعلق اعتقادر کھتے تھے۔ اورا يت توجَعَلُوا يِلْهِ شُرّ كَاءَ قُلْ سَمُّوهُمُ (سورةالرعدايت مر 33) اوران لوگوں نے خدا کے شریک مقرر کرد کھے ہیں۔ان سے کہو کہ ( ذرا )ا نے نام تولو، اس میں سعو ہم سے بیہ مراد نہیں ہے کہ لات ،عز می دغیرہ ان کے تام بیان کر د بلکہ آیت کے معنی یہ ہیں کہ جن کوتم الاۃ (معبود) کہتے ہوان کے متعلق تحقیق کر کے بیتو بتاؤ کہ آیان میں ان اساء کے معانی بھی پائے جاتے ہیں۔ جن کے ساتھ تم انہیں موسوم کرتے ہو (یعنی نہیں) ای لئے اس کے بعد فرمایا أَمُر تُنَيِّتُونَهُ بِما لا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ أَمُ بِظاهِرٍ مِنَ الْقَوْلِ (سورة الرعد آيت مرد 33) یا اسے دہ بتاتے ہوجواس کے علم میں ساری زمین میں نہیں یا یوں ہی او پری بات۔ اورا يت: تبارك اسم ريك (سورة الرحن أيت مدر 78) تمہارے پر دردگار۔۔کانام بڑابابرکت ہے۔،اس میں اسم رب کے بابرکت ہونے کے معنی بیہ ہیں کہ اس کی صفات۔ الکريم، العليم، البّاري، الرحمن الرحيم کے ذکر ميں برکت اورنعمت يائي جاتي ہے جيسا کہ دوسري جگہ فرمايا: سَبِي المُمَ رَبِّكَ الْرُعْلَى (سورة الاعلى آيت ممر () ابنے رب کے نام کی پاکی بولوجوسب سے بلند ہے۔ وَلِلْهُ الْأَسْماء الْحُسْنى (سورة الاعراف آيت مر 180) اوراللدكريم كے نام سب ايتھ بى ايتھ بي \_اور آيت: اسْمُهُ يَخْيِي لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيًّا (سورة المربد آيت مرر) جن کا نام یحیٰ ہے اس کے پہلے ہم نے اس نام کا کوئی ند کیا۔ https://archive. asanattari

المحمد المسير بيضاوى (درى) المحمد ا 86 سُوْرَةُ الْفَاتِحَةِ اس آیت میں سمیا کے معنی ہم نام کے بیں اور آیت: هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا (سورة المريد آيت ممرد 65) بھلاتم اس کا کوئی ہم نام جانت ہو۔ میں سمیا ے معنی نظیر سے ہیں یعنی کیا اس کی کوئی نظیر ہے جو اس نام کی مستحق ہوا اور حقیقتا اللہ کی صفات کے ساتھ متصف ہواوراس کے میہ میں ہیں کہ کیاتم کسی کوبھی پاتے ہوجواس کے نام سے موسوم ہو کیونکہ ایسے تو اللہ تعالٰی کے بہت سے اساء ہیں جن کاغیر اللہ پر بھی اطلاق ہوسکتا ہے یا ہوتا ہے کیکن اس سے بیدلاز مہیں آتا ہے کہ ان سے معانی بھی وہی مراد ہوں جواللہ تعالی پراطلاق کے وقت ہوتے ہیں۔اور آیت: لَيُسَمُّونَ الْمَلائِكَةَ تَسْبِيَةَ الْأَنْثِي (سورة النجم آيت مدر 27) اور وہ فرشتوں کو (خداکی ) لڑ کیوں کے نام سے موسوم کرتے ہیں۔فرشتوں کولڑ کیوں کے نام سے موسوم کرنے کے معنی سے ہیں۔ کہ وہ فرشتوں کو بنات اللہ کہتے ہیں۔ نو ف: لفظِ اللَّدِي تَحْقِينَ كَزِرْ مَنْ بِ--رحم كي لفظي تحقيق: (رحم) الرحم. الرحعة وہ رقت قلب جو مرحوم (لیعن جس پر رحم کیا جائے) پر احسان کی مقتضی ہو۔ پھر بھی اس کا استعال صرف رقت قلب کے معنی میں ہوتا ہے اور بھی صرف احسان کے معنی میں خواہ رفت کی وجہ سے نہ ہو۔اس معنی میں نبی کریم سل تظارید ہے ایک حديث قدى مي فرماياب، انه لما خلق الله الرحم قال له إنا الرحمن وانت الرحم شفقت اسمك مين اسمى فمن وصلك وصلته ومن قطعت قطعتة. کہ جب اللد تعالیٰ نے رحم پیدا کیا تو اس سے فرمایا: تین رحمان ہوں اور تو رحم ہے۔ میں نے تیرے نام کواپنے نام ۔۔۔ اخذ کیا ہے۔ پس جو بخصے ملائے گا۔ (لیٹنی صلہ رحمی کرے گا) میں بھی اسے ملاؤں گا اور جو بخصے قطع کر لیگا میں اے پارہ پارہ کردوں گا،۔ اس حدیث میں بھی معنی سابق کی طرف اشارہ ہے کہ رحمت میں رفت اور احسان دونوں معنی پائے جاتے ہیں۔ پس رفت تواللد تعالى فى طبائع مخلوق ميں دد يعت كردى باحسان كوابي لئے خاص كرليا بے توجس طرح لفظ رحم رجمت سے مشتق ہے اس طرح اس کا وہ معنی جولوگوں میں پایا جاتا ہے۔ وہ بھی اس معنی سے ماخوذ ہے۔ جو اللہ تعالٰی میں پایا جاتا ہے اور ان دونوں کے معنی میں بھی وہی تناسب یا یاجاتا ہے جوان کے لفظوں میں ہے: بیدونوں فعلان و فعیل کے وزن پر مبالغہ کے صیغ ہیں

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| ' -                                                   |                              |                            |                         |                                                                   |                      |
|-------------------------------------------------------|------------------------------|----------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 36                                                    | <b>سُوُرَةُ الْعَاجَمَةِ</b> | )                          | Zana                    | تغسيربيضاوي(س)                                                    |                      |
| اس ليخ الله تعالى                                     | نت میں ہر چیز کوسالیا ہو۔ ا  | نے اپنی رحمت کی وسع        | ت پر ہوتا ہے جس         | ينديه بجرد حبين كااطلاق ذار                                       | م <u>ج</u> معے ندمان |
| ت كرف وال                                             | س کے معنی بہت زیادہ رحمہ     | ساوستل سے ہےاورا           | ا ہے اور رحیم بھی ا     | ا پراس لفظ کا اطلاق جا تر نهیس                                    | کے سوااور کمی        |
|                                                       |                              |                            |                         | ب کااطلاق دوسروں پر جا ئزنہیں                                     |                      |
|                                                       | لامهريان ب-                  | بيثك اللدبخشخ وا           | يت نمبر 182 )           | ة عَفُورٌ رَجِيحٌ (سرة البترة آ                                   | إنَّ اللَّا          |
| · · ·                                                 |                              |                            | •                       | ريم ملافقية بح متعلق فرمايا:                                      | اور نبی ک            |
| ېن رونې<br>بن رونې                                    | ص عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِ   | بوما عَنِتُمُ حَرِي        | گھ عَزِيزٌ عَلَّ        | مَاءَ كُمْ دَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِ                                  | لَقَلُج              |
|                                                       |                              |                            | ()<br>()                | ر • (سورةالتوبة آيت ثمير 28                                       | زجية                 |
| بھلاتی کے                                             | یں پڑنا گران ہےتمہاری        | جن پرتمهارا مشقت           | میں ہے وہ رسول          | ہارے پاس تشریف لائے تم                                            | بيتكتم               |
| · .                                                   |                              |                            | ، مهربان مهربان ـ       | چاہنے دالے مسلمانوں پر کمال                                       | بنيايت               |
| - جومومن ادر کافل                                     | لحاعتبارے بولا جاتا ہے۔      |                            |                         | نے رحمن اور رحیم میں بیفرق بیا                                    |                      |
|                                                       | بياكدآيت كريمہ:              | ں <i>کر</i> مومنین پرہوگی۔ | ،اعتباریے جوخا <b>م</b> | ہےاور رحیم اخر دی رحمت کے                                         | دونون كوشاك          |
|                                                       |                              |                            |                         | ى<br>ۋىيىغى <sup>نە</sup> كُل <sup>ى</sup> شى <sub>ب</sub> ۇ قىسا |                      |
| · .                                                   | ں گاجوڈرتے ہیں۔              | ں کوان کے لئے لکھدوا       | مفريب ميں تعتوا         | بارحت ہر چیز کو کھیرے ہے تو                                       | اور مير ک            |
| كافرول دونون كو                                       |                              |                            |                         | زگاری اختیار کریں گے۔ میں                                         |                      |
| , ( <b>()</b> (() () () () () () () () () () () () () | ب المجدد مار<br>( ،          | ے کایة محروم ہوں <u>م</u>  | ہوگی اور کفاراس         | ۔<br>اآخرت مونین کے ساتھ مخص                                      | مثال ٻٽين            |
|                                                       | [2                           | عة (1) : آية <u>2</u>      | ورةالفأتع               | <b></b>                                                           |                      |
|                                                       | ۲.<br>۱.<br>۱.               | 6ª X /                     | •                       | لمورَبِ الْعَالَمِينَ (2)                                         | الحثث                |
| · .                                                   | · ·                          | ., <b>-</b>                | ، جهان والوں کا''       | نوبيان الثدكوجوما لكساري                                          |                      |
|                                                       |                              |                            |                         |                                                                   | متن:                 |
| •                                                     |                              | •<br>•                     |                         | بليوالحمدن:                                                       | الختل                |
| الجيبا                                                | مرح: هو الثناء على           | بة أو غيرها، والم          | باری من نعہ             | بناء على الجميل الاخت                                             |                      |
|                                                       |                              |                            |                         | ا. تقول حميت زيداً ع                                              |                      |
|                                                       | · · · ·                      |                            |                         | هما أخوان والشكر: م                                               |                      |
|                                                       |                              |                            |                         | ى النعْمَاء منى ثلاقة يَد                                         | _                    |
|                                                       |                              | بهرد بمسيني                |                         | <b>ور</b> التعليه و ساح ما ما ما ما                               |                      |

| 36                                     | سُوْرَةُ الْعَاجْمَةِ         |                                    | 6                        | تفسير بيضاوى (س)                |                |
|----------------------------------------|-------------------------------|------------------------------------|--------------------------|---------------------------------|----------------|
| •                                      |                               | •                                  |                          | <i>؋ مث</i> هياً من وجه، وأخص   | فهوأع          |
| زماق                                   | ابها لخفاء الاعتقاد.          | ميع للدعمة، وأدل على مك            | شكر أث                   | کأن الحبد من تشعب ال            | وليا ک         |
|                                        | •                             | أسالشكروالعمدةفيه                  | جعلرا                    | الجوارح من الاحتمال.            | آداب           |
|                                        | . کلیدن                       | بالشكر ومأشكر اللهمن لع            | <b>⊷</b> دأس             | عليه الصلاة والسلام الح         | فقال:          |
|                                        |                               | ىشكر.                              | لقيضا                    | نقيض الحمدو الكفر ان            | والتمر         |
| ليدل                                   | اعدل عنه إلى الرفع            | النصب وقد قرمهه، وإنما             | وأصله                    | ، بالابتداء وخبره لله           | ورقعا          |
| أفعال                                  | بصادر التي تنصب بأ            | بدئا وحدوله. وهو من الم            | يون آبج                  | موم الحمد وثباته له             | علي ع          |
|                                        |                               | • • •                              | ها،                      | <u>_</u> قلاتكادتستعملمع        | مصهر           |
| راق،إذ                                 | الحيد ما هو؛ أو للاستغ        | ارةإلىما يعرف كل أحد أن ا          | ه: الإشا                 | ريف فيه للجنس ومعنا             | والتعر         |
|                                        | ىط كباقال،تعالى:              | ر وهو موليه يوسط أو بغير وس        | نخير إلا                 | فالحقيقة كلهله إذمامر           | الحمدة         |
| Æ                                      |                               |                                    | ٠                        | گم مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ   | -              |
|                                        |                               | ين عالم. إذ الحمد لا يست           |                          |                                 |                |
| مبلان                                  | من حيث إنهما يست              | روبالعكس تنزيلاً لهما •            | مكالار                   | الحمد دلمه بإتباع الدال         | وقرم           |
| •                                      |                               |                                    |                          | نزلة كلبةواحدة.                 | معًام          |
|                                        | •                             | • •                                |                          |                                 | <i>ت.ج</i> مه: |
| ہو یا نہ ہو۔اور                        | بف نعت کے مقابلے میں          | بان سے تعریف کرنا چاہے می تعر      | إر <u>يہ پر</u> ز        | تن بہ ہے کہ افعال جمیلہ اختب    | m K z          |
| • •                                    | •                             | وں یاغیراختیاری آپ                 | ختيارى                   | بال جيله پرتعريف كرناخواه ا     | مدح مطلقاافه   |
|                                        | •<br>•                        | · · ·                              | به                       | ن زیداً علی علیه و کره          | ur .           |
|                                        |                               |                                    |                          | کے ہی گر                        | تو کمہ         |
| h 1                                    | ,                             |                                    |                          | ويدأعلى حسنه                    | <b>بل</b> ه    |
| مانی <del>ب</del> ین اورشکر            | ہا کہ حمد ومدح دونوں بھائی بھ | ہیں سے۔اوربعض مغسرین نے کم         | دحت أكم                  | ہہ سکتے ۔ بلکہ اِس موقع پر "م   | شہیں ک         |
|                                        |                               | نول شاعر ملاحظه بو،                | نقادأبو                  | ہے چاہے وہ شکر تولا ،عملا یا اع | بمقابل فمت.    |
| •                                      | · ·                           |                                    |                          | كُمُ النُعْمَاء منى لَلاقَةً    |                |
| ادر مير <i>ب چھپے</i><br>اور مير ب چھپ | رے ہاتھ کا ،میری زبان کا ا    | بے لیے تین چیز وں کا افادہ کیا،میر |                          | · ·                             |                |
|                                        | !                             | یمن وجہ خاص ہے۔                    | جه عام اور<br>جه عام اور | ، پس شکر دحمہ و مدح سے من و     | ہوئے دل کا     |
|                                        |                               | for more books click o             | on the liv               | nk                              |                |

تفسير بيضاوى (٥٠٥) ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ 36 اور چونکہ حمد شکر کی دیگرا قسام کے مقابلہ میں نعتوں کوزیا دہ داشگاف کرنے دالی اور ان کے دجود پرزیا دہ رہنمانی کرنے دا لی تقی کیونکہ اعتقاد مخف ہے۔اور اعضاء جوارح کے آداب میں دوسری چیز کامجی احتمال ہوسکتا ہے اس لیے حدیث پاک، الحمدراس الشكر ماشكر اللهمن الحريحمدية میں حمد کوشکر کی اصل اور عمدہ ترین تشم قرار دیا گیا ہے، اور ذمن یض ہے حمد کی اور کفران نقیض ہے شکر کی ۔ اورالحمد مرفوع بم مبتداء مونى كى وجد سے اور "لله "اس كى خبر ب اور الحمد كى اصل حالت نصب ب چنانچدا يك قرات نصب کی بھی ہے اور نصب سے رفع کی طرف عدول اس لئے کیا گیا تا کہ جملہ تموم جمداور اثبات جمہ پر دلالت کرے، نہ کہ حدوث وتجدد پر،ادرالحمد مصادر کے ایسے تبیل سے ہے جوافعال محذوفہ کی وجہ سے منصوب ہوتے ہیں ادرافعال کے ساتھ مذکور ہو کر استعال نہیں ہوتے۔ اور "لا" تعریف جنس کے لئے ہےاورالف لام سے مقصوداں جقیقتِ حمد کی طرف اشارہ کرنامقصود ہےجس کو ہر شخص جانیا ہے کہ حمد کی حقیقت سے بہ اور بعض نے کہا کہ الف لام استغراقی ہے کیونکہ تمام افراد حمد اللہ کریم ہی کے لئے ہیں اس لئے کہ تمام بھلا ئیوں کا عطا کرنے والا ہے چاہے وہ ہالواسطہ ویابلا واسطہ جیسا کہ ارشادِ باری تعالیٰ وَما بِكُمْ مِنْ نِعْبَةٍ فَينَ الله (مورة الحل آية نمبر 53) اور تمہارے پاس جونعت ہے سب اللد کی طرف سے ہے۔ اورالحمد کے جملہ میں اس امر کی طرف اشارہ ہے کہ اللہ کریم "جی " ہے، قادر ہے اور بالا رادہ کام کرتا ہے، اور عالم بھی ہے، کیونکہ حمد کی مستحق وہی ذات ہے جوان تمام صفات کی جامع ہے۔اور "الحمد ملدہ "بمسر الا وّل بھی پڑ ھا گیا ہے۔دال کو لام جارہ کے تابع کرتے : • ئے ،ادر اس کے برعکس لام کودال کے تابع کرتے ہوئے "الحمد للد" بضم اللام بھی پڑھا گیا ہے۔ان دونوں کوکلمہ داحدہ کے منزلہ میں اتار لینے کی وجہ سے کیونکہ بید دونوں ساتھ ساتھ استعمال ہوتے ہیں۔ رَبِّ الْعَالَمِينَ الرب في الاصل مصدر بمعنى التربية: وهي تبليغ الشيء إلى كماله شيئاً فشيئاً، ثمر وصف به للمبالغة كالصوم والعدل. وقيل: هو نعت من رَبِّه يربه فهو رب، كقولك نمر ينم فهو نم، ثم سمى به المالك لأنه يحفظ ما يملكه ويربيه. ولا يطلق على غيرة تعالى

إلا مقيداً كقوله: ارْجِعُ إلى رَبِّكَ رب دراصل بمعنى تربيت ب-اورتربيت كى تعريف بدب كدكمى چيزكواس كى ممال تك آسته آسته پيونچانا پھراس كو مبالغة الله كى صفت بنا ديا گياجس طرح صوم دعدل ميں مبالغة حمل ہوتا باور بعض نے كہا كہ "دب المفت كا صيغہ باور

تفسير بيضاوى ( درى ) ما يحمد من الم سُوْرَةُ الْغَايْحَةِ

رته، يرته فهودت مسيستن ب جيساك آپ كاقول نتم، ينتم فهونتم و كل كانام رب ركاديا كيا كيونك ده ايتى ملوك چيزك حفاظت اوت تربيت كرتا ب - اورلفظ رب غير الله پرصرف اضافت ك ساتھ بولاجا تا ب جيسا ك الله كريم كافرمان ، ارجع الى رتبك

اين رب (بادشاہ) کے پاس پلٹ جا۔ (سورة يوسف آيت نمبر 50)

والعالم اسم لما يعلم به، كالخاتم والقالب، غلب فيما يعلم به الصائع تعالى وهو كل ما سواة من الجواهر والاعراض، فإنها لإمكانها وافتقارها إلى مؤثر واجب لذاته تدل على وجودة، وإنما جمعه ليشمَل ما تحته من الاجناس المختلفة، وغلب العقلاء منهم فجمعه بالياء والنون كسائر أوصافهم.

وقيل: اسم وضع لذوى العلم من الملائكة والثقلين، وتناوله لغيرهم على سبيل الاستتباع. وقيل: عنى به الناس هاهنا فإن كل واحد منهم عالم من حيث إنه يشتبل على نظائر ما فى العالم الكبير من الجواهر والاعراض يُعْلَمُ بها الصانع كما يعلم يما أبدعه فى العالم الكبير، ولذلك سوى بين النظر فيهما، وقال تعالى: وَفِي أَنْفُسِكُمْ، أَفَلا تُبْصِرُونَ.

وقر ً رَبِّ الْعالَمِينَ بِالنصب على المدرح. أو النداء. أو بِالفعل الذي دل عليه الحمد، وفيه دليل على أن الممكنات كما هي مفتقرة إلى المحدث حال حدوثها فهي مفتقرة إلى المبقى حال بقائها.

ترجمه:

اور عالم اس چیز کا نام ہے جس کے ذریعے کسی چیز کاعلم ہو جیسے خاتم اور قالب پھر غلبة ان چیز وں میں استعال ہونے لگاجن کے ذرریعے صانع کاعلم ہو۔ (اور عالم کا مصداق) وہ تمام اشیاء ہیں جو صانع کے علاوہ ہیں خواہ وہ اعراض کے قبیلے ہوں یا جواہر کے ،اس لئے بیا شیاءا پنے امکان اور اپنے احتیاج المی المؤثر کی وجہ سے صانع کی وجود پر دلالت کرتی ہیں۔ اور عالم کوجع لانے کی وجہ بیہ ہے کہ تمام مختلف اجناس کو شامل ہوجائے جواس کے تحت آسکتی ہیں اور ان اجناس تختلفہ میں عقلاء کو غلبہ دیتے ہوئے عالم کی "یا "نون" کے ساتھ جمع لائے ہیں جس طرح عقلاء کے دوسرے اوصاف کی یا نون کے ساتھ جمع آتی ہے۔

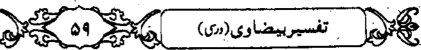
تفسير بيضاوى (ررى) ما تشكير ۵۳ كري ا سُوْدَةُ الْعَاتِحَةِ 9 kal اور بعض مفسرین نے کہا کہ عالم تام ہے، جن وانس کا جوذ دی العقول ہیں، اور اس صورت میں عالم ان تین بخلوقات کے علاوہ تخلوقات کو حبطا اور التزاماً شامل ہوگا۔اوربعض مغترین کا کہنا ہے کہ آیت کریمہ میں عالمین سے مراد انسان ہیں بوجہ اس کے کہ ہر فرد بشرایک عالم ہے اس حیثیت سے کہ انسان ان جیسی چیزوں پر مشتمل ہے جو عالم کبیر یعنی دنیا میں پائی جاتی ہیں یعنی جواہر واعراض کدان کے ذریعہ صالع کاعلم ہونا ہے جس طرح کہ عالم کبیر کی انہیں ایجاً دات کی وجہ سے صالع کاعلم ہوتا ہے اوراسی وجہ سے عالم تکبیر کے اندرنظر عبرت ڈالنے اور انسان کا خود اپنی ذات میں غور کرنے کو مسادی درجہ میں رکھا كياب، التدكريم كاارشادب، وَفِي الْأَرْضِ إِيْتُ لِلْمُؤْقِنِيْنَ. وَفِي أَنْفُسِكُمُ أَفَلَا تُبْعِرُوْنَ اورز مین میں نشانیاں ہیں یقین والوں کوادرخودتم میں تو کیاتمہیں سوجھتانہیں۔(سورۃ الذاریات آیت نمبر 21) ادر " دب العبالمین "کو "امد ب "کامفعول ہونے کی وجہ سے یا منادیٰ ہونے یا اس فعلِ مقدر کا مفعول ہونے کی وجہ ہے جس پر "الحمد" دلالت کرتا ہے،منصوب بھی پڑھا گیا ہے،اور بیآیت اس سلسلہ میں دلیل ہے کہ ممکنات کس طرح آپنے موجود ہونے میں ایک الی ذات کی طرف مختاج ہیں جوانہیں باقی رکھے۔ لفظ حمد كي تحقيق اورحد وشكر ميں فرق: (Praise)(حمد) الحمد للد (تعالىٰ) كم يمنى اللد تعالى فسيلت ك ساتھ اس كى ثناء بيان كرنے مح بيں - بيد م سے خاص اور شكر سے عام ہے کیونکہ مدح ان افعال پر بھی ہوتی ہے جوانسان سے اختیاری طور پر سرز دہوتے ہیں اور ان اوصاف پر بھی جو پیدا تشی طور پراس میں پائے جاتے ہیں چنانچہ س طرح خرج کرنے اورعلم وسخا پرانسان کی مدح ہوتی ہے اس طرح اسکی درازی قدوقامت اور چره کی خوبصورتی پر بھی تعریف کی جاتی ہے۔لیکن حمرف افعال اختیار یہ پر ہوتی ہے۔ نہ کہ اوصاف اضطرار ی پرادرشکر توصرف سمی کے احسان کی وجہ سے اس کی تعریف کو کہتے ہیں۔ الہٰذا ہرشکر حد ب ، مگر ہر حد شکر نہیں ہے اور ہر حد مدت ہے مگر ہرمدح حمز ہیں ہے۔اورجس کی تعریف کی جائے اسے محمود کہا جاتا ہے۔ گرمحمہ ( ماہ کا کا کہ ) صرف اس کو کہہ کیلتے ہیں جو بکثرت قامل ستائش خصلتیں رکھتا ہونیز جب کوئی مخص محمود ثابت ہوتوا سے بھی محمود کہہ دیتے ہیں۔اور آیت کریہ ؛ إِنَّهُ تَحْمِينُ عَجِيلٌ (سوة الهود آيت مر 73) وبتى بي سي توبيون والاعزيت والار میں *مید بمعن محود بھی ہوسکتا ہے اور حامد بھی ح*ماد ای ان تفعیل کذالیتنی ایسا کرنے میں تمہارا انجام بخ<u>یر ہے۔</u> ادرآیت کریمہ: وَمُجَشِّر أَبِرَسُولٍ يَأْتِي مِنْ بَعْلِي اسْمُهُ أَحْمَلُ (سور قالصف آيت مرد 6)

تغییر بیضاوی (۲۰۰ می کم کم کم کم کم SE 63 سُوْرَقُالْغَاتِعَةِ ادران رسول کی بشارت سناتا ہوا جومیرے بعدتشریف لا میں سے ان کا نام احمد ہے۔ میں لفظ احمد سے حضرت محمد مانطق کم کی ذات کی طرف اشارہ ہے اور اس میں تعبیہ ہے کہ جس طرح نبی کریم مقطق کم کا نام احرہوگا ای طرح آپ اپنے اخلاق داطوار کے اعتبار سے بھی محمود ہوں سے ادرعیسی علیہ السلام کا اپنی بشارت میں لفظ احمد (صیغہ تفضیل) بولنے سے اس بات پر تنبیہ ہے کہ آپ مان الا کر حضرت مسج علیہ السلام اور ان کے بیشتر وجملہ انبیا و سے افضل ہیں اور آيت كريمہ: مُحَمَّكُ رَسُولُ الله (سورة الفتح آيت مدر 29) محداللد کے رسول ہیں۔ میں لفظ محمد (صلی اللہ علیہ دآلہ دسلم) کومن وجہ حضرت محمد ملاظ آپہ کم کا نام ہے کیکن اس میں حضور صلی اللہ علیہ دآلہ دسلم کے اوصاف جميده كى طرف محى اشاره بإياجاتا بجبيا كرا يت كريمه: إِنَّا نُبَيِّمُ كَ بِغُلامٍ اسْمُهُ يَحْيِى (سورةمريد آيت مرح) ہم تجھے خوشی سناتے ہیں ایک لڑ کے کی جن کا نام یحیٰ ہے۔ میں بیان ہو چکا ہے کہ ان کا میں امعنی حیات پر دلالت کرتا ہے جیسا کہ اس کے مقام پر مذکور ہے۔ لفظررب كى عمد وتحقيق: (ربب)الرب(ن) کے اصل معنی تربیت کرنا یعنی کس چیز کوتد ریجانشونما دے کر صد کمال تک پہنچا تا کے ہیں اور دبید وربا ہو دبیہ تینوں ایک ہی معنى ميں استعال ہوتے ہيں - سى نے کہا ہے: لإن يربني رجل من قريش احب الى من ان يربنى رجل من هوازن. کہ سی قریش کا سردار ہونا جھے اس سے زیادہ عزیز ہے کہ بنی ہوازن کا کوئی آ دمی مجھ پر حکمر انی کرے۔ ربِّ کالفظ اصل میں مصدر ہےاور استعارۃ جمعنی فاعل استعال ہوتا ہےاور مطلق (یعنی اصافت اور لام تعریف سے خالی ) ہونے کی صورت میں سوائے اللہ تعالٰی کے، جو جملہ موجودات کے مصالح کا کفیل ہے، ادر کسی پر اس کا اطلاق نہیں ہوتا چناچہ ارشاد ب: بَلْكَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبٌّ غَفُورٌ (سورةسباآيت مرد1) بإكيزه شهرادر بخشخ والارب .. نيز فرماما: وَلا يَأْمُرَ كُمُ آنُ تَتَخِذُوا الْمَلائِكَةَ وَالنَّبِيِّينَ أَرُبِاباً (سور قال عران آيت ممد 80) https://archiv

تفسير بيضاوى (رى) در الم الم سُوْرَةُ الْعَاتِحَةِ Silo اورنهمهيں بيتكم دے گا كەفرشتوں ادر پيغيبروں كوخدائ مرالو۔ اوراضافت کے ساتھ اللہ تعالی پر بھی بولا جاتا ہے۔اور دوسروں پر بھی۔ چنانچ فرمایا: الْحَمْلُ لِلْحَرَبِّ الْعَالَيِهِ أَنَّ (سودة الفاتحة آيت ) ہر طرح کی حمد خداہی کو (سز اوار) ہے جوتمام جہانوں کا پر دردگار ہے۔ الله رَبُّكُمُ وَرَبُّ آبَائِكُمُ الْآوَلِينَ (سورة الصافات آيت مبر 126) الله کوجورب ہے تمہارا اور تمہارے اگلے باپ دادا کا۔ رب الفرس تحور ب كاما لك اى معنى كاعتبار ي فرمايا: اذْكُرُنِي عِنْدَرَيِّكَ فَأَنُّساكُ الشَّيْطانُ ذِكْرَ رَبِّهِ (سورةيوسف آيت مدر 42) اس سے کہاا پنے رب (ثبادشاہ) کے پاس میرا ذکر کرنا تو شیطان نے اسے بھلا دیا کہ اپنے رب (بادشاہ) کے سامنے یوسف کا ذکر کرے۔ التدكريم كاارشاد، ارْجِعْ إلى رَبِّيكَ (سورةيوسف آيت <sup>50</sup>) اپنے سردارکے پاس لوٹ جاؤ۔ اورآيت: قَالَ مَعاذَ اللَّوَإِنَّهُ رَبِّي أَحْسَنَ مَثُوايَ (سورةيوسف آيت نمبر 23) کہااللہ کی پناہ د،عزیز تو میر ارب یعنی پر درش کرنے دالا ہے اس نے جھے اچھی طرح رکھا میں بعض نے کہا ہے کہر بی سے مراد اللہ تعالیٰ ہے اور بعض نے عزیز مصر مرادلیا ہے۔لیکن پہلاقول انسب معلوم ہوتا ہے۔ (بانی بقول بعض یہ دیان (صیغہ صفت) کی طرف منسوب ہے۔ لیکن عام طور پر فعلان (صفت) فعل سے آتا ہے۔ جیسے عطشان سکران اور فعل ۔ (فتح عین سے بہت کم آتا ہے) جیسے نعسان (من نعس) یعض نے کہا ہے کہ بید دب (مصدر) کی طرف منسوب ہےاور رہانی وہ ہے جوعلم کی پرورش کرے جیسے حکیہ (لیعنی جو حکمت کوفر وغ دے۔ )اور بیچی کہا گیا ہے کہ رب مصدر کی طرف ہی منسوب ہے اور ربانی وہ ہے۔ جوعلم سے اپنی پر ورش کرے۔ در حقیقت بید دونوں معنی باہم متلازم ہیں کیونکہ جس نے علم کی پرورش کی تو اس نے علم کے ذریعہ اپنی ذات کی بھی تربیت کی اور جو تحض اس کے ذریعہ اپنی ذات کی تربیت کریے گاوہ علم کوبھی فروغ بخشے گا۔بعض نے کہا ہے کہ بیدرب بمعنی اللہ کی طرف منسوب ہے اور ربانی بمعنی المہی ہے (یعنی اللہ والا) اوراس میں الف نون زائدتان ہیں جیسا کہ جسم ولحی کی نسبت میں جسمانی دلحیانی کہا جاتا ہے۔ اس امّت كاعالم ربائي: حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول ہے: انبا دیبانی ہذہ الامة میں اس امت کا عالم ریانی ہوں۔

بحقول تفسير بيضاوى (رى) الصغر ٤٢ سُوْرَقُالْغَابِحَةِ ال کی جمع دیا نيون ہے۔ چناچة رآن میں ہے: لَوَلا يَنْها هُمُ الرَّبَّانِيُّونَ وَالْأَحْبارُ (سورة المائدة أيع مرده) انہیں کیوں نہیں منع کرتے اُن کے پادری اور درویش۔ كُونُوا رَبَّانِيدِينَ (سور قال عران آيت ممبر 79) ہاں سیر کہے گا کہ اللہ دالے ہوجا ؤ۔ اور بعض نے کہا ہے کہ ربائی اصل میں سریانی لفظ ہے اور یہی قول زیادہ مناسب معلوم ہوتا ہے اس لیے کہ عربی زبان میں يدلفظ بهت كم ياياجا تاب اورآيت: بہت سے اللہ والوں نے يتبيون كيدير (آلعران آيت نمبر 146) میں رہی جمعنی ربائی ہے۔ یہ دونوں مصدر ہیں ،لیکن اللہ تعالیٰ کے لئے ربوبیة اور دوسروں کے لئے ربابیة كالفظ استعال ہوتا ہے۔ الرب (صيغهصفت)جمع ارباب قرآن مجيد ميں ہے: ٱرَباب مُتَغَرِّقُونَ خَيْرٌ أَمِر اللهُ الواحِلُ الْقَهَارُ (سورة يوسف آيت نمبر <sup>39</sup>) كياجداجدارب اليحص ياايك اللدجوسب يرغالب-اصل تو بیتھا کہ دب کی جمع نہ آتی۔ کیونکہ قرآن پاک میں بدلفظ خاص کر ذات باری تعالی کے لئے استعال ہوا ہے لیکن عقيده كفار كے مطابق بصيغہ جمع استعال ہوا ہے اور ارباب كے علاوہ اس كی جمع اربیة وربوب بھی آتی ہے۔ چنانچہ شاعر نے کہا (بسيط) كانت أربتهم بهز وغرهم عقد الجوار وكأنوا معشر اغدرا ان کے ہم عہد بنی سنجر متصحبتہیں عقد جوار نے مغرور کردیا اور درحقیقت دہ غدارلوگ ہیں۔ دوسر \_ شاعر نے کہا ہے: وكنت امرءا افضت اليك ربابتي وقبلك ربني فضعت ربوب تم آ دمی ہوجس تک میری سر پرت پہنچتی ہےتم سے پہلے بہت سے میرے سر پرست بن چکے ہیں تکرمیں ضائع ہو گیا رابد كامعن: عہدو پیان یااس چیز کو کہتے ہیں جس میں قمار بازی کے تیرلپیٹ کرر کھے جاتے ہیں۔

تغسير بيضاوى (٢,٧) ٢٠٢٦ ٢٠٢٢ ٢٠٠٠ 36 رابة وه بیوی جو پہلے شوہر سے اپنی اولا دکی تربیت کررہی ہو۔اس کا مذکر راب ہے۔لیکن وہ اولا دجو پہلے شوہر سے ہواور دوسر مے شو ہر کی زیرتر بیت ہو یا پہلی ہوی سے ہواور دوسری ہوی کی آغوش میں پر درش پادہی ہو۔اب دبیب یا دبیب قرابات *بار کې تت*ريانب آتي ہے۔ قرآن مجید میں ہے: وَرَبَانِبُكُمُ اللَّاتِي فِي مُجْوَدٍ كُمَ (سور قالنساء آيت ممبر 23) اوران کی میٹیاں جوتمہاری کودیس ہیں۔ دبیت الادیم بالسمن میں نے چڑے کوتھی لگا کرنرم کیا۔ دبیت الدواء بالعسل میں نے شہد سے دواکی اصلاح ک سقاءمربوب يانى مشك جي تيل لكاكرزم كيا كيا مو-شاعرني كماب: فكونى له كالسمن ربت له الادمر اس کے لئے ایسی ہوجا وجیسے رب لگا ہوا چڑ اتھی کے لئے ہوتا ہے۔ الرباب كامعنى: الرباب: بادل کو کہتے ہیں کیونکہ وہ نباتات کی پر درش کرتا ادراسے بڑھاتا ہے اس معنی کے اعتبار سے مطر کو ( دودھ ) ادر بادل کو تشبیبالقوح (لیحنی دود میلی افتنی ) کہاجا تا ہے محاورہ ہے۔اربت السبحابة بدلی متواتر برسی رہی اور اُس کے اصل معنی ہیں بدلی صاحب تربیت ہوگئی اس کے بعد اس سے تفہر نے کامعنی لے کر پیلفظ کسی جگہ پر مقیم ہونے کے معنی میں استعمال ہونے لگا ہے۔ جیے ارب فلان سمکان کذااس نے فلان جگہ پرا قامت اختیار کی۔ رب تقلیل کے لئے آتا ہے اور مجمی تکثیر کے معنی بھی دیتا ہے۔ جیسے فرمایا: رُبْما يَوَدُّ أَلْنِينَ كَفَرُوا (سورة الحجر آيت مرد) بہت آرز دئیں کریں گے کافر۔ العالم كالمعنى دمفهوم: العالم فلك الافلاك اورجن جواہر واعراض پر حادی ہے سب کو العالم کہا جاتا ہے دراصل یہ فاعل کے وزن پر ہے جواسم آلہ کے لئے استعال ہوتا ہے جیسے طابع بعد مایط بعد بعاتم مایختم بدوغیرہ ای طرح عالم بھی ہے جس کے معنی ہیں ماعلم بہ یعنی وہ چیز جس کے ذریعہ کسی شیخ علم حاصل کیا جائے اور کا تنات کے ذریعہ بھی چونکہ خدا کاعلم حاصل ہوتا ہے اس لیے جملہ کا تنات العالم کہلاتی ہے یہی وجہ ہے کہ قہر آن نے ذات باری تعالیٰ کی وحدانیت کی معرفت کے سلسلہ میں کا نتات پرغور کرنے کا تھم دیا ہے۔



چنانچداللد کريم کافرمان،

أوَلَم يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّماواتِ وَالْآرُضِ (سودة الاعراف آيس مدر 185)

کیا انہوں نے آسان اور زمین کی بادشاہت پر خورنہیں کیا۔ اور العالم کی جمع (العالمون) اس لئے بناتے ہیں کہ کا نئات کی ہرنو گا پٹی جگہ ایک سنتقلی عالم کی حیثیت رکھتی ہے مثلا عالم لاانسان؛ عالم الماء و عالمالنا وغیرہ نیز ایک روایت میں ہے۔

سُوْرَةُ الْعَاتِجَةِ

86

ان الله بضعته عشر الف عالم

کہ اللہ تعالیٰ نے دس ہزار سے بچھاو پر عالم پیدا کتے ہیں ، باقی رہا یہ سوال کہ (واؤنون کے ساتھ) اے جع سلامت کے وزن پر کیوں لا یا کمیا ہے (جوذ دی العقول کے ساتھ مختص ہے) تو اس کا جواب یہ ہے کہ عالم میں چونکہ انسان بھی شائل ہیں اس لئے اس کی جع جع سلامت لائی گئی ہے کیونکہ جب کسی لفظ میں انسان کے ساتھ دوسری تخلوق بھی شامل ہوتو تغلیباً اس کی جع واؤنون کے ساتھ بنا لیتے ہیں ۔ بعض نے کہا ہے کہ چونکہ لفظ عالم سے خلائق کی خاص قسم یعنی فرشتے جن اور انسان بھی مراد ہیں جیسا کہ حضرت این علی اللہ عنہ سے مردی ہے ۔ اس لئے اس کی جع دائق کی خاص قسم یعنی فرشتے جن اور انسان بھی مراد

امام جعفر بن محمد کا قول ہے کہ عالمین سے صرف انسان مراد ہیں اور ہر فر دبشر کوایک عالم قر ارد بے کرا سے جمع لایا گیا ہے۔ نیز انہوں نے کہا ہے کہ عالم دونتم پر ہے:

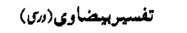
(1) العالم الكبير بمعنی فلک ومافیہ (2) العالم الصغیر یعنی انسان کیونکہ انسان کی تخلیق بھی ایک مستقل عالم کی حیثیت سے کی تکی ہے اور اس کے اندر قدرت کے وہ دلائل موجود ہیں جو عالم کبیر میں پائے جاتے ہیں ۔قرآن مجید میں ہے:

> اَوَلَحْد نَنْهَكَ عَنِ الْحَالَيدِيْنَ (سود قالحرايت ممبر 70) ہم نے تہيں منع نہ کيا تھا کہ اوروں کے معاملہ ميں دخل نہ دو۔ اَلْحَمْ لُ لِلْحِدَتِ الْعالَيدِيْنَ (سوة الفاتحة آيت ممبر ١) سب تعريف خدا ہى كوسز اوار ہے جوتما مخلوقات كا پروردگار ہے۔ اورآيت كريمہ:

وَاَنِّى فَصَّلْتُكْمَرُ عَلَى الْعالَيدِيْنَ (سورة المقرظاً بت نمد <sup>4</sup>7) کے بعض نے بیمن کئے ہیں کہتم یعنی بنی اسرائیل کوان کی ہمعصر اقوام پر فضیلت دی اور بعض نے اس دور کے فضلا مراد لئے ہیں جن میں سے ہرایک نواز شات اللٰی کی بدولت بمنز لہ ایک عالم کے تھا اوران کو عالم سے موسم کرنا ایسے ہی ہے،



سؤزة القابخة



جیسا که آیت کریمہ: اِنَّ اِبْر اهِی حَد کانَ أُمَّةً (سورة العمل آیت میر 120) بیشک ابراہیم ایک امام تھا، میں حضرت ابراہیم کوا مذکہا ہے۔

[سورة الفاتحة (1) : الآيات 3 إلى 4] الرَّحْنِ الرَّحِيمِ (3) مالِكِ يَوْمِ البِّينِ (4)

الرَّحْن الرَّحِيحِ كررة للتعليل على ما سنن كرة. مالِكِ يَوْمِ اللِّينِ قراءة عاصم والكسائي ويعقوب ويعضده قوله تعالى: يَوْمَ لاَ تَمْلِكُ نَفُسٌ لِنَفْسٍ شَيْئاً وَالْآمُرُ يَوْمَثِنٍ لِلهِ.وقرأ الباقون: مَلِكٍ.وهو المختار لأنه قراءة أهل الحرمين ولقوله تعالى: لِبَنِ الْمُلَكُ الْيَؤْمَرُ. ولما فيه من التعظيم. والمالك هو المتصرف في الاعيان المملوكة كيف يشاء من الملك. والملك هو المتصرف بالامر والنهى في المأمورين من الملك. وقرء ملك بالتخفيف وملك بلفظ الفعل. ومالكا بالنصب على المدرح أو الحال، ومالك بالرفع منوناً ومضافاً على أنه خير مبتداً محذوف. وملك مضافاً بالرفع والنصب. ويوم الدين يوم الجزاء ومنه كما تدين تدان وبيت الحماسة: ولمريبتق سوى العدوا ... ن دِناهُمُ كها دَانُوا أضاف اسم الفاعل إلى الظرف إجراء له مجرى المفعول به على الاتساع كقولهم: يًا. سَارِقَ اللَّيلَةَ أَهْلَ الدار، ومعناه، ملك الامور يوم الدين على طريقة وَنادى أَصْحَابُ الْجُنَّةِ. أوله الملك في هٰنَا اليوم، على وجه الاستمرار لتكون الإضافة حقيقية معدة لوقوعه صفة للمعرفة، وقيل: الرِّينِ الشريعة، وقيل: الطاعة. والمعنى يوم جزاء الدين، وتخصيص اليوم بالإضافة: إما لتعظيمه، أو لتفردة تعالى بنفوذ الأمر فيه، وإجراء هذة الاوصاف على الله تعالى من كونه موجداً للعالمين رباً لهم منعباً عليهم بالنعم كلها ظاهرها وباطنها عاجلها وآجلها، مالكاً لأمورهم يوم الثواب والعقاب، للدلالة على أنه الحقيق بالحمد لا أحد أحق به



منه بل لا يستحقه على الحقيقة سواة، فإن ترتب الحكم على الوصف يشعر بعليته له. وللإشعار من طريق المفهوم على أن من لم يتصف بتلك الصفات لا يستأهل لأن يحمد فضلاً عن أن يعبد، فيكون دليلاً على ما بعدة، فالوصف الاول لبيان ما هو الموجب للحمد، وهو الإيجاد والتربية.

والثانى والثالث للدلالة على أنه متفضل بذلك مختار فيه، ليس يصدر منه لإيجاب بالذات أو وجوب عليه قضية لسوابق الاعمال حتى يستحق به الحمد. والرابع لتحقيق الاختصاص فإنه مما لا يقبل الشركة فيه بوجه ما، وتضمين الوعد للحامدين والوعيد للمعرضين.

ترجمه:

جونہایت مہربان اور بڑارجیم ہے۔ "الوحد ، الوحد الواستحقاق حمد کی علت بیان کرنے کے لئے مکرر ذکر کیا گیا ہے جیسا کہ عنقریب ذکر ہوگا۔جورو نے جزا کا مالک ہے ، عاصم اور کسائی اور یعقوب نے مالک کوالف کے ساتھ پڑھا ہے اور اس ک تائید میں اللہ کریم کا قول پیش کیا ہے ،

يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيًّا وَ الْأَمْرُ يَوْمَئِنٍ لِّنَهِ

جس دن کوئی جان کسی جان کا کچھاختیارنہ رکھے گی اور ساراحکم اس دن اللہ کا ہے۔ (سورۃ الانفطار آیت نمبر 19) اور باقی تمام قراء نے "ملک" کو بغیر الف کے پڑھا ہے اور اس کو پسند کمیا گیا ہے، کیونکہ اہلِ حرم کی قراءت یہی ہے نیز اس لیے بھی کہ اللہ کریم کا ارشاد،

ليتن المملك الميتوقر آن كس كى بادشابى ب- (سورة المون آيت بر16) اوراس وجد سيم كى كداس مي تعظيم زياده ب- اور مالك اس كوكها جاتا ب جواعيان مملوكه ميس اپنى مرضى كا تقر كر - - اور "مالك اشتق ب " ميلك " سي بكسر الميم - اور ملك وه ب جو تحكومين ك اندر تقم چلاتا ہو - يا يد ملك بقسم سي مشتق ب- اور ملك كى ايك قراءت ريم على بل مي لام ك سكون ك ساتھ پڑھا جائے ، تخفيف كى وجد سے ، اور يد ماضى كے صيف كس پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح مجمى پڑ ما جائے ، تخفيف كى وجد سے ، اور يد ماضى كے صيف كس تقريم پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح مجمى پڑ متے ہيں ۔ اور مالك رفع ماضى كے صيف كس تحقق پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح مجمى پڑ ما جائے ، تخفيف كى وجد سے ، اور يد ماضى كے صيف كس تحقق پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح مجمى پڑ متے ہيں ۔ اور مالك رفع ك ماضى كے صيف كي ماتھ ميں پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح مجمى پڑ متے ہيں ۔ اور مالك رفع ماضى كے صيف كي ماتھ ميں پڑھا كيا ہے - نيز مالك أكو بحالت نصب بر بنائے حال يا مد ح ميں مو مالك الم فرع ہونا مبتداء موجد ہے ، نيز رفع كى دوصور تيں ہيں يا تو تنوين كر ساتھ يا پھر مضاف قر ارد بر لام ترضي ميں اتھ مالك كا مرفوع ہونا مبتداء محذ وف كی خبر ہونے كى دوصور تيں ہيں يا تو تنوين كر ساتھ يا پھر مضاف قر ارد بر كر من مر ليقوں سے پڑ ھا گيا ہے ليكن ان دونوں صورتوں ميں " ملك " مضاف ہوگا۔

ادر يوم الدين يبوم الجزاء بادراي تبيل سے (مشہور مثال)" كما تدين تدان" (جيرا كرو كے ديرا بھرو گے)

DES 11 SP تغسير بيضاوى ( س ) *سُوْدَةُ الْعَاتِعَةِ* Billion ( ادرحماسه كاشعر، ولم يَبْق سِوَى العدوا ... نِ دِناهُم كما دَانُوا جب برانی کو پورے طور پراس نے ظاہر کردیا اور سوائے ظلم وصبر کرنے اور کوئی مرحلہ باقی نہ رہا تو ہم نے بھی ان کو ایسابی بدلدد یاجس طرح انہوں نے ہمارے ساتھ کیا۔ اور یوم کواضافت کے لئے مخصوص کرنا یا توخود یوم کی عظمت کی وجہ سے بے اور یا اس لئے کہ یوم الدین ہی ایسا موقع ہے جهال صرف ظابر أاور باطنأ خدا كاتحكم نافذ هوكار اور التُدكريم کے لئے اس موجد للعالمين ہوئے اور تمام انعامات کے منعم ہونے کوخواہاں وہ انعامات ظاہرہ ہوں يا باطنہ بوری ہوں یا بعد میں ملنے والے اور تمام امور کا یوم جزاء میں مالک ہونے کے اوصاف کا ذکر کرنا اس لیے بے کہ بیدا وصاف اس بات پردلالت کریں کہ جمد کا اللہ کریم سے زیادہ کوئی متحق نہیں۔ دراصل سرے سے ہی اللہ کریم کے سواکوئی بھی حمد کامشخق نہیں اس لئے کہ عکم کا وصف پر مرتب ہونا سے بتاتا ہے کہ بیدوصف تحکم کے لیے علت ہے نیز اس لئے بھی اوصاف کو ذکر کیا گیا کہ بطور مفہوم مخالف کے بیہ علوم ہوجائے کہ جوان صفات کے ساتھ متصف نہیں وہ حمد کامستحق نہیں اور جب وہ حمد کامستحق نہیں تو عبادت کامستحق کیسے ہوگا۔اور جب بطورِ مفہوم مخالف کے غیر سے عبادت کی تفی ہوگئی۔ تو پھرید آیات "ایّاک نعبد" کے لئے جو بعد میں آ رہا ہے بطورِ دلیل کے ہوجا تمیں گی۔ پس دصف اول اس چیز کو بیان کرنے کے لئے جوحمہ کا موجب ہے یعنی اللہ کریم کی ایجاد اور تربیت اور دسری اور تیسری صفت اس بات پر دلالت کرنے کے لئے ہے کہ اللہ کریم بیرانعام اپنے اختیار سے بطور یفضل واحسان کرتا ہے۔ بیرانعام اس سے اضطرار أصادر نہیں ہوئے (جیسا کہ فلاسفہ کی رائے ہے ) ای طرح بندہ کے سابقہ اعمال کے تقاضے میں اللہ کریم سے بیدانعام وجو باتھی صادر نہیں ہوئے (اورہم نے خدا کو متفضّل اور مختار کیوں مانا ) تا کہان انعامات کی وجہ سے ذات باری تعالیٰ مستحق حمد ظہرے ،اور چوتھی صغت یعنی" مالک یوہ الدین" ذات باری کے ساتھ اختصاص حمہ کو ثابت کرنے کے لئے ہے ، کیونکہ یوم جزاء کی بادشاہت ان چیز دل میں سے ہے جوابیخ اندر شرکت کو قبول نہیں کرتیں۔ نیز بیصفت اس لئے بھی ذکر کی گئی ہے تا کہ اس کے ظمن میں حامدین کے لیے تو اب کا دعدہ اورحمہ سے اعراض کرنے دالوں کے لئے عذاب کی دعید ہوجائے۔ لفظر حذن اور رحيه مي فرق: الترمخن الترجيئير میددونوں نام رحمۃ سے مشتق ہیں، دونوں میں مبالغہ ہے د حصن کے معنی میں د حیہ کی نسبت زیادہ مبالغہ یا یا جا تا ہے اس میں رحیہ کی نسبت ایک حرف زائد ہے اور زیاد ۃ اللفظ تدل علی زیاد ۃ المعنی یعنی زائد حروف زیاد ۃ معنی پر ولالت کرتے ہیں۔ رحمن کالفظ اللہ کی طرف ذات باری تعالیٰ کے ساتھ مخص ہے اور اس کی دلیل بدآیت کر یہ ہے:

|                       |                                                             |                                                          | ·····           |                                       |                             |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------|---------------------------------------|-----------------------------|
| BE L                  | سُوْرَةُ الْفَاتِحَةِ .                                     |                                                          | the ()          | تغسيربيضاوى(س                         |                             |
| · · ·                 |                                                             | للعوافله الاسمآء الحسنى                                  | جن ایاما ت      | موالله ادادغوا الر                    | قلاد                        |
|                       |                                                             | ۔<br>وسب ای کے ایکھ تام ہیں۔(                            |                 |                                       |                             |
| ب آية كريمه           |                                                             | تح بھی مستعمل ہے مثلاً نبی کریم ما                       |                 |                                       |                             |
|                       | 1                                                           |                                                          |                 | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ·4                          |
| منين                  | مريص عليكم بالمؤه                                           | عزيز عليه ما عنتم                                        | ي أنفسكم        | آء کھ رسول مو                         | لقر ج                       |
| •                     |                                                             | (]                                                       | يەآيت مېر 28    | لرحيم (سورةالتو                       | زء <b>وف</b> ا              |
| تی کے                 | ، پڑنا گراں ہے تمہاری بھلا                                  | ه رسول جن پرتمها را مشقت مير                             | ئےتم میں سے د   | رے پاس تشریف لا۔                      | بيثك تمها                   |
| <b>m</b> .            |                                                             | ہریان۔                                                   | بركمال مهربان م | يخ دائے مسلمانوں                      | تہایت چا<br>بعد بر          |
| مت سے تر              | ومن اور کافرسب ایس کی رح                                    | ترت میں رحیم ہے کہ دنیا میں <sup>م</sup>                 | يس رحمن اور آخ  | مزديك التدكريم دنيا                   | میں <u>م</u> ے              |
| •                     | <b>\$</b>                                                   | لے صرف مومن ہوں گے۔                                      | ائدہ اٹھانے وا  | نرت میں رحمت سے <b>ف</b>              | ہوتے ہیں اور آ <sup>ہ</sup> |
| -                     | · _                                                         | · .                                                      |                 | ک: ز (                                | لتتحقيق لفظِمال             |
| لك تو كهه ي           | ہ <sup>ی</sup> ں <sup>کے</sup> ہیںل <i>ہذا ہر</i> ملک کوماً | ل کرنے کے بیں اور ملک بمنزل                              | بذريعةكم كنثرد  | معنى زيرتصرف چيز پر                   | ملک                         |
|                       |                                                             |                                                          | ناميں ہے:       | لك نہيں کہہ کے قرآر                   | بیں لیکن ہر ملک             |
|                       | المَوَلا نُشُورًا                                           | ۇلاتمْلِكُونَمَوْتَاوَلاحَيا                             |                 |                                       | •                           |
| نمبر3)                | ندا تصنيحاً _ (سورة الفرقان آيت                             | ب اور نه مربخ کا اختیار نه جینے کا                       | ے کے مالک ٹنیر  | اجانوں کے بھلے بر۔                    | اورخودا پک                  |
|                       |                                                             | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••                   |                 | · · ·                                 | اور فرمايا:                 |
|                       |                                                             | آيت نمبر <sup>(31</sup> )                                | ار (سورةيونس    | كالشمتح والأبم                        | الكن تتمل                   |
|                       | • <u>:</u>                                                  |                                                          |                 | ۔ بے کان اور آنکھوں                   |                             |
|                       | · · · ·                                                     | رةالاعراف آيت نمير 188)                                  |                 | ·                                     | ·                           |
| •                     | •<br>•                                                      |                                                          |                 | ۔<br>باہتی جان کے بھلے بُر            |                             |
|                       |                                                             |                                                          |                 |                                       | يوم کي تعريف;               |
|                       | t.                                                          |                                                          | •               |                                       |                             |
| · · · · · · · · · · · | - برج في ما يعلم بد طامة .<br>- برج في ما يعلم بد طامة .    | . Mert (1,1, a bas <sup>er</sup> a, at a same            | ( <u> </u>      | بوم (Day)<br>۲۴٦ مین                  | •                           |
|                       | ·                                                           | یا مدت اور دفت پر بولا جا تا۔<br>انگ بالہ میں کر کہا ہوں |                 |                                       |                             |
| <i>ن نه بو</i> هر ۱۱  | سال کاترو) کتابی دراز بیوز                                  | یا ایک سال اور صدی کا یا ہزار                            | (ايك دن کا جو   | بوتاب يحواه وه زمانه                  |                             |
| -                     |                                                             |                                                          |                 | •                                     | مجيد ميں ہے:                |
|                       | https://ar                                                  | for more books cl<br>chive.org/detai                     | ick on the lir  | aibhasana                             | Itari                       |

تفسير بيضاوى (رى) سُوْرَةُ الْعَالِحَةِ إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوُا مِنْكُمُ يَوْمَ الْتَعْلَى الْجَهْعَانِ (سودة العران آيد مهز 155) بے شک وہ جوتم میں سے پھر کئے جس دن دونوں فوجیں ملی تھیں۔ يَوْمِ الدِّيْنِ ــــمراد: علامه ياني يتي رحمة الله عليه رقمطراز بين: قیامت کادن ہے۔ يَوْمِ الدِّيْنِ دین، جزاءاور بدلے کو کہتے ہیں اور كَمَا تُبِينُ تُكَانُ دین ہی سے مشتق ہے یعنی جیسے توضل کرے گا ویسا ہی بدلہ لے گا۔۔ یالفظ دین سے اسلام اور اطاعت مراد ہے کیونکہ دہ ایسادن ہے کہ جس میں اسلام اور اطاعت کے سواکوئی چر نفع نہیں دیگی مجاہد کہتے ہیں کہ يَوْمِ الدِّينَ بمعنى يَوْمُ الحِسَاب *ٻ* چنانچ قر آن مجيد ميں آيا ہے: ذٰلِكَ الرِّينُ الْقَيِّمُ لیعنی بیر سید هاچساب ہے۔ [سورة الفاتحة (1) : آية 5] إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ (5) ·· بم تجمی کو پوجیں اور تجمی سے مدد چاہیں' ،

إِيَّاكَ نَعُبُنُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ثم إنه لما ذكر الحقيق بالحمد، ووصف بصفات عظام تميز بها عن سائر الذوات وتعلق العلم بمعلوم معين خوطب بذلك، أى: يا من هٰذَا شأنه نخصك بالعبادة والاستعانة، ليكون أدل على الاختصاص. وللترقى من البرهان إلى العيان والانتقال من الغيبة إلى الشهود، فكأن المعلوم صار عياناً والمعقول مشاهداً والغيبة حضوراً، بنى أول الكلام على ما هو مبادى حال العارف من الذكر والفكر والتأمل فى أسمائه والنظر فى آلائه والاستدلال بصنائعه على عظيم شأنه وباهر سلطانه، ثم قفى بما هو والنظر فى آلائه والاستدلال بصنائعه على عظيم شأنه وباهر سلطانه، ثم قفى بما هو

تغسير پيضاوي (٨٠)

Jak B

مئتهى أمر كاوهو أن يخوض لجة الوصول ويصير من أهل المشاهدة فير الاعياناً ويناجيه شفاهاً.

13 10

سُؤرَقُ الْغَابِحَةِ

اللهم اجعلنا من الواصلين للعين دون السامعين للأثر. ومن عادة العرب التفنن في الكلام والعدول من أسلوب إلى آخر تطرية له وتنشيطاً للسامع، فيعدل من الخطاب إلى الغيبة، ومن الغيبة إلى التكلم وبالعكس، كقوله تعالى: حَتَّى إذا كُنُتُمْ في الْفُلُكِ وَجَرَيْنَ عِبِمُ وقوله: وَاللهُ الَّذِي اَرُسَلَ الرِّياحَ فَتُثِيرُ

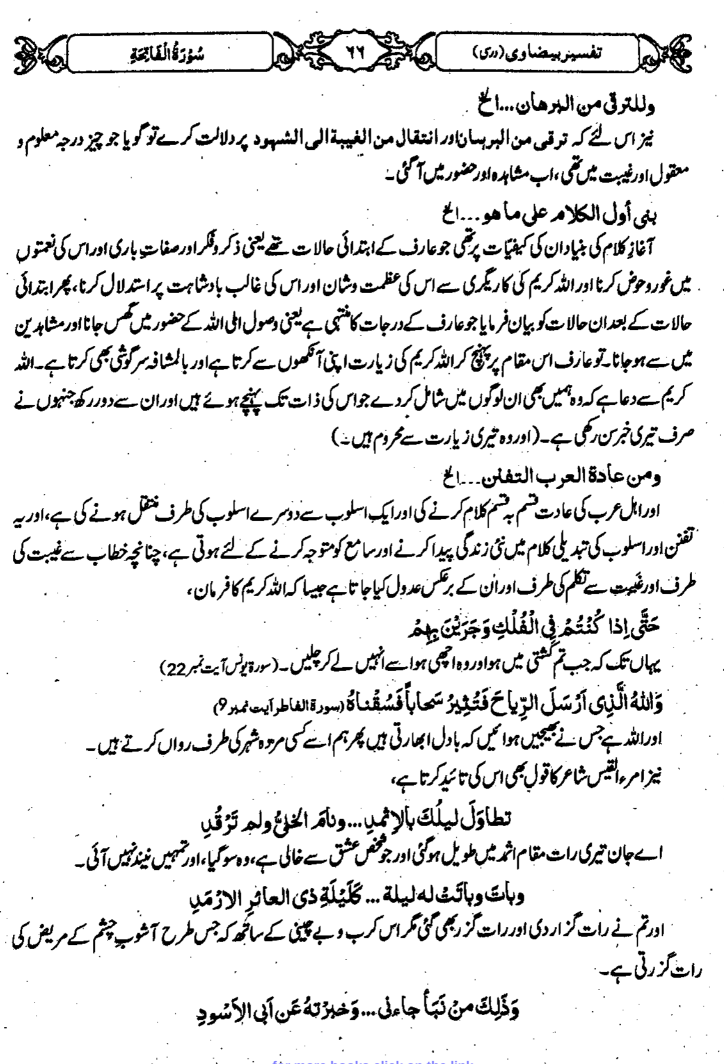
> تطاوَلَ ليلُكَ بِالإثمرِ... وِنامَ الحليُّ ولم تَرُقُرِ وبات وباتت له ليلة ... كَلَيْلَةِ ذِي العائرِ الارُمَدِ وَذَلِكَ مِنْ نَبَأُ جاءن ... وَخِبْرُ تَهُ عَنِ إَبِي الأَسُودِ

وإياضمير. منصوب منفصل، وما يلحقه من الياء والكاف والهاء حروف زيدت لبيان التكلم والخطاب والغيبة لا محل لها من الإعراب، كالتاء فى أنت والكاف فى أرأيتك. وقال الخليل: إيا مضاف إليها، واحتج بما حكاما عن بعض العرب إذا بلغ الرجل الستين فإيام وإيا الشواب، وهو شاذ لا يعتبد عليه. وقيل: هى الضمائر، وإيا عمدة فإنها لما فصلت عن العوامل تعذر النطق بها مفر دة فضم إليها إيالتستقل به، وقيل: الضبير هو المجبوع. وقر إيَّاكَ بفتح الهبزة وهياك بقلبها هاء.

والعبادة: أقصى غاية الخضوع والتذلل ومنه طريق معبَّد أى مذلل، وثوب ذو عبدة إذا كأن فى غاية الصفاقة، ولذلك لا تستعمل إلا فى الخضوع لله تعالى.

إِيَّاكَ نَعْبُهُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

بچرجب ماقبل میں اس ذات کا ذکر ہو چکا جوہمہ کے لاکق ہے اور اس ذات کی ایسی اعلیٰ صفات ذکر کی گئی جن کی وجہ سے دہ ذات دومری ذوات سے متاز ہوگئی اور مخاطب کا علما یک معلوم معین کے ساتھ وابستہ ہو گیا تو اب اس ذات کو خطاب کے صیغہ کے ساتھ ذکر کیا گیا لیجنی اے دہ ذات جس کی شان یہ ہے کہ ہم عبادت اور استعانت کو اس کے ساتھ خاص کرتے ہیں ،اور خطاب کا صیغہ اس لیے لایا گیا کہ اختصاص پر دلالت کر ہے۔



تفسیر بیضاوی (دری) کی توجد کا کرد اور سُوْرَةُ الْعَابَحَةِ اور بیسب بے چینی اور بیداری کاسب وہ منحوں خبرتھی جو مجھ تک پیٹی لیتن مجمعے ابوالاسود کی موت کی خبرد کی میں۔

واتیا صحید منصوب منفصل....اع اوراتیا میر منفصل ہے اور جواس کے آخریس یاء اور کاف اور ہاء گلتے ہیں وہ حرف ہیں، تکلم، خطاب اور غائب کو بیان کرنے کے لئے زیادہ کردیتے گئے ہیں، نیز ان کا کوئی بھی محل اعراب نہیں جس طرح "انت" کی تاءاور "ایتک" کے کاف کا کوئی محل اعراب نہیں۔ اور طیل نے کہا کہ "ایتا "ان چیز وں کی طرف مضاف ہے اور ان کا استدلال اس مقولہ سے جس کو بیض عربیوں سے قتل کیا گیا ہے،

إذا بلغ الرجل الستين فإيالا وإيا الشواب جب آدمى سائم سال كابوجا تاب تواپنے آپ كونو جوان عورتوں سے دورر كھاور جوان عورتوں كواپنے پاس آنے سے منع كردے۔

بید حکایت شاذ اور نا قابل استعال ہے، اور بعض مفسرین نے کہا کہ حروف لواحق ضمیریں ہیں اور "ایتا" ان کے لئے سہارا ہے اس لئے کہ بینمیریں جب اپنے عوامل سے جدا کر دی گئیں، تو ان کا تنہا استعال متعذ رہو گیا۔لہذا "ایتا "کو ان کے ساتھ طل دیا گیا، تا کہ اس کے ساتھ مل کر مستقل ہو جائیں۔اور بعض مفترین نے کہا کہ دونوں چیزوں کا مجموعہ ضمیر ہے،اور بعض مفترین نے "ایتا می "ہمزہ کے فتحہ کے ساتھ اور ہتا کہ ہمزہ کو ہاء کے ساتھ بدل کر پڑھا ہے۔

والعبادة: أقصى غاية الخضوع...الخ

عبادت نام ہےانتہائی درجہ کے خصفوع اور تذلل کا ،اس سے طریق معبد مشتق ہے جس کے معنی مستعمل وذلیل کر دہ دراستہ ، اور اس سے تواب ذ و عبد قام ہے اس وقت بولتے ہیں جب کپڑ اسخت بناوٹ والا ہوا در چونکہ عبادت کے معنیٰ انتہائی خصفوع کے ہیں اس لیے لفظ عبادت صرف اس خصفوع وخشوع کے لئے استعال ہوتا ہے جوذات باری تعالی کے لئے ہو۔ مقرور:

والاستعانة: طلب المعونة وهى: إما ضرورية، أو غير ضرورية. والضرورية ما لا يتأتى الفعل دونه كاقتدار الفاعل وتصورة وحصول آلة ومادة يفعل بها فيها وعند استجهاعها يوصف الرجل بالاستطاعة ويصح أن يكلف بالفعل. وغير الضرورية تحصيل ما يتيسر به الفعل ويسهل كالراحلة فى السفر للقادر على المشى، أو يقرب الفاعل إلى الفعل ويحثه عليه، وله القسم لا يتوقف عليه صحة التكليف والمراد طلب المعونة فى المهمات كلها، أو فى أداء العبادات، والضبير المستكن فى الفعلين للقار ومن معه من الحفظة، وحاضرى صلاة الجماعة. أو له ولسائر الموحدين.

تفسير بيضاوى (سى) والمحرج ٨٢

أدرج عبادته في تضاعيف عبادتهم وخلط حاجته بحاجتهم لعلها تقبل ببركتها ويجاب إليها ولهذا شرعت الجماعة

**سُوْرَةُ الْعَايَّخَةِ** 

وقدم المفعول للتعظيم والاهتمام به والدلالة على الحصر ولذلك قال ابن عباس رضى الله عنهما (معداة نعبدك ولا نعبد غيرك) وتقديم ما هو مقدم فى الوجود والتنبيه على أن العابد ينبغى أن يكون نظرة إلى المعبود أولاً وبالذات. ومنه إلى العبادة لا من حيث إنها عبادة صدرت عنه بل من حيث إنها نسبة شريفة إليه ووصلة سنية بينه وبين الحق، فإن العارف إنما يخق وصوله إذا استغرق فى ملاحظة جناب القدس وغاب عما عدائه حتى إنه لا يلاحظ نفسه ولا حالا من أحوالها إلا من حيث إنها ملاحظة له ومنتسبة إليه، ولذلك فضل ما حكى الله عن حبيبه حين قال: لاَ تَحْوَرُنُ إِنَّ الله عن حيف قال على ما حكى الله عن حبيبه حين قال:

وكرر الضبير للتنصيص على أنه المستعان به لاغير، وقدمت العبادة على الاستعانة ليتوافق رؤوس الآي، ويعلم منه أن تقديم الوسيلة على طلب الحاجة أدعى إلى الإجابة.

وأقول: لما نسب المتكلم العبادة إلى نفسه أو هم ذلك تبجحاً واعتداداً منه بما يصدر عنه فعقبه بقوله:

وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

ليدل على أن العبادة أيضاً مما لا يتم ولا يستتب له إلا بمعونة منه وتوفيق، وقيل: الواو للحال والمعنى نعبدك مستعيذين بك. وقر ً بكسر النون فيهما وهى لغة بنى تميم فإنهم يكسرون حروف المضارعة سوى الياءإذالم ينضم ما بعدها. ترجم:

ادراستعانت نام ب مدد طلب کرنے کا ادر معونت ضروری ہوگی یا غیر ضروری۔ ادر ضروری وہ ہے کہ جس کے بغیر فعل حاصل نہ ہو جیسے فاعل کا قادر ہونا اور فاعل کو اس فعل کاعلم ہونا اور اس آلہ اور جادہ فاحاصل ہونا کہ جس آلہ کے ذریعے فعل اس مادہ میں انجام پائے گا۔ ادر ان معونات ضروریہ کے اکتھے ہونے کے دونت آ دمی کو اس فعل کا مستطبع قرار دیا جائے گا اور اس کو مکلف بنانا صحیح ہوگا۔ معونت غیر ضروریہ ان چیز دل کے بھی فراہم کرنے کا نام ہے۔ جو فاعل کو فعل کا مستطبع قرار دیا جائے گا اور اس کو مکلف ابحار بے اور اس قسم پر تخت تکلیف کا مدار ہیں۔



والبرادطلب المعونة في المهمات ... الخ

اور "ایتاک نست مین" میں استعانت سے مقصودتما ماہم اور مشکل کا موں میں طلب کرنا ہے یا بالخصوص ادائے عبادت کے سلسلہ میں ، اور "نعبد" اور "نست میں " میں جو ضمیر متکلم پوشیدہ ہے اس سے خود پڑھنے والا اور فر شینے جو اس پرنگران مقرر بیں اور حاضرین جماعت مراد بیں۔ یا خود پڑھنے والا اور جمیع مومنین مراد ہیں۔قاری نے اپنی عبادت کو تہوں میں شامل کر دیا اور اپنی حاجت کو ان کی حاجت کے ساتھ ملا دیا۔ عجب نہیں کہ اس کی عبادت ان کی عبادات کی برکت سے قبول کر لی جائے اور ان کی حاجت کے ساتھ اس کی حاجات پوری کردی جائے اور اس حکمت کے پیش نظر نما ذیا جماعت مشروع ہوئی میں شامل کر

وقدم المفعول للتعظيم والاهتمام ... الخ

اور مفتول لین "ایتا ی اکو تعظیم کے لئے مقدم کیا گیا یا مہتم بالثان ہونے کی وجہ سے ۔ اور د لالت علی الحصر کی غرض سے اور ای وجہ سے حضرت این عباس رضی اللہ عنہ نے "ایا ی نعبد " کے معنی "نعبد ک و لا نعبد غیر ک " سے کتے ہیں ۔ نیز "ایا ک" کو مقدم کیا گیا اس چیز کو پہلے لانے کے لئے جو وجو دواقعی میں سب سے پہلے ہے اور عابد کو اس بات پر تعبیہ کرنے کے لئے کہ اس کی نظر اوّل میں بلا واسط معبود کی طرف ہونا چاہتے اور پھر معبود سے عبادت کی طرف ، لیکن نظر الی العبادت اس حیثیت سے ہیں کہ وہ ایک عبادت ہے جو اس سے صادر ہوئی بلد اس حیثیت سے کہ طرف ، لیکن نظر الی کا منتہی ذات باری ہے اور اس کی نظر اوّل میں بلا واسط معبود کی طرف ہونا چاہتے اور پھر معبود سے عبادت کی طرف ، لیکن نظر الی العبادت اس حیثیت سے ہیں کہ وہ ایک عبادت ہے جو اس سے صادر ہوئی بلد اس حیثیت سے کہ دوہ ایک شریف نسبت ہے ہیں کا منتہی ذات باری ہے اور اس حیثیت سے کہ وہ عبد اور اللہ کر کم کے در میان ایک تعلق ہواں لئے کہ عارف بلند کا وصول الی العبادت اس حیثیت سے ہیں کہ وہ ایک عبادت ہے جو اس سے صادر ہوئی بلکہ اس حیثیت سے کہ دوہ ایک شریف نسبت ہے ہیں کا منتہی ذات باری ہے اور اس حیثیت سے کہ وہ عبد اور اللہ کر کم کے در میان ایک تعلق ہواں لئے کہ عارف بلند کا وصول الی اللہ اس دوقت ثابت ہو گا جب کہ وہ اللہ کر کم کے علاوہ ہر ایک سے غائب ہو کر صرف اللہ کر کم کی ذات میں مستقرق ہو عبائے یہاں تک کہ اپنی ذات اور اپنے احوال کی بھی پر داہ نہ کر ے ، اور اگر پر واہ کر سے می تو اس حیثیت سے کہ پندس اور حال اللہ کر کم کے ملاحظہ کا ذریعہ ہیں ، اور اس کی طرف منسوب ہیں ۔ اور ای لئے اس کلام کو جس اللہ کر کم نے اپنے حبیب حضرت میں مائٹ کر پہلی خوال کی طرف منسوب ہیں ۔ اور ای کے ایک کام کو جس اللہ کر کم ای اپنے حبیب حس اس میں کہ کہ ہوں نے کہ ہو کہ کہ ہوں نے کہ ہوں اس کہ ہو کہ کہ ہوں ہو ہوں اس کر اور کر اس کو میں اللہ کر کم کی ذات میں مسرت میں اور حال

لا تَحْزَنُ إِنَّ الله مَعْدًا محم نه كها بيتك الله جار بساته ب- (سور والتوبية يت نمبر 40)

اس کلام پر فضیلت دی گئی ہے جس کواللہ کریم نے اپنے کلیم حضرت موی علیہ السلام سے فقل کیا ہے جب کہ انہوں نے کہا .

ان معى رتى سيدىين بیشک میرارب میرے ساتھ ہے وہ مجھےاب راہ دیتا ہے۔ (سورۃ انشر آء آیت نمبر 62) وكرز الضهير للتنصيص ... الخ اور "ایتا ک"ضمیر کو مکرر لا یا عمیاس بات کی تصریح کے لئے کہ قابل استعانت صرف اللہ کریم کی ذات ہے اس کے علاوہ کوئی بھی لائق استعانت نہیں۔اورعبادت کواستعانت پرمقدم کرنے کی پہلی وجہ یہ ہے کہ آیتوں کے سرےایک جیسے ہوجا تحیں

تفسير بيضاوى (رر) جاند حد حد الماتية See. ، ،اوردوسری وجہ بیہ ہے کہ پینہ چل جائے کہ ضرورت وحاجت کے سوال سے پہلے دسیلہ بیج دینا قبولیت کے لئے داعی ہے۔ اور میں کہتا ہوں کہ جب مشکلم نے عمادت کی نسبت اپنی طرف کی تو اس نسبت نے اس کے دل میں ایک زعم اور اپنے صادر ہونے والی عمادت کا وزن بطریق وہم پیدا کردیا گیاتواللہ کریم نے اس کے بعد "نسبتھین" ذکر فرمایا، تا کہ اس بات پر رہنمائی ہوجائے کہ عبادت بھی انہی چیزوں میں سے ہے جواللہ کریم کی مدد کے بغیر کھمل اور درست نہیں ہو سکتیں۔اور بعض مفتر ین کا کہناہے کہ "وایا ک نستعین <sup>امی</sup>ں واؤ حالیہ ہے اور آیت کے معنیٰ "نعبد ک مستعینین بک" یعنی اے اللہ ہم تیرى بى عبادت كرتے ہيں اس حال ميں كہ تجوہى سے مدد بھى چاہتے ہيں ۔اور بعض مفتر بن نے "نعبدو نستعين " كے نون کو مفتوح پڑھنے کی بچائے مکسور پڑھا ہے اور بیلغت بنی خمیم کی ہے، کیونکہ بیلوگ یاء کے علاوہ باقی علامات مضارع کو جب کهان کا مابعد مضموم نه بوکسره دیتے ہیں۔ العبودية كامقهوم: (عبد) کے معنی ہیں کسی کے سامنے ذلت اور انکساری ظاہر کرنا مگر العباد ۃ کالفظ انتہائی درجہ کی ذلت اور انکساری ظاہر کرنے پر بولاجاتا باس سے ثابت ہوا کہ معنوی اعتبار سے العبادة کالفظ العبودية سے زيادہ بليغ بے لہذا عبادت کي ستحق بھی وہي ذات ہو یکتی ہے جوبے حدصاحب افضال وانعام ہواورایسی ذات صرف ذات الہی ہی ہے اس لیے فرمایا: أَلَّا تَعْمِلُوا إِلَّا إِيَّاتُهُ (مورة الاسراء آيت نبر 23) كماس كسواكس كى عبادت نه كرو\_ عبادت کی اقسام: عبادة دوتسم پرب، (1) عبادت بالتسخير جسے ہم جود کی بحث میں ذکر کر چکے ہیں۔ (2) عبادت بالاختیار اس کا تعلق صرف ذوی العقول کے ساتھ ہے یعنی ذوی العقول کے علاوہ دوسری مخلوق اس کی مكلف نہيں۔ آيت كريمة اعْبُلُوا رَبَّكُمُ (سورة البقرة آيت مرد 21) اینے پروردگارکی عبادت کرو۔ اورابتدى بندكى كرو وَاعْبُلُوا الله (سورة النساء آيت مرر 36) میں اسی دوسری مشم کی عبادت کا تظم دیا <sup>ع</sup>لیا ہے۔ الاستعانه: ال كامعنى مددطلب كرناب،

ALLES LI

. شۇرتۇالقايىخە

تفسير بيضاوى (درى)

قرآن مجيد من ب، استويدوا بالطري والطلاق (سورة المعدة بعد مدر 45) مر اور مارد المعد المدر 45) مر اور مارد

[سورة الفاتحة (1) : آية 6] الميكاالقراط المُسْتَقِيمَ (<sup>6</sup>)

ترجمه: "بهم كوسيد هاراسته جلا" -

اهُ بِنَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ

بيان للمعونة المطلوبة فكأنه قال: كيف أعيدكم فقالوا المُرِدّا. أو إفراد لما هو المقصود الاعظم.

والهداية دلالة بلطف ولللك تستعمل في الخير وقوله تعالى: فَاهْدُوهُمْ إلى صِراطِ الْجَحِيمِ وارد على التهكم. ومنه الهداية وهوادى الوحش لمقدماتها، والفعل منه هدى، وأصله أن يعدى باللام، أوإلى، فعومل معاملة اختار في قوله تعالى: وَاخْتَارَ مُوسى قَوْمَهُ

وهداية الله تعالى تتنوع أنواعًا لا يحصيها عد كما قال تعالى: وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْبَةَ اللهِ لاَ تُحصُوها ولكنها تنحصر في أجداس مترتبة:

الاول: إفاضة القوى التي بها يتمكن المرء من الاهتداء إلى مصالحه كألقوة العقلية. والحواس الباطنة والمشاعر الظاهرة.

الثانى: نصب الدلائل الفارقة بين الحق والباطل والصلاح والفساد وإليه أشار حيث قال: وَهَدَيْناهُ النَّجْدَيْنِ وقال: وَامَّا ثَمُودُ فَهَدَيْناهُمُ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمى عَلَى الْهُدى.

الثالث: الهداية بإرسال الرسل وإنزال الكتب، وإياها عنى بقوله: وَجَعَلُناهُمُ لَيَمَةً يَهْلُونَ بِأَمْرِداوقوله:

إِنَّ هٰذَا الْقُرْآنَ يَهُدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ.

الرابع: أن يكشف على قلوبهم السرائر ويريهم الاشياء كما هى بالوح، أو الإلهام والمنامات الصادقة، وهٰنَا قسم يختص بنيله الانبياء والاولياء وإياد عنى بقوله: أُولئِكَ الَّنِينَ هَدَى اللهُ فَبِهُداهُمُ اقْتَنِهُ. وقوله:

تفسير بيضاوى (٧٠) ديا حرك الم **سُوْرَ قُالْمَا بَحَةِ** وَالَّلِينَ جاهَلُوا فِيدا لَتَهْدِيَتُهُمْ سُهُلَا. فالمطلوب إما زيادةما منحونا من الهدى، أو الثبات عليه، أو حصول المراتب المرتبة عليه. فإذا قاله العارف بالله الواصل عنى به: أرشدنا طريق السير فيك لتمحو عنا ظلبات أحوالدا، وتميط غواشي أبداندا، لنستصىء بدور قدسك فنراك بدورك. والامر والدعاء يتشاركان لفظاً ومعنى ويتفاوتان بالاستغلاء والتسفل وقيل: بالرتبة. والسراط: من سرط الطعام إذا ابتلعه فكأنه يسرط السابلة. ولذلك سمى لقباً لأنه يلتقمهم. والضِّراط من قلب السين صاداً ليطابق الطاء في الإطباق وقد يشمر الصاد صوت الزاى ليكون أقرب إلى المبدل منه. وقرأ ابن كثير برواية قنبل عنه، ورويس عن يعقوب بالاصل، وحمزة بالإشمام، والباقون بالصاد وهو لغة قريش، والثابت في الإمام وجمعه شرط ككتب وهو كالطريق في التذكير والتأنيث. والْمُسْتَقِيمَ المستوى والمرادبه طريق الحق، وقيل: هو ملة الإسلام. 2]

المُلِكَا الصِّراطَ الْمُسْتَقِيمَ ... الخ

ال آیت کریمہ میں اس معونت کی وضاحت ہے جو "نستعین" میں طلب کی گئی ہے، تو گویا اللہ کریم نے بندوں سے پوچھا کہ میں تمہاری کس قسم کی مدد کروں بندے نے "اہد نا الصراط المستقیم" کے ساتھ جواب دیا کہ سید ھے راستہ پر چلادیکینے اور مقصود اعظم کوائں آیت کریمہ سے علیحدہ بیان کردیا گیا۔اور ہدایت واسباب اطاعت کو پیدا کر کے رہنمائی کرنے کا نام ہے اور اس وجہ سے ہدایت کا استعال صرف خیر میں ہوتا ہے اور باقی رہا اللہ کریم کا فرمان،

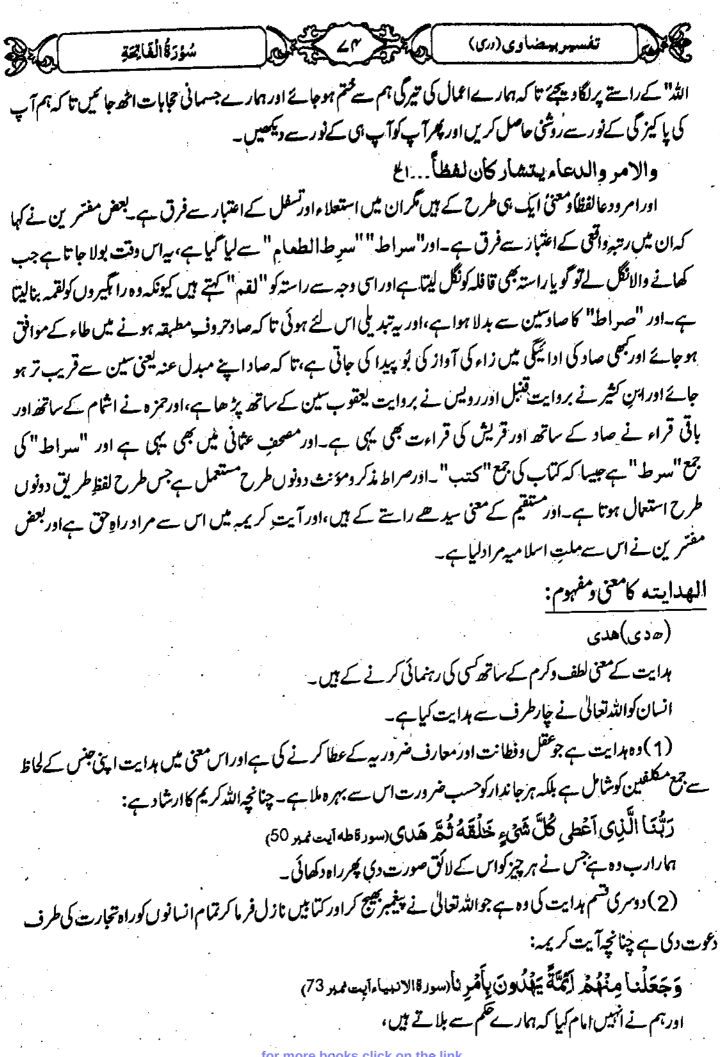
فا الدُو الله الله الجوجيد ان سب كوما تكورا و دوزخ كی طرف (سورة الله افات آیت نمبر 23) جس میں شرك معنى موجود ہيں ،للہذا دہ استہزاء پر محمول ہے اور اس ہدايت سے ہديد بمعنى تحفہ اور ہودى الوحش گلوں نے پش

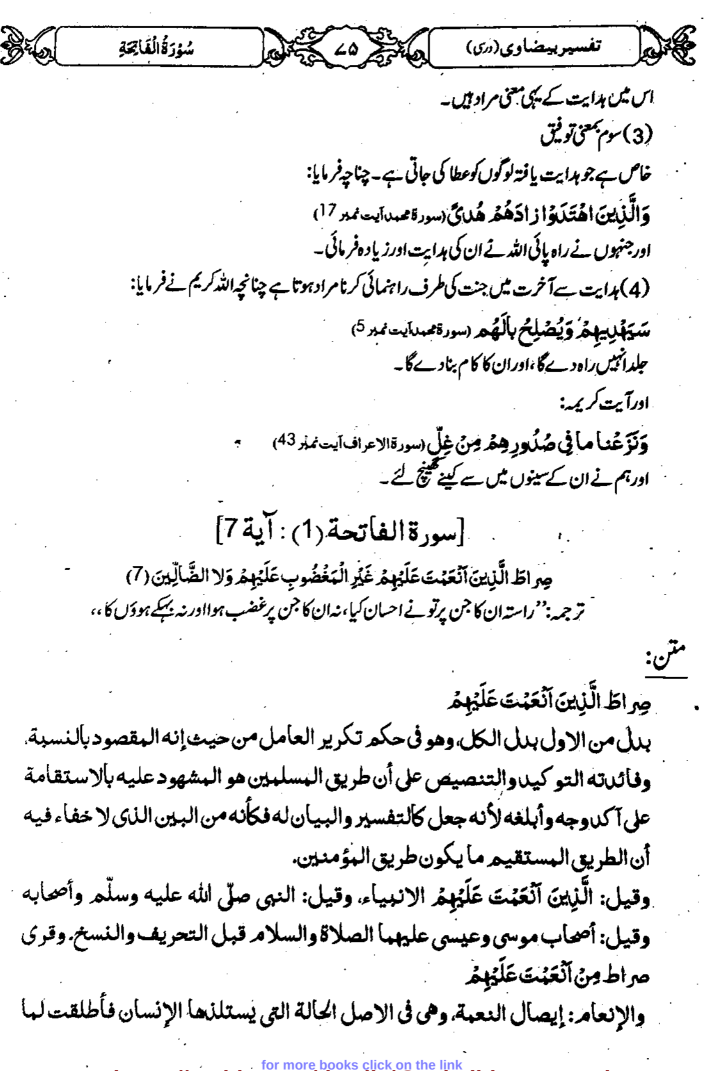
روجالور ماخوذ ہیں۔ ادر ہدایت کالعل اس کی ماضی "بیدی" ہے اور اس کا اصل استعال یہ ہے کہ (اپنے مفعول ثانی کی طرف) لام یا الی کے داسط کے ساتھ متعدی ہولیکن آیت میں اس کے صلہ کو حذف کر کے بغیر واسط کے متعدی کر دیا گیا، جس طرح کہ اللہ کریم کے فرمان،

**ۊ**ٵڂؾٵڗڡؙۅڛڰۊؙۅٛڡٙ؋ڛؠ۬ۼؾڹڗڿؙڵٳڵۣؠيڤؾؚؾٵ

8ĩ la سؤزة القابحة تفسير بيضاوى (٥٠٥) دو ترجيح ٢٢ ادر موئی نے ایکی قوم سے ستر مرد ہمارے دعدہ کے لئے چینے۔ (سور ۱۱۷ سراف آیت نمبر 155 ) میں "اختار" کے صلمین کو حذف کر کے "قومہ " کی طرف بلا واسطہ متعدی کرد یا حما۔ وهداية الله تعالى تتنوع أنواعاً ... اخ اوراللَّد کریم کی ہدایت مختلف قسموں پرمشمن ہے جن کا شارمکن نہیں،البتہ اس کی اجناس محدود ہیں جن میں وہ مخصر ہے اور ان جنسوں میں ترتیب ہے یعنی بعد والی جن پہلی پر مرتب ہورہی ہے۔ پہلی جنس ان قو توں کا فیضان ہے کہ جن کی وجہ سے انسان اپنے مصالح تک راستہ تلاش کرنے پر قادر ہوجاتا ہے جیسا کہ قوّت عقلیہ اور حواسِ باطنہ کا فیضان اور دوسری جنس ان دلاکل کا قائم کرتا ہے جوجن وباطل اور در تنگی وبگاڑ کے درمیان امتیاز پیدا کریں اور اور اللہ کریم نے ای قسم کی طرف اپنے اس فرمان ---وَهَدَيْناكُ النَّجْدَيْن وَاَمَّا ثَمُودُ فَهَدَيْناهُمُ فَاسْتَحَبُّوا الْعَبِي عَلَى الْهُرِي. اور تیسری جنس سے کہ اللہ کریم نے رسولوں کو بھیج کر اور کتابیں نازل فر ماکر رہنمائی فر مائی ،اور اللہ کریم کے مندرجہ ذیل اقوال میں اس ہدایت کی طرف اشارہ ہے۔ وَجَعَلُناهُمُ اكْمَةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا اورالتدكريم كادوسراقول، إِنَّ خُذَا الْقُرَآنَ يَهُدِي لِلَّتِي هِيَ آقُوَمُ. ادر ہدایت کی چوتم جنس سے کہ اللہ کریم لوگوں کے دلوں پر راز کی باتیں منکشف کردے اور اشیاء کی حقیقتوں پر ان کو با خر کرد ب اب بیکشف حقائق اوراشیاء کا دیکھنا خواہ مدیند ریعہ وجی ہویا یا الہام اور سیچ خوابوں کے ذریعے ہو، اس چوتھی جنس کی تحصیل حفرات انبیاءدادلیاء کے ساتھ مخصوص ہے اور اللہ کریم کافر مان اس کی تائید کرتا ہے، أُولئِكَ الَّذِينَ هَرَى اللهُ فَبِهُداهُمُ اقْتَدِة. وَالَّذِينَ جاهَدُوا فِينا لَتَهْدِيَنَّهُمُ سُبُلَنا. (تواللدكريم كى حمد وثناءكرف والے بندے)كا "اهدنا الصراط المستقيم" مقصودان بدايت پر اضافداور ثابت قدى طلب كرنا ب جواب اللدكريم كى طرف ب عطاكى كى ب يابدايت يجس درجه يرفائز باس يرمرتب مون والے الم مدارج كاحصول مقصود ب يس جب عارف واصل "اهدنا" ب ك كاتواس كى مراد يد جوكى كە" اب الله مجھ سير فى

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari







https://archive.org/detai hasanattari

سُؤرَةُ الْعَايَمَةِ کانی تفسیر بیضاوی (۳۵) کی تشکیر ۲۷ کے ت كى نعتو ا محافرادا كرچەشار يىن بيس آسكت جىيا كەخوداللد كريم كاارشاد ب، وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوهَا اورا گراللد کی تعتنیں کنوتوانہیں شارنہ کرسکو کے ۔ (سورۃ انحل آیت نمبر 18). جنسی اعتبار سے نعمت دوقسموں پر ہے دنیا وی اور اخروی ، پھر دنیا وی کی دونسمیں ہیں دہمی یعنی اللہ کریم کی عطا کر دہ اور د دسری کسبی۔ پھر وہبی کی دوشت میں ہیں روحانی جیسے کہ انسان کی ذات میں روح کا پھونکنا اور اس روح کوعقل سے اور عقل کے بعدجو باطني قؤتيس حاصل ہوتی ہيں،ان سےروشن كرنا اور باطني توتيس يعنى فہم وفكر ونطق ہيں اورجسمانی ڈھانچ كو پيدا كرنا،اور ان قوتوں کو پیدا کرنا جواس ڈھانچے میں سموئی ہوئی ہیں ،ادر ان کیفیات کو پیدا کرنا جواس بدن کو عارض ہیں یعنی صحت ادر اعضاءکا کمال۔اورسبی نعمت سے مرادنفس کور ذائل سے پاک کرنا اور اس کواخلاق اورعمہ وصلاحیتوں سے مزین کرنا۔اور بدن کو ا يحصاور خوبصورت زيورات سے سجانا اور مال دمر تبہ كا حاصل ہونا ہے، اور اخروی فحمت سے بے کہ اللہ کریم اس کی غلطیوں کو معاف کردے اور اس سے راض ہو کر اعلیٰ علیمین میں مقرب فرشتوں کے ساتھ ہمشکی عطافر مائے اور آیت کریمہ میں اخروکی نعہتوں اوران کے دسائل مراد ہیں کیونکہ اس کے سواد دسری نعمتوں میں تو مومن د کا فر دونوں شامل ہیں۔ تحقيق لفظ صراط: (Right path) أصراط (Right path) بمعنى سيرهى راه،قر آن مجيد مي ب: وَأَنَّ هٰذا حِر احِي مُسْتَقِيمًا (سورة الانعام آيت مرد 153) اورىيكەيەي مىراسىدھاراستە-صراط ادرسراط میں فرق: ات سراط (بسین مصملہ ) پڑھا جاتا ہے ملاحظہ ہو۔ (س ط)السراط کے معنی آسان راستہ، کے آتے ہیں اور اصل میں سرطت الطعام وزار دید سے مشتق ہے جس کے معنی طعام کونگل · جانے کے ہیں۔ اور راستہ کو صراط اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ راہر وکو کو یا نگل لیتا ہے یا راہر واس کو نگتا ہوا چلایا جاتا ہے۔ مثل مشهوري قتل ارضا عالها وقتلت ارض جاهلها کہ واقف کار ہوتو زمین کو مارڈ التا ہے لیکن نا واقف کوزمین ہلاک کردیتی ہے۔ https://archive sanattari

| 36                                      | سُوْرَةُ الْعَالِحَةِ                 | 21 27 6                                 | تفسيربيضاوي(‹رى)                           |                     |
|-----------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------|
| ,<br>                                   |                                       |                                         | ام:                                        | لاابوتما            |
|                                         |                                       |                                         | سی۔<br>م نے کہا ہے:                        |                     |
|                                         | کبه                                   | عاها اذا مااليون يتهلسا                 | به الفيما في بعد ماكان حقبة ر              |                     |
| ) د بلاکرد یا۔ای                        | )<br>کوجنگلات نے کھالیا یعنی          | مرسبز جنگلوں میں کھاس کھا کی اب اس      | کے بعدکواس نے ایک زمانہ درازتک             | اک-                 |
|                                         |                                       |                                         | لولقماور ملتقم بحى كهاجاتا باسلحا          |                     |
|                                         |                                       |                                         | نقامت:                                     |                     |
|                                         |                                       |                                         | <br>تقامة(استفعال)                         | الاسن               |
| وجنانحه التدكريم                        | دبجي صراطمتنقيم كها كمات              | نے بے ہیں اور تشبیہ کے طور پر راہ حق کو | في راسته خط ستقيم كي طرح سيدها هو-         |                     |
| 1                                       | · • •   · •                           |                                         |                                            | فرمايا:             |
| <b>.</b> .                              | •                                     | المحة آيت نمير 6)                       | لَا الصِّر اطَ الْمُسْتَقِيمَ (سورة ال     | اهُدِ               |
|                                         |                                       |                                         | يدحاراستدجلا_                              |                     |
| چتانچہ اللہ کریم                        | رہنے کے ہوتے ہیں۔                     | ی راہ پر چلنے اور اس پر ثابت قدم        | ) انسان کی استفامت کے معنی سید             | أوركنح              |
| · · ·                                   | •                                     | •                                       | :[[                                        | ارتثادفر.           |
|                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | امُوًا (سورةفصلت آيت مير 13)            | نِيْنَ قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَق | <b>ِ</b> إِنَّ الَّ |
|                                         |                                       | رثابت قدم رہے۔                          | دہ جنہوں نے کہا ہما رارب اللہ ہے پھ        | بيثك و              |
| -                                       |                                       |                                         | •<br>•                                     | :0                  |
|                                         | •                                     | نَ                                      | بَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّي      | <br>غَيْرِ الْ      |
| J.C                                     | من الغضب والضا                        |                                         | من الَّذِيبَنَ على معنى أن المد            |                     |
| رب. او<br>معادر                         | بطلقة. وهي نعبة الا                   | أنهجر جمعوا بين النعبة ال               | له مبينة أو مقيرة على معنى                 | صفة                 |
| -0-r,                                   |                                       | <u>ڊ</u> ل                              | السلامةمن الغضب والضلا                     | وبين                |
| 5.084                                   | ة إذا لمريقص به و                     |                                         | إنما يصح بأحد تأويلين، إم                  |                     |
|                                         | ·                                     | · •                                     | لى فى قولە:                                | كالمح               |
| ارغد                                    | ك فيكرمني. أوجع                       | هم: إنى لأمر على الرجل مثل              | مرُّ على اللئيم يَسُبُّني وقول             | ولَقَدِا            |
| , , , , , , , , , , , , , , , , , , , , |                                       | مأله ضر واحر وهم البنع                  | ، بالإضافة لأنه أضيف إلى                   | معرفة               |



الحركة من غير السكون. وعن ابن كثير نصبه على الحال من الضبير المجرور والعامل أنعمت. أو بإطمار أعنى. أو بالاستثناء إن فسر النعم بما يعم القبيلين. والغضب: ثوران النفس إرادة الانتقام، فإذا أسند إلى الله تعالى أريد به المنتهى والغاية على ما مر، وعليهم فى محل الرفع لأنه نائب مناب القاعل بخلاف الاول، ولا مزيدة لتأكيد ما فى غير من معنى النفى. فكأنه قال: لا المغضوب عليهم ولا الضالين. ولذلك جاز أنا زيداً غير ضارب، كما جاز أنا زيداً لا ضارب، وإن امتنع أنا زيدا مثل ضارب وقر وَعَيْرُ الضالين

والضلال: العدول عن الطريق السوى عمداً أو خطاً، وله عرض عريض والتفاوت ما بين أدناة وأقصاة كثير.

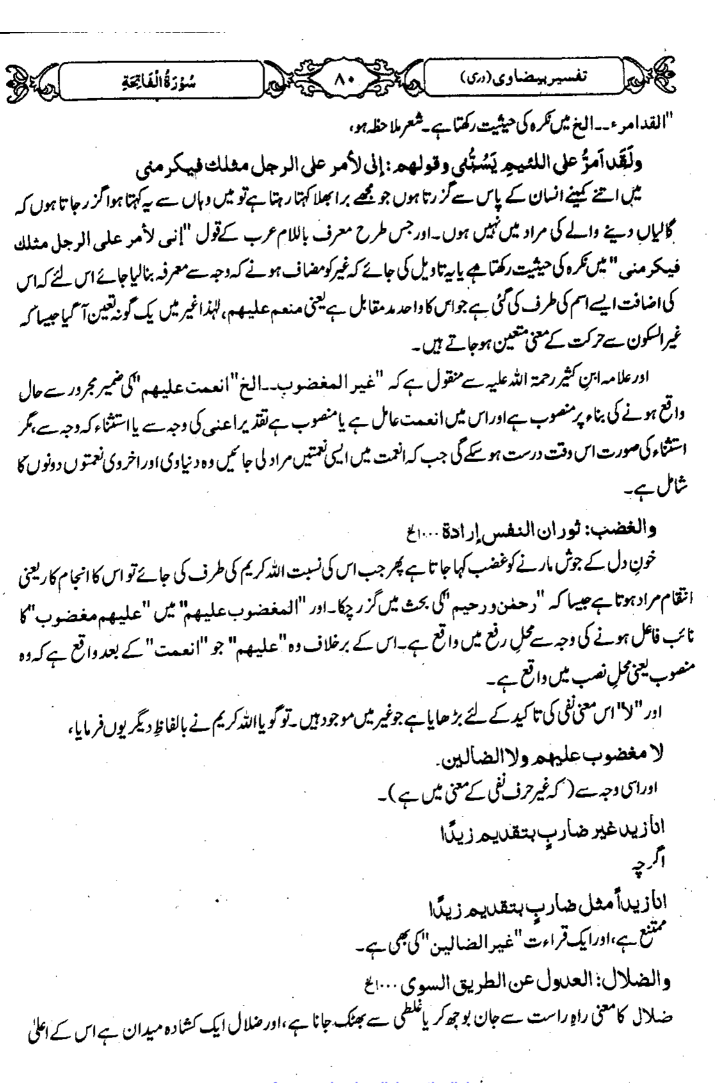
قيل: الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ اليهود لقوله تعالى فيهم: مَنْ لَعَنَهُ اللهُ وَغَضِبَ عَلَيُهِ. والضَّالِينَ النصارى لقوله تعالى: قَدُ ضَلُّوا مِنْ قَبُلُ وَاضَلُّوا كَثِيراً. وقدروى مرفوعاً، ويتجه أن يقال: المغضوب عليهم العصاة والضالين الجاهلون بالله، لأن المنعم عليه من وفق للجمع بين معرفة الحق لذاته والخير للعمل به، وكان المقابل له من اختل إحدى قوتيه العاقلة والعاملة. والمخل بالعمل فاسق مغضوب عليه لقوله تعالى فى القاتل عماً وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ. والمخل بالعقل جاهل ضال له: فَماذا بَعْدَ الْحَقِ إِلَّا الضَّلُول.

ترجمه:

عَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِّينَ ....

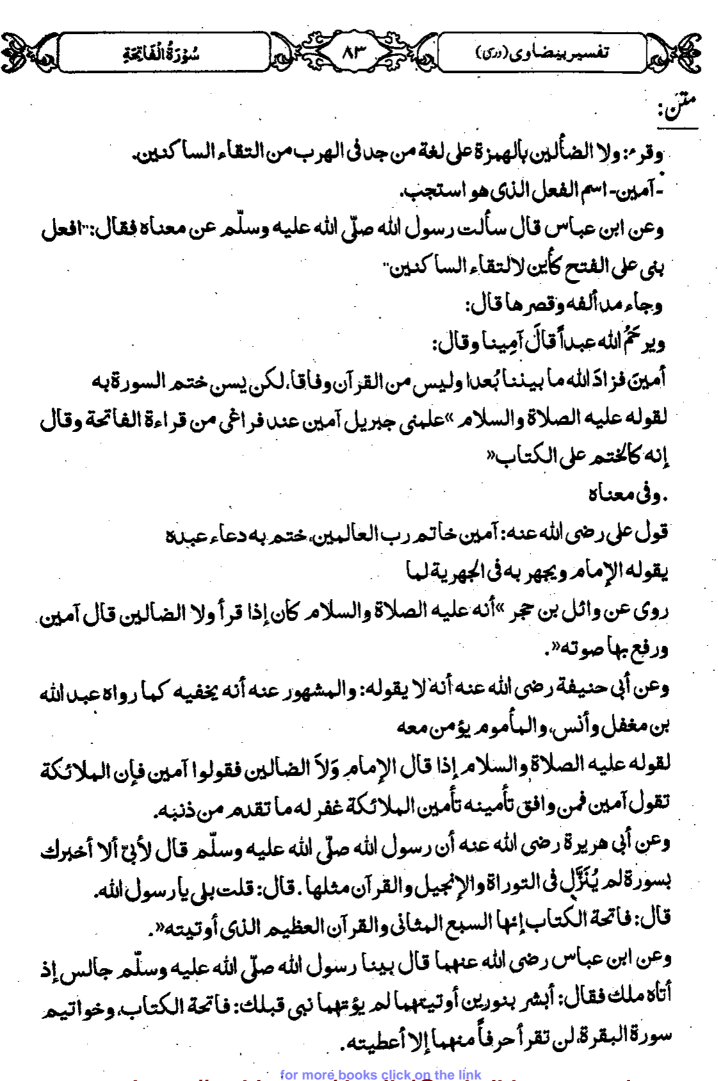
بیکلام "الذین ۔۔ الغ "کابدل الکل ہے اس معنی میں کہ منعم علیہ ج بی لوگ ہیں جواللد کریم کے غضب اور گمرابی سے دور جل، یا بی عبارت ماقبل کے لئے صغب کا مغد یا صغب مقیدہ ہے اس معنی میں کہ منعم علیہ پندسیت مطلقہ لیحنی ایمان ونعت کا ملہ لیتن اللہ کریم کے خضب اور گمراہی سے سلامتی کے جامع ہیں ۔

وذلك إنما يصح باًحد تأويلين ٤٠ اس عبارت كوصفت بنانا دوتا ويلوں ميں سے كسى ايك كے ذريعہ يق صحيح ہوسكما ہے۔ پہلى يہ كہ اسم موصول كونكرہ كے درجہ ميں ركھا جائے جب كہ اس سے كسى معہود خارجى كا قصد نہ كيا جائے ،جس طرح معرف باللام يعنى لفظ اللئيدہ شاعر كے قول ميں



سُوْرَقُالْغَارْحَةِ 86 تفسير بيضاوى (٥٠٠) ٢٠ ٢٠٠٠ اورادنى درجد ، درمان بهت فرق ب- بعض مغترين في كهاكه "مغضوب عليه" معمراد يهوديون، كيونك التدكريم ف ان کے بارے میں قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے، فمتهمر من لغنة الله وغضب عليهمر اور "الضالين" معمراد نصارى إلى كيونك اللدكريم فان ك بار ب مي ارشاد فرمايا: قَرُّضَلُّوا مِن قَبُلُ وَأَصَلُّوا كَثِيرًا جو يهل كمراه بو يح اور بېټول كوكمراه كيا- (سورة المائدة يت نمبر 77) اورایک مرفوع روایت میں بھی اس تول کی تائید کی کٹی ہے اور اس کی وجہ ہیہے کہ یوں کہا جائے کہ "مغضوب علیہ 🛱 یے نافر مان اور "ضالین" سے مراد وہ لوگ ہیں جواللہ کریم کی معرفت سے کورے ہیں اس لیے منعم علیہ وہ ہے جسے حق اور خیر دونوں کی معرفت عطا کی محمد معرفت تو برائے حق ،ادرخیر کی معرفت اس برعمل کرنے کے لئے ،تواب منعم علیہ کا مقابل وہ ہوگاجس کی دونوں تؤتوں یعنی عاقلہ وعاملہ میں سے کوئی ایک مختل ہو کئی ہو چنانچہ جس نے قوّت عمل کو تحس کردیا وہ فاسق مغضوب علیہ ہے۔ اس لیے کہ اللہ کریم نے عمد افتل کرنے والے آ دمی کے بارے میں ، وغضب اللهعليه فرمایا ہے اورجس نے توّت عاقلہ کو خل کردیا وہ جاہل وگمراہ ہے، کیونکہ اللہ کریم نے "خدما ذابعد الحق الا الصلال "فرماياب-نعمت كالمعنى: (ن عمّ)النعمة (Blessing) اچھی حالت کو کہتے ہیں۔اور یہ فعلة کے وزن پر بے جو کسی حالت کے معنی کوظاہر کرنے کے لئے آتا بے جیسے: جلسةوركبة وغيرةذالك اور نعمة كمعنى تنعم يعنى آرام وآسائش كي بي اوريد فعلة كوزن يرب جومرة ب جومرة كالتعال موتا ہے جیسے: ضربة وشتمة اور نعمة كالفظ اسم جنس ہے جو کليل وكثير کے لئے استعال ہوتا ہے چنانچے قر آن مجيد ميں ہے، وَإِنَّ تَعُرُّوا نِعْبَةَ اللهِ لا تُحْصُوها (سورة النحل آيت مرا 18) ادرا گرخدا کے احسان تن کنے لگونو شارنہ کر سکو۔ لفظِ غير كامعنى: (Stranger) غیر(Stranger) اور غیر محض کفی کے لئے یعنی اس سے سی دوسر ہے معنی کا اثبات مقصود نہیں ہوتا جیسے مردت بر جل غیر قبائم یعنی میں ایسے

تفسيربيضاوى(س) Ar Zila سورةالعاتمته آدمى مے ياس ب كزراجو كمرانيس تعاقر آن ميں ب: وَمَنْ أَضَلُّ مِحْنِ انَّبَعَ هَوالْابِغَيْرِ هُرَى مِنَ اللهِ (سورةالعمس آيد بمبر 50) ادراس سے بڑھ کر کمراہ کون جوابتی خواہش کی پیروی کرے اللہ کی ہدایت سے جدا۔ لفظ غضب كامعنى: (violence) الغضب (Violence) انقام کے لئے دل میں خون کا جوش مارنا اس لئے نبی کریم من فی بر نے فر ما یا ہے، اتقو ا الغضب فأنه جمرة توقدئي قلب ابن ادم الم ترو الى امتقاح اوداجه وحمرتة عينيه کہ خصہ سے بچو بیشک وہ انسان کے دل میں دکہتے ہوئے انگارہ کی طرح ہےتم اس کی رگوں کے پھولنے اور آنکھوں کے سرخ ہوجانے کونہیں دیکھتے ،لیکن غضب المیٰ سے مرادا نقام (اورعذاب) ہوتا ہے،قر آن مجید میں ہے۔ فَباأُو بِغَضَبٍ عَلى غَضَبٍ (سورة المقرة آيت ممر 90) توغضب يرغضب كسرادار موئ وَبَاؤُ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ (سورة آل عران آيت مبر 112) ادر خفب اللي كمز ادار جوئے۔ وَمَنْ يَحْلِلُ عَلَيْهِ غَضَبِي (سورةظه ايس مهر 81) اورجس پر مير اغصه نازل ہوا۔ غَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمُ (سورة المجادلة آيت ممر 14) ادرالله ال يرغضب ناك موكا-ادرآیت کریمہ: عَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمُ (سودة الغاتمة آيت عهر 7) ندان کے جن پر غصے ہوتارہا۔ میں بعض نے کہا کہ مغضوب علیہ مے یہودمراد ہیں اور غضبة کے معنی سخت چتان کے ہیں۔ المغضوب بهت زياده غصيهون والابيرمانپ اور تيرمزاج افتني پر مجمي بولاجا تاب - بعض ن کهاب که خلاں غضبة کے معنی ہیں فلاں بہت جلد غصے ہونے والا ہے۔ بعض نے بیان کیا ہے کہ غضیت لفلان کے معنی کسی زندہ پخص کی حمایت میں ناراض ہونا ہیں اور غضبت بد کے معنی کسی مردہ مخص کی جمایت کے لئے خضب ناک ہونا۔ https://archive.org/ ohasanattari



تفسير بيضاوى (رى) ما محمد مراجع سُوْرَةُ الْعَاجَمَةِ وعن حذيفة بن اليمان أن رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال: »إن القوم ليبعث الله عليهم العلاب حكمًا مقضيًّا فيقرأ صبى من صبياً بهم في الكتاب: الحَمْلُ يله رَبِّ العالَيدِينَ فيسبعه الله تعالى فيرفع عنهم بذلك العلاب أربعين سنة ادر "ولالضالين" كى ايك قراءت ہمزہ مغتوجہ کے ساتھ بھی ہے،اد بيان لوگوں كى لغت پر مبنى ہے جواجتماع ساكنين ے بحالے کی بحر پورکوشش کرتے ہیں۔ "آمین" فعل "استجب 'کا نام ہے، اور حضرت این عباس رضی اللہ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور نبی کریم مقاطلاً کیم سے اس کے معنی پو پہلے گئے تو آپ مقاطلاً کیم نے فرمایا ، اس کے معنی "افعل" کے ہیں۔ یعنی اے میرے اللہ کریم میرا کام کردے۔اور بیلفظ آمین اجتماع ساکنین کی دجہ سے مبنی برفتہ ہےجیسا کہ "ایں" اور "آمین" الف مدودہ دمقصورہ دونوں کے ساتھ کلام عرب میں دارد ہے۔(الف مدودہ) شاعر کے قول میں ، ويرتخ اللهعمد قال آميدا اورمقصوره أمين فزادانله مابيننا بعدا

اورلفظ آمین بالا تفاق جز وِقر آن نہیں لیکن آمین کہہ کرسورۃ فاتحہ کونٹم کرنا سنت ہے کیونکہ نبی کریم ملکظ لیکڑی کا فرمان ہے کہ مجھے جبر یل امین نے میر بے قراءت فاتحہ سے فارغ ہونے کے بعد آمین کہنے کی تعلیم دی ،اور یہ کہا کہ آمین بحیثیت خط کی مہر کے ہےاورای حدیث کے ہم متی حضرت علی کتر ماللہ وجہ مال کریہ کا ارشاد ہے ،فرماتے ہیں ، کہ آمین "رب العالمین" کی مہر ہے ،اس نے اپنے بندے کی دعا اس پر کھمل کی۔

يقوله الإمام ويجهر به في الجهرية لما ... اخ

امام بھی آمین کیے گا، جہری نماز میں بآواز بلند کیے گا، کیونکہ حضرت دائل بن حجر رضی اللہ عنہ سے مردی ہے کہ نبی کریم ملاظینی " ولاالصالین" پڑھنے کے بعد آمین کہتے تھے،ادر بوقتِ آمین آواز بلندر کھتے تھے۔

ادرامام اعظم الوحنيف رضى اللد عند مصبنقول ب كدامام آمين ند كم ادران كى مشهورر دايت بيب كدامام آمين كم ليكن آستداً داز كساته جيرا كد حفرت عبد الله بن مغفل ادر حضرت الس رضى الله عنهما كى روايت سے ثابت ب ادر متقدى بھى امام كساته آمين كم كلاس لينے كه بى كريم مل طلق الله كافر مان ب كه جب امام "ولا الصالين" كم توتم آمين كمو، اس لينے كه فرضتے بھى آمين كم كلاس لينے كه بى كريم مل طلق الله كافر مان ب كه جب امام "ولا الصالين" كم توتم آمين كمو، اس لين فرضتے بھى آمين كم قل بى بى كريم مل طلق الله كافر مان ب كه جب امام "ولا الصالين" كم توتم آمين كمو، اس لين كر فرضت بعى آمين كم قل بى بى بى كريم مل طلق الله كافر مان ب كه جب امام "ولا الصالين توتم آمين كمور الس لين كريم اور حضرت الوهر يره رضى الد عند مردى ب كه بى كريم مل طلق الله بي كموافق موكى اس كه بي كم يكن الله اور حضرت الوهر يره رضى الد عند مردى ب كه بى كريم مل طلقاتي الم في حضرت ابن رضى الله عنه كرو مايا بتم كواليى سورت نه بتا كان جس كى مش تورات ، انجيل ، اور قرآن ميں تازل نيس ہوتى ، ميں في عرض كيا ضرور يارسول الله سائين اله موافق ال

سُوْرَةُ الْعَارَبْحَةِ تفسير بيضاوى (٥٠) ها تحري ٨٨ حيان نے فرمایا سورہ فاتحة الكتاب يحقيق كريك "السبع المشانى" اور قرآن باك ب ي ي تنها ميں بى ديا حميا - اور حفرت ابن عباس رضی اللدعنہ سے روایت ہے کہ ایک دن ہم نبی کریم من فالا اللہ کے پاس تھے اچا تک ایک فرشتہ آیا اور کہا آپ دونور کی خوشخبری حاصل سیجتے، جوآپ ملاطاتین کے علاوہ سی نبی کوبھی عطانہیں کئے گئے ،ان میں سے ایک سورۃ الفاتحہ ادر ددسرا نورسورہ بقرہ کی آخری آیتیں ہیں،ان میں سے ہر ہرلفظ کی تلاوت پر آپ کونور عطا کیا جائے گا۔ اور حضرت حذیفہ بن یمان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی کریم مل طل کے برمایا کہ اللہ کریم کسی قوم پر لا زمی طور پر عذاب نازل کرنے ارادہ فرماتا ہے، درایں اثناءاس قوم میں ایک بچ قرآن سے "الحمد للدرب العالمین" پڑھتا ہے، تو اللدكريم اس كوينت بي اوراس كى وجد اس توم سے عذاب كوچاليس سال كے لئے دوركرد يے بي -ضالين تح معانى: (Abhorrencey)الضلال کے معنی سیدھی راہ سے بہت جانا کے بیں ۔ اور سہ بیدایت می بالمقابل استعال ہوتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے: فَمَن اهُتَدى فَإِنَّما يَهْتَلِى لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّما يَضِلُّ عَلَيْها (سورة الاسراء آيت مدر 15) جو تحص ہدایت اختیار کرتا ہے تواپنے سے اختیار کرتا ہے اور جو گمراہ ہوتا ہے تو گمراہی کا ضرر بھی اس کو ہوگا۔ اور ضلال کالفظ ہر شم کی گمراہی پر بولا جا تات یعنی وہ گمراہی قصدا پاسہوا معمولی ہو یازیا دہ کیونکہ طریق منتقبم ،جو پسندیدہ راه، پر چلنانهایت دشوار امرب - جبیها که نبی کریم مانتظالیکم نفر مایا: استقيبوا ولن تحصوا کہ استقامت اختیار کرواورتم پورے طور پراس کی گجہداشت نہیں کرسکو گے۔ حکماء نے کہا ہے کہ صحت درائتی کی راہ توصرف ایک ہی ہے مگر گمراہی کے متعد دراستے ہیں کیونکہ استفامت اور صواب کی مثال تیر کے شمیک نشانہ پر بیٹھ جانے کی ہے اور بیچ نشانہ کے علاوہ ہر جہت کا نام صلالت ہے۔ ہمارے اس قول کی تائید بعض صالحین کی اس روایت سے بھی ہوتی ہے کہ انہوں نے نبی کریم من تظاہر کہ کوخواب میں دیکھا اور عرض کی یارسول للد مان تظاہر اس فرمان کے کیامتنی ہیں شیبتنی سورۃ ہود واخوا تھا کہ سورۃ ہوداور اس کی ہم مثل دوسری سورتوں نے مجھے بوڑھا کر دیا ب تو نبی کریم ملاطق بینم فرمایا سورة هود کی جس آیت فے مجھے بوڑ ها کردیا: فَاسْبَقِيمَ كَماأُمِزْت بِلِعِنى ا بِيغْبِرَ صَلَّى اسْطَر حسيد مصر موجيها كَتَمْهِينَ عَلَم ديا كَياب إقسام ضلالت ایک دوسرے اعتبار سے صلالیۃ کی دوشمیں ہیں (1) علوم نظرية وحيدونبوت وغير بهاك معرفت مين خلطي كرنا چنانچه آيت كريمه:

سورةالتقرة

846

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

DEX NO YOU

تغسير بيضاوي (س)

الم (1)

مريية واياتها مائتان وسبع ثمانون

[سورة البقرة (2) : آية 1] يسمِ الله الرَّحْنِ الرَّحِيمِ

الم وسائر الالفاظ التى يتفتى بها، أسماء مسبياتها الحروف التى ركبت منها الكلم للمنولها فى حد الاسم، واعتوار ما يخص به من التعريف والتنكير والجمع والتصغير ونحو ذلك عليها، وبه صرح الخليل وأبو على وما روى ابن مسعود رضى الله تعالى عنه أنه عليه الصلاة والسلام قال: "من قرأ حرفاً من كتاب الله فله حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول الم حرف بل ألف حرف ولام حرف وميم حرف" فالبراد به غير المعنى الذى اصطلح عليه، فإن تخصيصه به عرف مجدّد بل المعنى اللغوى، ولعله سماة بأسم مدلوله. ولما كانت مسبياتها حروفاً وحداداً وهى مركبة، صدرت بها لتكون تأديتها بالمسبى أول ما يقرع السبع، واستعيرت الهبزة مكان الالف لتعذير الابتداء بها وهى ما لم ومعرضة له إذ لم تناسب مبنى الاصل وللك قيل: ص وق مجموعاً فيهما بين الساكنين ولم تعامل معاملة أين وهؤلاء.

۔ الم اوراس کی مثل سارے الفاظ ، جن کے ساتھ کلمات کے بچے کئے جاتے ہیں ان کو اساء کہتے ہیں۔اوران کے https://archive.org/details/@zohaibhasanattari مدلولات اور مسمیات وہ حروف مہانی ہیں جن سے کلمات مرکب ہوتے ہیں۔ (جیسے ا،ب،ت وغیرہ) کیونکہ دہ اسم کی تعریف میں داخل ہیں اور اسم کے خواص اور علامات ان پر صادق آتے ہیں۔ جیسا کہ معرفہ دفکرہ ہونا اور جمع دمصغر ہونا وغیرہ ۔صرف کے امام ابوعلی فاری اور نحو کے امام خلیل نے ان کے اسم ہونے کی تصرح کی ہے۔

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

نیز حضرت عبداللد بن مسعود رضی اللد عند نے روایت کیا ہے کہ نی کریم من ظلیم نے فرمایا کہ جس نے قرآن مجید سے ایک حرف پڑ حااس کوایک نیکی ملے گی اور آخرت میں اس نیکی کا تواب دس نیکیوں کے برابر ہوگا۔ (آپ نے فرمایا) میں بنہیں کہت کہ المایک حرف ہے، بلکہ الف ایک حرف، لام دوسر احرف اور میم علیحدہ حرف ہے۔ تو کو یاجس نے الم پڑ حااس نے تین حرف پڑ صحاور اس آخرت میں تیکیاں ملیس گی اس حدیث پاک میں حرف ہے مراد وہ حرف بیس جواسم اور فعل کے مقابل میں بر آتا ہے۔ اس کا لغوی معنی طرف یا کنارہ ہے، کیونکہ حرف کا اصطلاحی معنی بہت پر انا نہیں ہے یہ اسلام کے اول زمانہ سے س

اور جبکدان اساء کے سمیات الگ الگ حروف ہیں اور دہ اساء انہیں حروف سے مرکب ہیں اس لئے ان حروف کے ساتھ اساء کا آغاز کیا گیا ہے۔ تا کہ جو بات سب سے پہلے سننے والے کی ساعتوں کے نظر ہودہ اساء کے سمیات کو ادا کرتا ہو۔ ادر استعارہ کے طور پر الف کی جگہ ہمزہ استعال کیا گیا ہے۔ کیونکہ الف ساکن ہوتا ہے اور ساکن حرف سے ابتداء ممکن نہیں ہوتی۔ چونکہ یہ اساء عوامل کے ساتھ متصل نہیں (یعنی ان سے پہلے عامل کو کی نہیں) اس لئے ان پر دقف کیا جاتا ہے۔ ادر یہ اعراب سے خالی ہوتے ہیں کیونکہ موجب اعراب ادر مفتضی لینی عامل ان سے پہلے نہیں ہوتا ۔ لیکن یہ تمام اسم اعراب قبول کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں۔ اس کے قابل بھی ہیں اور یہ بنی الاصل کے مشاہد نہ ہوتا کی ہوتا دیکن ہوتا ماس اور تی ہوں ساتھ دقف کیا جاتا ہے۔ اور اس میں دوسا کن جمع ہوجاتے ہیں۔ (باد جو دائل کے مشاہد نہ ہونے کی وجہ سے میں اور آین ادر ساتھ دقف کیا جاتا ہے۔ اور اس میں دوسا کن جمع ہوجاتے ہیں۔ (باد جو دائل کے مشاہد نہ ہونے کی وجہ سے میں اور آین اور

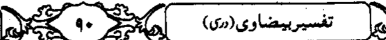
ثم إن مسمياتها لما كانت عنصر الكلام وبسائطه التي يتركب منها. افتتحت السورة بطائفة منها إيقاظاً لمن تحدى بالقرآن وتنبيهاً على أن أصل المتلو عليهم كلام منظوم مما ينظمون منه كلامهم، فلو كان من عند غير الله لما عجزوا عن آخرهم مع تظاهر هم وقوة فصاحتهم عن الإتيان يما يدانيه، وليكون أول ما يقرع الاسماع مستقلاً بنوع من الإعجاز، فإن النطق بأسماء الحروف مختص يمن خط ودرس، فأما من الاهي الذي لم يخالط الكتاب فمستبعد مستغرب خارق للعادة كالكتابة والتلاوة



بجران اسماء کے مسیات جواصل الکلام اور اس کے بسیط حروف ہیں جن سے کلام مرکب کیا جاتا ہے، ای وجہ سے اس مورت کے آغاذ میں، ان میں سے چند ذکر کئے گئے ہیں، ان لوگوں کو دمکانے اور چو کنا کرنے کے لئے جن کو قران پاک کے مقابلے میں کلام لانے کا چیلتے کیا گیا ہے، اور ان کو اس بات پر متغبہ کرتا ہے کہ جو قرآن ان کو ستایا جارہا ہے وہ ای قسم کے حروف سے مرکب ہے جن کے ذریعے وہ اپنا کلام کرتے ہیں اور اگر یہ کتاب اللہ کی بجائے کسی اور کی طرف سے بولی تو وہ قمام کے تمام باوجود یا ہی تعاون اور قوت فصاحت کے، ایرا کلام لانے سے عاجز ندا تے، جو اس کے قریب تک بھی بیخ سکا بواور (ای وجہ یہ جسی ان کو سورة کے آغاز میں ذکر کیا گیا ہے) تا کہ مب سے پہلی بات ہو کا نوں کے پر دول پر دستک دے وہ انجاز ک ایک مستقل قسم ہو۔ کیونکہ اس آدی کے ساتھ حروف کے اسما کا تلفظ کرنا خاص ہوجس نے لکھتا یا پڑھنا سیکھا ہو ۔ کا ان اسماء کے ساتھ مقتلہ کرنا جس نے بھی بھی کی سکو کی میں استاذ کی مثاکر دی نہ کی ہو ہے ہو ۔ کی ایک ایک ذات کے خلاف ہے۔ خاص طور پر کھتا اور تلاہ و تی استاذ کی رہنمائی کے بغیر ممکن ہی ہو ۔ ہی جب بھیداز قیاں اور عاد اس ال

وقد راعى فى ذلك ما يعجز عنه الاديب الريب الفائق فى فنه، وهو أنه أورد فى هذة الفواتح أربعة عشر اسماً هى نصف أسامى حروف المعجم، إن لمريعد فيها الالف حرفاً برأسها فى تسع وعشرين سورة بعددها إذا عد فيها الالف الاصلية مشتملة على أنصاف أنواعها،

فن كر من المهبوسة وهى ما يضعف الاعتماد على مخرجه ويجبعها (ستشعثك خصفه) نصفها الحاء والكاف والهاء والصاد والسين والكاف، ومن البواقى المجهورة نصفها يجمعه (لن يقطع أمر) . ومن الشديدة الثمانية المجموعة فى (أجدت طبقك) أربعة يجمعها (أقطك) . ومن البواقى الرخوة عشرة يجمعها »خس« على نصرة ومن المطبقة التى هى الصاد والضاد والطاء والظاء نصفها، ومن البواقى المنفتحة نصفها، ومن التى هى الصاد والضاد والطاء والظاء نصفها، ومن البواقى المنفتحة نصفها، ومن التى هى الصاد والضاد والطاء والظاء نصفها ومن البواقى المنفتحة نصفها، ومن التى هى الماد والضاد والطاء والظاء نصفها، ومن البواقى المنفتحة نصفها، ومن التى ومن اللينتين الياء لأنها أقل لقلاً، ومن المستعلية وهى التى يتصعد الصوت مها فى الحنك الاعلى، وهى سبعة القاف والصاد والطاء والظاء والخاء والغين والضاد والظاء نصفها الاقل، ومن البواقى المنخفضة نصفها،



ترجمه:

خاص طور پرای تلفظ میں اللہ کریم نے ایسی چیز وں کالحاظ رکھا ہے جس سے بڑے بڑے ادیب، ماہر عالم اور اس فن کے ماہرین بھی عاجز آجاتے ہیں۔ اور وہ اس لئے کہ حروف بھی کے چودہ اساء جوان سورتوں کے شروع میں ذکر کئے گئے ہیں دہ حروف بچی کے اساء کا نصف ہیں، اس شرط پر کہ الف کو مطلقاً ان حروف میں شار نہ کیا جائے اور بیقر آن مجید کی انتیس (29) سورتوں کے آغاز میں بیان کئے گئے ہیں جو کہ حروف بھی کی مجموعی تعداد کے مطابق ہیں۔ بشرطیکہ کہ الف کو مستقل حرف شار کیا جائے اور مزے کی بات ہیہ ہے کہ ان حروف کی قسام میں سے نصف نصف یعنی نصف اکثریا نصف مساوی یا نصف اقل ان

سُوْدَةُ الْهَقَرَةُ

حروف مہموسہ میں سے نصف حروف سورتوں کے آغاز میں اللہ تعالٰی نے ذکر فرمائے ہیں جن کی کل تعداد دس (10) ہے ان میں سے درج ذیل پارچ (5) سورتوں کے آغاز میں ذکر کئے گئے ہیں،

حابِها،ض، اورق

حروف مہموسہ کا مجموعہ مندرجہ ذیل ہے،

ستشحثك خصفه (عنقريب حفصه تجھ سے اصراروزارى كرےگ)

ال کے علاوہ سورتوں کے آغاز میں حروف مجہورہ ذکر کئے گئے ہیں جن کی تعدادا تھارہ (18)اوران کے نصف کا مجموعہ مندرجہ زیل ہے،

> لن يقطع أمر امر بركر تطعي نبيل ہوگا۔ اس كے علاوہ تروف شديدہ ہيں جن كى مجموعى تحداد آتھ (8)اور مجموعہ سے،

اجدت طبقك

اوران میں سے چار (4) سورتوں کے شروع میں ذکر کئے گئے ہیں جو کہ مندرجہ ذیل ہیں ، اقطلہ حروف شدیدہ کے علاوہ باقی سارے حروف رخوہ ہیں ان کی کل تعداد میں (20) ہے اور ان میں سے دی (10) سورتوں کے شروع میں ذکر کئے گئے ہیں ۔ان دن کا مجموعہ ملاحظہ ہو۔

خمس على نصرة. وداس كى مدد پر بہادر ہے۔ ان كے علاوہ حروف مطبقہ بيل، ان كى كل تعداد چار (4) ہے، ص، ض، ط، ط جبكہ سورتوں كي آغاز ميں نصف لائے گئے اور وہ يہ بي ص، ط ان كے علاوہ حروف منف حقة بيل ان كو بھى نصف سورتوں كے آغاز ميں لايا كيا ہے۔ ان كے علاوہ حروف قلقلہ بيل جو مخرن ميں اضطراب سے ادا ہوتے ہيل، سير چھ (6) بيل جو كہ مندر جد ذيل بيل،

ومما يدغم في مثله ولا يدغم في المقارب وهي خمسة عشر: الهمزة والهاء والعين والصاد والطاء والميم والياء والخاء والغين والضاد والفاء والظاء والشين والزاي

تفسير بيضاوى (درى) مندح ٢٢ من ال

والواو نصفها الإقل. ومما يدغم فيهما وهى الثلاثة عشر الباقية نصفها الاكثر: الحاء والقاف والكاف والراء والسين واللام والنون لما في الإدغام من الخفة والفصاحة، ومن الادبعة التي لا تدغم فيما يقاربها ويدغم فيها مقاربها وهي: الميم والزاي والسين والفاء نصفها.

. شۇرە البتغرة

ر،**ش ف** مر

اور دوم روف جوابی ہم مثل (ہم مخرج) میں مدخم ہوتے بڑل لیکن اپنے قریب المخارج حروف میں مدخم نہیں ہوتے ،ان کی تعداد پندرہ (15) ہے اور دہ درج ذیل ہیں،

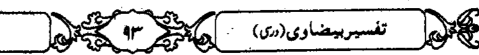
ء، ×، ع، ض، ط، م، ی، خ، غ، ض، ظ، ش، ز، ف، و

ان کا نصف اقل سورتوں کے آغاز میں ذکر کیا گیا ہے۔ اور ایسے حروف جواپیخ نزج اور قریب المحرح دونوں میں مدخم ہوتے ہیں ان کی تعداد تیرہ (13) ہے اور ان کا نصف اکثر سورتوں کے آغاز میں ذکر کیا گیا ہے جو کہ مندرجہ ذیل ہے، خ.ق،لیٹیر ،سیل ن

کیونکہ ادغام میں فصاحت اور خفت ہوتی ہے۔اور دہ حروف جواب قریب المخارج حروف میں مدغم نہیں ہوتے لیکن ان کے قریب الخارج ان میں مرحم ہوتے ہیں ان کی تعداد چار (4) ہے اور وہ درج ذیل ہیں۔

ان میں سے نصف یعنی دو(2) سوتوں کی ابتداء میں لائے گئے ہیں جوذیل میں مذکور ہیں۔

ولما كانت الحروف الذلقية التى يعتمد عليما بذلق اللسان وهى ستة يجمعها (رب منفل) والحلقية التى هى الحاء والخاء والعين والغين والهاء والهمزة، كثيرة الوقوع فى الكلام ذكر ثلثيمما. ولما كانت أبنية المزيد لا تتجاوز عن السباعية ذكر من الزوائد العشرة التى يجمعها (اليوم تنساكا) سبعة أحرف منها تنبيماً على ذلك، ولو استقريت الكلم وتراكيبها وجدت الحروف المتروكة من كل جنس مكثورة بالمد كورة



رب منفل اور تروف حلقیہ بھی ایسے بی ہیں یعنی ان کا مخرج بھی حلق ہے دہ بھی چھ (6) ہیں۔ حریح عرض من کدء ان دونوں قسموں کے تروف بہت زیادہ مستعمل ہیں جس کی وجہ سے ان کی مجموعی تعداد کے دو(2) ثلث سے سورتوں کا آغاز کیا گیا ہے، اور چونکہ مزید کا صیغہ سمات تروف سے زائد نہیں ہوتا اس لئے ان تروف کو زائدہ کہتے ہیں ان کا مجموعہ یہ ہے۔ الیو ہر تند ساتا ان میں سے سات تروف سے سورتوں کا آغاز کیا گیا ہے۔ تا کہ تنہیہ ہوجائے کہ مزید فیرکا وزن سات تروف سے توف

سُوْرَقُالْبَعَرَةُ

ان میں سے سات حروف سے سورتوں کا آغاز کیا گیا ہے۔تا کہ تنبیہ ہوجائے کہ مزید فیہ کا وزن سات حروف سے تجاوز نہیں کرتا اگر آپ عربی کلام اور اسکی تر اکیب کی چھان بین کریں تو آپ کو معلوم ہوگا کہ حردف کی ہرتسم سے جتنے خردف کو تچھوڑا گیا ہے ان کی تعداد جو مذکور ہے ان کے مقابلے میں قلیل ہے۔ مقن:

ثم إنه ذكرها مفردة وثنائية وثلاثية ورباعية ومماسية، إيذاناً بأن المتحدى به مركب من كلماتهم التي أصولها كلمات مفردة، ومركبة من حرفين فصاعداً إلى الخمسة، وذكر ثلاث مفردات في ثلاث سور لأنها توجد في الاقسام الثلاثة: الاسم والفعل والحرف وأربع ثنائيات لأنها تكون في الحرف بلا حذف (كبل) ، وفي الفعل بحذف ثقل (كقل) . وفي الاسم بغير حذف (كمن) ، وبه (كدم) في تستع سور لوقوعها في كل واحد من الاقسام الثلاثة على ثلاثة أوجه: فغي الاسماء من وإذ وذو. وفي الافعال قل وبع وخف. وفي الحرف من وإن ومن على لغة من جربها. وثلاث ثلاثيات لمجيئها في الاقسام الثلاثة في ثلاث عشرة سورة تنبيهاً على أن أصول وفي الافعال قل وبع وخف. وفي الحروف من وإن ومن على لغة من جربها. وثلاث ثلاثيات لمجيئها في الاقسام الثلاثة في ثلاث عشرة سورة تنبيهاً على أن أصول ومحاسيتين تنبيهاً على أن لكل منهما أصلاً: كمعفر وسفرجل، وماحقاً: كقردد ومحنفل.

ولعلها فرقت على السور ولم تعد بأجمعها في أول القرآن لهذة الفائدة مع ما فيه من إعادة التحدي وتكرير التنبيه والمبالغة فيه.

والمعنى أن هٰذَا المتحدى به مؤلف من جنس هذا الحروف. أو المؤلف منها، كذا

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

84

المحتوي المحتوي

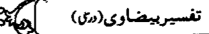
ترجمه:

یکراس کے بعد اللہ کریم نے حروف تبقی میں سے مفرد ، شانی ، طاقی ، رباعی اور فعای سے بھی سورتوں کا آغاز فرمایا تا کہ معلوم ہوجائے کہ جس قر آن کے مقابلہ میں انہیں کلام پیش کر نے کا چیننی کیا گیا ہے۔ وہ ایسے کلمات سے مرکب ہے جن کے اصول مفرد اور اور دو حرفوں سے مرکب اور اس سے زیادہ پائی (5) حرفوں تک سے مرکب ہوتے ہیں، تین سورتوں کی ابتداء میں تین مفرد حروف ذکر کئے گئے ہیں۔ کیونکہ تین حروف کلے کی تینوں قسمون اسم فعل اور حرف میں پائے جاتے ہیں۔ اور چار دو حرفی کلمات ذکر کئے گئے ہیں۔ کیونکہ تین حروف کلے کی تینوں قسمون اسم فعل اور حرف میں پائے جاتے ہیں۔ اور چار کے ساتھ جیسے قل۔ اور اس مرکب اور اس سے زیادہ پائی (5) حرف کے پائے جاتے ہیں۔ چیسے کل ۔ اور خل میں حدف کے ساتھ جیسے قل۔ اور اسم میں بغیر حذف کے بھی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے جاتے ہیں۔ چیسے کل ۔ اور خل میں حدف اصل میں دمو قعا۔ دو حرفی حرف نے کہی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے جاتے ہیں۔ چیسے کل ۔ اور خل میں حدف اصل میں دموقا۔ دو حرفی حدف کے بھی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے جاتے ہیں۔ چیسے کل ۔ اور خل میں حدف اصل میں دموقا۔ دو حرفی حدف کے بھی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے حدف کے ساتھ جسے کل ۔ اور خان طرح میں خل جاتے ہیں جیسے دم اصل میں دموقا۔ دو حرفی حدف کے بھی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے حدف کے ساتھ جن چی خل حال میں جن میں خل جاتے ہیں جیسے دم اصل میں دموقا۔ دو حرفی حدف کے بھی جیسے من ۔ اور ایک حرف کے حدف کے ساتھ جس میں میں دو می خل ح

ای طرح حروف میں بھی پہلے حرف کے فتحہ ، ضمہ اور کسرہ سے مذکور ہیں ، جیسے ان ، من ، اور مذ ۔ ان لوگوں کی ابتداء میں ذکر مطابق جو مذکو حرف جرمانتے ہوئے اس کے مابعد کو کسرہ دیتے ہیں اور اور تین ثلاثی یعنی تین حروف سورتوں کی ابتداء میں ذکر کئے گئے ہیں - کیونکہ یہ ثلاثی کلے تینوں قسموں میں پائے جاتے ہیں ۔ تیرہ سورتوں کا آغاز ان سے کیا گیا ہے ۔ اس بات پر تظبیہ کرنے کے لئے کہلہ کے تیرہ (13) اوز ان مستعمل ہوتے ہیں ان میں سے دس اسم کے اصول ہیں اور رہا ی اور خماسی میں سے دور دذکر کئے گئے ہیں ۔ اس بات پر تظبیہ کرنے کے لئے کہ رہا تی اور خماسی کی دود و تسورتوں کی در اسم سفر جل اور ان کے ملحقات جیسے قر دداور جنھل ۔

اور شاید سورتوں کے آغاز میں حروف تہجی کوعلیحدہ علیحدہ اس لئے ذکر کیا گیا کہ ایک فائدہ یہ ہو کہ (قرآن پاک کا اظاز ثابت ہوجائے)ادراس کے ساتھ ساتھ پنچ کا اعادہ اور تنبیہ کا تکرار ہوجائے۔ بیہ سورتیں اللہ کی طرف سے اتار کی گئی ہیں اس میں اگر اظہار مبالغہ بھی ہوجائے تو مطلب سیہ ہوگا کہ جس کلام کے مقابلہ میں عربوں کو کلام پیش کرنے کا چیلنج کیا گیا وہ کلام انہی حروف سے مرکب ہے جن سے وہ اپنا کلام مرکب کرتے ہیں ، اس کے باوجود وہ اس جیسا کلام پیش نہ کر سے کا کر ایک کی جس

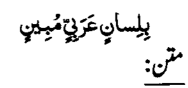
وقيل: هى أسماء للسور، وعليه إطباق الاكثر. سميت بها إشعاراً بأنها كلمات معروفة التركيب فلو لم تكن وحياً من الله تعالى لم تتساقط مقدر تهم دون معارضتها، واستدل عليه بأنها لو لم تكن مفهمة كان الخطاب بها كالخطاب بالمهمل والتكلم بالزنجى مع العربي، ولم يكن القرآن بأسرة بياناً وهدى. ولما أمكن التحدى به وإن



كانت مفهمة، فإما أن يراد بها السور التي هي مستهلها على أنها ألقابها، أو غير ذلك. والثاني بأطل لأنه إما أن يكون المراد ما وضعت له في لغة العرب فظاهر أنه ليس كذلك، أو غيرة وهو بأطل لأن القرآن نزل على لغتهم لقوله تعالى: بِلِسانٍ عَرَبِيَّ مُبِينٍ فلا يحمل على ماليس في لغتهم.

5 10

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ



لايقال: لم لا يجوز أن تكون مزيدة للتنبيه؛ والدلالة على انقطاع كلام واستئناف آخر؛ كما قاله قطرب، أو إشارة إلى كلمات هى منها اقتصرت عليها اقتصار الشاعر في قوله:

قلتُ لها قفى فقالتُ قَافُ كما روى عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: الالف الاء الله، واللام لفظه، والميم ملكه. وعنه أن الروحم ون مجموعها الرحن. وعنه أن الم معناه: أنا الله أعلم ونحو ذلك فى سائر الفواتح. وعنه أن الالف من الله، واللام من جبريل، والميم من محمد أى: القرآن مغزل من الله بلسان جبريل على محمد عليهما

تفسیر بیضاوی (۲۰۰) می ترج ۹۲ می ا

الصلاة والسلام، أو إلى مدد أقوام وآجال بحساب الجمل كما قال أبو العالية متمسكاً بما

سُوْرَقُالْبَغَرَةُ

روى أنه عليه الصلاة والسلام لما أتاة اليهود تلا عليهم الم المقرة. فحسبوة وقالوا: كيف نداخل فى دين مدانه إحدى وسبعون سنة، فتبسم رسول الله صلى الله عليه وسلم فقالوا: فهل غيرة، فقال: المص والر والمر، فقالوا: خلطت عليدا فلا ندرى بأيها نأخل

فإن تلاوته إياها بهذًا الترتيب عليهم وتقريرهم على استنباطهم دليل على ذلك. وهذه الدلالة وإن لم تكن عربية لكنها لاشتهارها فيما بين الناس حتى العرب تلحقها بالمعربات كالمشكاة والسجيل

زجمہ:

نیز بیر دف تنجی ، حروف ابجد کے حساب سے قوموں کی بقاءاوران کی عمروں کی طرف اشارہ ہیں۔ جیسا کہ ابوالعالیہ نے حضرت ابن عباس رضی اللّہ عنہ سے روایت نقل کی ہے کہ انہوں نے بتایا کہ نبی پاک ملقظ تیر ہے پاس یہود یوں کا ایک وفد حاضر ہوا (اور کلام مجید سننے کا مطالبہ کیا تو) آپ ملاً طلّ یہ ہے ان کے سامنے سورۃ البقرہ تلاوت فر مائی انہوں نے الم کے حروف

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

تغسير بيضاوى (درى) مانتي 42

والقسطاس، أو دلالة على الحروف المبسوطة مقسماً بها لشر فها من حيث إنها بسائط أسماءالله تعالى ومادة خطابه. لهُنَّا وإن القول بأنها أسماء السور يخرجها ما ليس في لغة العرب، لأن التسمية بثلاثة أسماء فصاعدا مستكرة عندهم ويؤدى إلى اتحاد الاسم والمسمى، ويستدعى تأخر الجزء عن الكل من حيث إن الاسم متأخر عن المسمى بالرتبة لأنا نقول: إن هذه الالفاظ لم تعهد مزيدة للتنبيه والدلالة على الانقطاع والاستئناف يلزمها وغيرها من حيث إنها فواتح السور، ولا يقتصى ذلك أن لا يكون لها معنى في حيزها ولم تستعمل للاختصار من كلمات معينة في لغتهم، أما الشعر فشاذ وأماقول ابن عباس فتنبيه على أن هذه الحروف منبع الاسماء ومبادء الخطاب وتمثيل بأمثلة حسنة، ألا ترى أنه عن كل حرف من كلمات متباينة لا تفسير. وتخصيص بهذه المعانى دون غيرها إذلا مخصص لفظأ ومعنى ولإبحساب الجمل فتلحق بالمعربات، والحديث لا دليل فيه، لجواز أنه عليه الصّلاة والسلام تبسم تعجباً من جهلهم، وجعلها مقسماً بها وإن كان غير ممتنع لكنه يحوج إلى إضمار أشياء لا دليل عليها، والتسمية بثلاثة أسماء إنما تمتنع إذا ركبت وجعلت اسماً واحداً على طريقة بعلبك، فأما إذا نثرت نثر أسماء العدد فلا، وناهيك بتسوية سيبويه بين التسمية

*ۺ*ۇڗڰؙٵڵؠٙڰڗڰ

تفسيربيضاوي(س)

Ja F

بالجبلة والبيت من الشعر وطائفة من أسماء ، حروف المعجم، والمسبى هو مجموع السورة والاسم جزؤها فلا اتحاد، وهو مقدم من حيث ذاته مؤخر باعتبار كونه اسماً. فلا دور لاختلاف الجهتين. والوجه الاول أقرب إلى التحقيق وأوفق للطائف التنزيل وأسلم من لزوم النقل ووقوع الاشتراك في الاعلام من واضع واحد فإنه يعود بالنقض على ما هو مقصود بالعلمية

Z 1/ Zoral

اور قسطاس جواب ترازو کے معنی میں آتا ہے اوررومی زبان کالفظ ہے۔اب بیتینوں کلیے انہی معانی میں عربی کلام میں بھی استعال ہوتے ہیں، کو یا ان کومعرب بنادیا گیا۔لہذا ان تروف بھی سے قو موں کی مدت ہقاءاور ان کی عمروں کی طرف اشار داور دلالت کو بھی معرب بنادیا گیا ہوگا۔

یا بیالفاظ بحقی ان تروف بسیطہ پر دلالت کرتے ہیں جن کے ساتھ قسم اللحائی جاتی ہے جیسے و، ب، ت۔ چونکہ بید ب تعالی کے اساء حسنی کے بسیط تروف اور رب تعالی کے خطاب کے مادی تروف ہیں اس لئے ان کی بزرگی اور مرتبہ کی وجہ سے ان کے ساتھ قسم اللحائی جاتی ہے۔

ادرامام بیضاوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں یہ نہ کہا جائے کہ ان حروف تہجی کوسورتوں کے اسماء بنانا جائز نہیں کیونکہ عرب میں بیردوان نہیں کہ ایک سمی کا نام تین یا تین سے زائداسا کی کے مجموعہ کے ساتھ رکھا جائے بلکہ دواس کو بے حد تاپیند کرتے ہیں۔

نیز اسم اور سمی کا اتحاد لازم آتا ہے اگر ان الفاظ بنجی کو ان سورتوں کے اسمابنا یا جائے۔اور بیاس بات کا بھی نقاضا کرتا ہے کہ جز کا وجود کل سے متاخر ہو حالا نکہ جز مقدم ہوتا ہے۔اور کل موخر ہوتا ہے۔اور ان الفاط کوسورتوں کے اسماء بنانے سے اس کا الٹ لازم آئے گا، کیونکہ باعتبار رتبہ سمی مقدم ہوتا ہے اور اسم موخر۔ (اس لئے بیسورتوں کے اسماء بنیں ہوں گے۔)

(مذکورہ بالا اعتراضات نہ کئے جائی) کیونکہ بیدالفاظ تنجی اس اس معنی میں مشہور نہیں کہ بیدزائدہ ہوں اور کتاب اللہ پڑھنے اور سننے والوں کو بیدار کرنے اور خواب غفلت سے جگانے کے لئے ہوں۔ اور ایک سورت کے انقطاع اور دوسر کی سورت کے استیناف پردلالت کرنے کے لئے ذکر کئے گئے ہوں کیونکہ عربی لغت میں بیر ف تیم پنیں بلکہ وہ اور ہیں جو کہ درخ ذیل ہیں۔

الا،ها،ماوغيرة

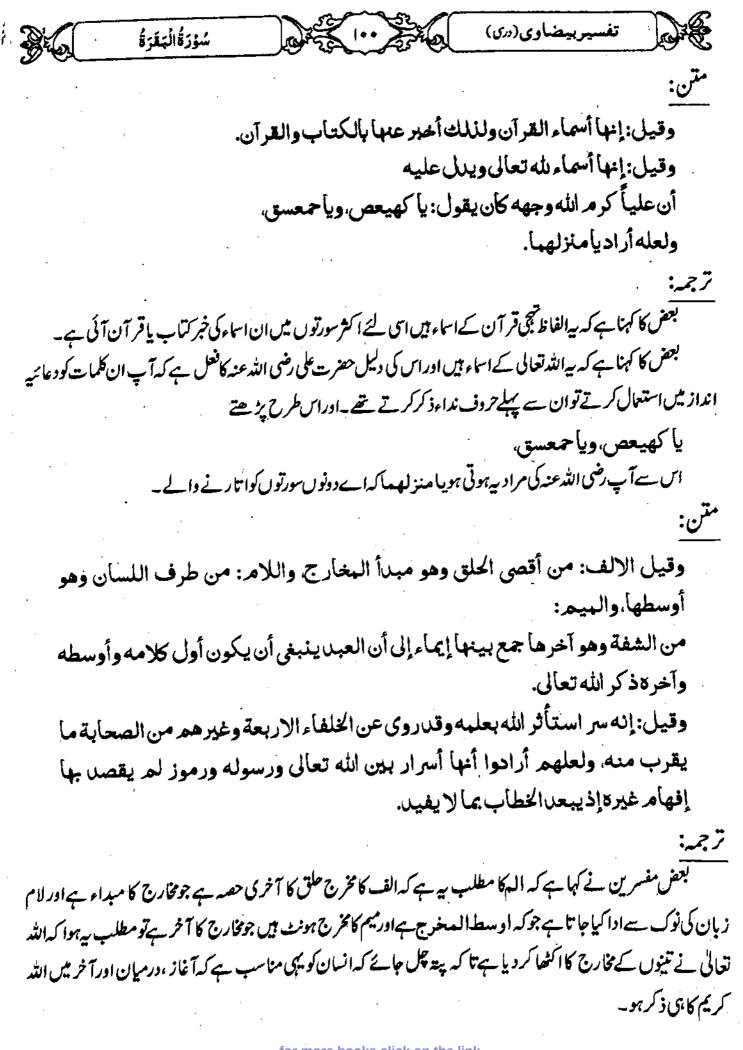
اورانقطاع واستیناف توان سورتوں کا بھی ہوتا ہے جن کے آغاز میں پر کلمات تہجی نہیں ہوتے۔اس حیثیت سے کہ بیدان ئورتوں کے فوائ اور ابتدائے ہیں۔

Sta

*.* سُوْرَةُ الْهَقَرَةُ تفسير بيضاوى (درى) حالم 19 ح

ادر بیکلهات تنجی عربی لغت بین کسی معین کلمه مخفظات مجمی نہیں ہو سکتے ادر وہ شعر جو بطور دلیل پیش کیا تھا ہے وہ شاذ ہے( کیونکہ شذوذ سے لغات ثابت نہیں ہونے ) ہاتی رہے حضرت ابن عماس رضی اللہ عنہ کے اتوال تو ان سے آپ کی مراد تعبیہ کرتا ہے کہ جوکلمانت جبجی سورتوں کی ابتدامیں ذکر کئے تکٹے ہیں وہ اللہ کریم کے اسا وکاملیع ہیں اور اُس کے خطاب کے مرادی ہےاور متعمد خوبصورت مثالیں پیش کرنا ہے۔ کیا آپ نے اس امر کی طرف توجہ کی ہے کہ آپ نے ہر ہر حرف کوجدا جداکلمات سے شارکیا ہے جو نہ تو ان کلمات کی تغسیر ہے اور نہ ہی ان کوخواص معانی کے ساتھ مخصوص کرنا مطلوب ہے اس حیثیت سے کہ بیروف اور معنی پر دلالت ہی نہ کرتے ہوں کیونکہ یہاں ایسا کوئی بھی لفظی یا معنوی قرینہ موجود نہیں جوان کو صرف ان معانی کے ساتھ خاص کرنے کا تقاضا کرتا ہو۔ اور بیردف بحساب جملہ اقوام کی مدت بقاء اور ان کی عمروں کا اندازہ لگانے کے لیئے وضع کئے گئے ہیں کہ ان کو کمحق بمعر بات کر دیا جائے اور ان کی دلالت کو معربات کے ساتھ خاص کرنے کے دعوٰ ی کو ثابت کرنے کے لئے جور دایت بطور دلیل پیش کی گئی ہے وہ بھی اس دلالت کی دلیل نہیں بن کمتی کیونکہ ریہ بھی ہوسکتا ہے کہ نبی کریم مان شاہیز کامسکرانا ان کی جہالت پر تعجب کی وجہ سے ہونہ کہ اس وجہ سے کہ آپ مان شاہیز منے ان کے اس استنباط کوجائز سمجما ہو۔اوران حروف کواگر چہ مقسم بھا (وہ جن سے ساتھ شم اتھائی جاتی ہے) بنا نامتن نہیں لیکن اس کی وجه سے بغیر ضرورت متعد داشیاء مضمر ماننا پڑیں گی اور دہ چیزیں ہیہوں کی فعل قشم، فاعل قشم اور حروف قشم اور جواب قشم مضمر مانا جائے گا (اور بیرجا ئزنہیں ) اور بیرجو کہا گیا ہے کہ اگران کوسورتوں کے اساء بنایا جائے تو تین یا تین سے زائد اساء کے ساتھ سمسی چیز کا نام رکھنا درست ہو حالانکہ اہل عرب اس کو درست نہیں گر دانتے کیونکہ ایسا کرتا اس وقت منع ہوتا ہے جب ان کو بعلب کی طرح مرکب بنائی بنا کرکسی چیز کا نام رکھا جائے مگر جب ان کوبطور کمنی اساء اعداد کی طرح الگ الگ شار کیا جائے اور اس کے ساتھ کسی کا نام رکھا جائے تو منع نہیں بوجہ مروج ہونے کے، جیسا کہ پورے ایک جملہ اور شعر کے ایک مصر یحکوسیبویہ نے کسی چیز کا نام رکھنے کوجائز قرار دیا ہے۔ جیسے سُر۔ مَن دَاٰی بیا یک شہر کا نام ہے اور تنابط شداً بیشاعر کا لقب اوراس طرح انہوں نے حروف مجمد کے ایک پورے جھے کے ساتھ، کسی کا نام رکھنے کو بھی جائز قرار دیا ہے۔ لہٰذا اس اعتبار ۔۔ ایک سمی کے تین یا تین ۔ زائد اساء کے ساتھ نام رکھنا جائز ہوگا۔ (اور بیجواعتر اض کیا گیا ہے کہ ان حروف جبی کوا گرسورتوں کے اساء بنایا جائے تو اسم وسمی کا انتحاد لازم آتا ہے اورکل کا جز پر تقدم بھی لازم آتا ہے۔ بید درست نہیں ، اس کا جواب ملاحظہ ہو) ساری کی ساری سور قدمسی کے اور اس کا اسم اس کا جز ہے اس لئے اسم وسمی میں کوئی اتحاد نہیں اور اس طرح کل کاجز پرنفذ م بھی لازم نہیں آتا۔

اور پہلی وجہ تحقیق کے زیادہ قریب ہے اور قرآن پاک جو کہ اللہ کریم کی طرف سے نازل کردہ ہے وہ لطائف کے زیادہ قریب ہے اور اعلام میں دقوع اشتر اک اورلز وم فقل سے بھی زیادہ محفوظ ہے جبکہ اشتر اک ایک ہی واضع کی طرف سے ہو کیونکہ اس سے مقصود بالعلمیت باطل ہوجا تا ہے اور سمی کا امتیا زہی نہیں ہوسکتا۔



تغسير بيضاوى (ررى) كَنْ المَا الْحَجَ الله المُوَدَةُ أَلْبَعَرَةُ الْبَعَرَةُ

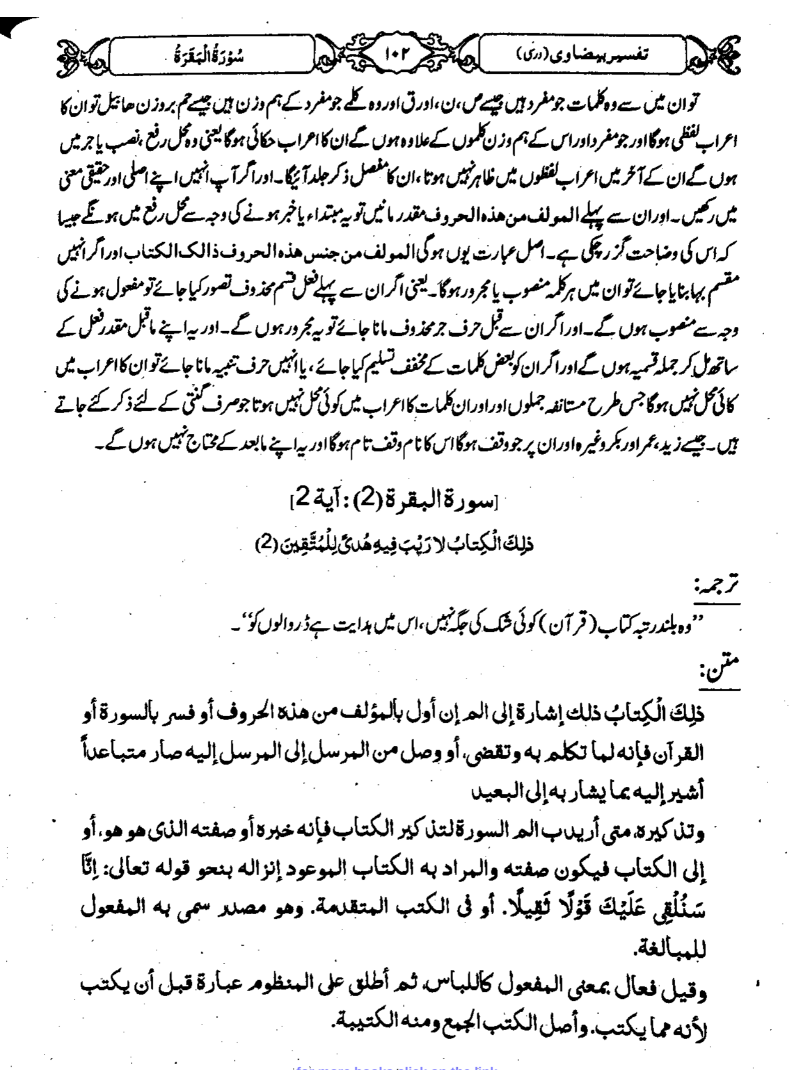
اور بعض منسرین نے کہاہے کہ وہ حروف بھی جوسورتوں کے شروع میں ذکر کئے گئے ہیں بیدہ دراز ہیں جن کاعلم صرف اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ ہے اس کے موافق روایات خلافائے راشدین سے بھی مرومی ہیں۔اور دیگر صحابہ کرام سے بھی اسی کے مثل مرویات ہیں۔

اور بعض نے بیجی کہا کہ بیاللہ تعالی اور رسول کریم ملاظلیکہ کے درمیان ایسے اسرار ہیں جن کا دوسروں پر عیاں کرنامقصود نہیں اور اگر بیر کہا جائے کہ بیصرف اللہ تعالیٰ کی ذات کے ساتھ خاص ہیں تو لازم آئے گا کہ ایسے کلام کے ساتھ نبی کریم وسل طلیکہ سے خطاب کرنا، جو مفید نہیں تو بید جیداز قیاس ہے۔

فإن جعلتها أسماء الله تعالى، أو القرآن، أو السور كان لها حظ من الإعراب إما الرفع على الابتداء، أو الخبر، أو النصب بتقدير فعل القسم على طريقة الله لأفعلن بالنصب أو غيرة كما ذكر، أو الجرعلى إضمار حرف القسم، ويتأتى الإعراب لفظاً والحكاية فيما كانت مفردة أو موازنة لمفرد كمر فإنها كهابيل، والحكاية ليست إلا فيما عدا ذلك. وسيعود إليك ذكرة مفصلاً إن شاء الله تعالى، وإن أبقيتها على معانيها فإن قدرت بالمؤلف من هذه الحروف كان فى حيز الرفع بالابتداء أو الخبر على ما مر، وإن جعلتها مقسباً بها يكون كل كلمة منها منصوباً أو مجروراً على اللغتين فى الله لأفعلن، وتكون مقسباً بها يكون كل كلمة منها منصوباً أو مجروراً على اللغتين فى الله لأفعلن، وتكون مقسباً بها يكون كل كلمة منها منصوباً أو مجروراً على اللغتين فى الله لأفعلن، وتكون مقسباً بها يكون كل كلمة منها منصوباً أو مجروراً على اللغتين فى الله لأفعلن، وتكون معنى بنا بعوف التنبيه لم يكن لها محل من الإعراب كالجمل المبتد ألاً وأصواتاً منزلة منزلة مزلة منزلة عدن غير الكوفيين. وأماً عندنهم في المر في مواقعها، والهص وكميعص وطه وطسم عدن غير الكوفيين. وأماً عندنهم في الله في مواقعها، واله من و كمي عنها آية عدن غير الكوفيين. وأماً عندنهم في الم في مواقعها، والهص وكميعص وطه وطسم اللقياس فيه.

و،ب،ت

اگران کلمات کواللد کریم ،قرآن پاک اور سورتوں کے اساء بنایا جائے تو ان کا اعراب میں لاز ماحصہ ہوگا اس کی چند مندرجہ ذیل صورتیں ہیں۔ پہلی صورت بید کہ مبتداءاور خبر ہونے کی وجہ سے مرفوع ہوں گے۔ دوسری بید کہ منصوب ہوں گے ضل کے مقدر ہونے کہ دجہ سے ۔اورتیسری صورت بید کہ حرف قتسم کے مضمر ہونے کی وجہ مجرور ہوں گے جو کہ درج ذیل ہیں ،





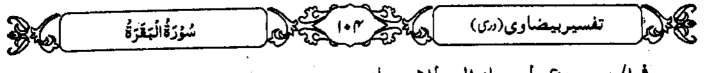
د الک اسم اشارہ للبعید ہے اور الم اس کا مشار الیہ ہے اگر اس سے مراد العولف من هذه الحدوف یا سورة یا قرآن کریم ہو کیونکداس کے مرادوہ کلام از لی ہوگا جس کے ساتھ اللد تعالیٰ نے از ل میں کلام فرما یا اور الے لوگوں کی ہدایت کے لیئے نازل کرنے کا فیصلہ کیا اور یا مرسل اور مرسل الیہ تک پہنچانے میں بعید ہو گیا اسی وجہ سے اس کی طرف اشارہ کرنے کے لئے کا اسم اشارہ ذکر فرما یا اور جب مراد الم سے سورة ہوتو اسم اشارہ کو مذکر ذکر کرنے کی وجہ سے اس کی طرف اشارہ کرنے کے لئے ہے۔ اوروہ یا تو اس کی خبر ہے یا اس کی صفت اور اس سے مراد وہ ہوگا جو ذکر کرنے کی وجہ سے اس کی طرف اشارہ کرنے کے لئے معد الکتاب مذکر صفت ہے تو اس سے مراد وہ کتاب ہے جس کا ذکر سورة مزل میں کیا تھا۔

- ٳ؆*۫*ڛؘڹؙڵۼؚؠۜۜۜٵؘؗؽڬۊؘۅؙڒۜٳؿؘۼؚؽڵؖٳ
- (ہم آپ کی طرف ایک وزنی قول القاء کرین کے )

یاس سے مرادوہ کتاب ہوگی جس کے نازل کرنے کا کتب تاویہ میں وعدہ کیا گیا ہے۔ادر کتاب مصدر ہے اوراسم مفعول کے معنی میں استعال کیا گیا ہے تا کہ مبالغہ پر ولالت کرے۔اور بعض نے کہا کہ میہ فعال کے وزن پر ہے چواسم مفعول کے معنی میں استعال ہوتا ہے جس طرح لباس بمعنی ملبوس اور فراش بمعنی مفروش پھر اس کا اطلاق ایسی منظوم عبارت پر ہو گا جس کو لکھنے سے پہلے منظوم کیا جاتا ہے۔ کیونکہ دہ ایسی چیز دن میں سے ہے جولکھی جائیں گی اور کتاب کا لغوی معنی ہے کرتا ہی لئے وہ لشکر جس میں ذیا دہ شکر جمع ہوں اس کو کتیب دکہا جاتا ہے۔

لأزيْبَفِيهِ

معناة أنه لوضوحه وسطوع برهانه بحيث لا يرتاب العاقل بعد النظر الصحيح في كونه وحياً بالغاً حد الإعجاز، لا أن أحداً لا يرتاب فيه، ألا ترى إلى قوله تعالى: وَإِن كُنْتُم فِي رَيُبٍ عِبَانَزَّلنا عَلى عَبَرِنا. الآية فإنه ما أبعد عنهم الريب بل عرفهم الطريق المُريح له، وهو أن يجتهدوا في معارضة نجم من نجومه ويبذلوا فيها غاية جهدهم حتى إذا عزوا عنها تحقق لهم أن ليس فيه مجال للشبهة ولا مدخل للريبة. وقيل: معناة لا ريب فيه للمتقين. وهدى حال من الضهير المجرور، والعامل فيه الظرف الواقع صفة للمنفى. والريب في الاصل مصدر رابنى الشيء إذا حصل فيك الريبة، وهى قلق النفس واضطرابها، سمى به الشك لأنه يقلق النفس ويزيل الطبأنينة.



وفى الحديث دعما يريبك إلى ما لايريبك فإن الشك ريبة والصدق طمانينة، ومنه ريب الزمان لنوائبه.

(اس میں کی قشم کا ظل نہیں) اس کا مطلب ہ ہے کہ قرآن بجید اپنی داضح ، روش ادر غالب دلیلوں کو ساتھ ساتھ فصاحت وبلاغت کے اس اعلیٰ مقام پر فائز ہے کہ کوئی بھی زیرک انسان اس میں قد بر کرنے کے بعد اس نتیج پر پینچ کا کہ بیاللہ تعالیٰ کی طرف سے نازل کردہ ہے اور حدا عجازتک چینچنے میں شک نہیں کر سکتا کیا آپ نے رب تعالیٰ کے اس قول پر قد برنہیں کیا جس میں عربوں کو چینچ کمیا ہے کہ اگر تہیں اس میں شک ہے جوہم نے اپنے مجبوب سان میں تد ان کیا ہے تو لا وال کی شل کوئی ایک چھوٹی میں صورت ۔ اللہ کر یم نے ان کا شک دور نہیں کیا بلکہ دو راستہ بتایا جس کے ذریع ان کا شک زائل ہوجا ہے، اور دو مطریقہ بہی ہے کہ اس کی مشل کوئی چھوٹی میں سورت لا قداد ریم کی کہا کہ اپنی ساری کی ساری کا میں طاقت صرف کر داور دید وہ اس کی شل لانے سے عاجز آجا کی گر تو ان کا شک دور نہیں کیا بلکہ دو راستہ بتایا جس کے ذریع ان کا شک زائل ہوجا ہے، اور دو کی شل لانے سے عاجز آجا کی گر تو ان کا دیک دور نہیں کیا کہ ایک ساری کی ساری کی طاقت صرف کر داور دجب دو اس کی شل لانے سے عاجز آجا کی گر تو ان کا محلوم ہوجا نے گا کہ ایک ساری کی ساری کا میں طاقت صرف کر داور دیک وہ کی شل لانے سے عاجز آجا کی گر تو ان کا محلوم ہوجا نے گا کہ ای کی ساری کی ساری علمی طاقت صرف کر داور دیا ہی کی شک میں خدی اس کی مشل کوئی چھوٹی میں سورت کا داخ اور دیم می کہا کہ اپنی ساری کی ساری کی طاقت صرف کر داور دی ہی کہا کہ داخ

لَإِرَيبَ كَائِنًا فِيه هِدى لِلمتقِين

ریب میں دابنی الشی کا مصدر ہے جس کا مطلب ہے کہ اس چیز نے مجھے حیرت میں ڈال دیا اور پریشان کر دیا۔ کیونکہ ریب کا معنی ہے نفس کا مضطرب اور پریشان ہونا ای لئے ریب کوشک کہا جاتا ہے کیونکہ وہ اطمینان کو زائل اور نفس کو پریشان کر دیتا ہے۔ اور حدیث شریف کا مفہوم ہے کہ تو اس چیز کو چھوڑ دے جو تجھے پریشان کرتی ہے۔ اور وہ کا م کر جو تجھے اضطراب میں مہیں ڈالتا۔ کیونکہ شک صرف اور صرف بے چینی اور پریشانی ہے جبکہ سچ اطمینان اور سکون ہے حادثات زمانہ اور مصیبتی بھی انسان کو پریشان کرتے ہیں ای وجہ سے ان کو ریب الزماں کہا جاتا ہے۔

ىكن

**مُ**ەي لِلْمُتَّقِينَ

يهديهم إلى الحق، والهدى في الاصل مصدر كالسرى والتقى ومعناة الدلالة. وقيل: الدلالة الموصلة إلى البغية لأنه جعل مقابل الضلالة في قوله تعالى: إنَّا أَوُ إِنَّاكُمُ لَعَلى هُدى أَوْفِي ضَلالٍ مُبِينٍ ولأنه لا يقال مهدى إلا لمن اهتدى إلى المطلوب. واختصاصه بالمتقين لأنهم المهتدون به والمنتفعون بنصه، وإن كانت دلالته عامة

تغسير بيضاوى (درى)

لكل ناظر من مسلم أو كافر وبهذا الاعتبار قال تعالى: هُدى لِلتَّاسِ، أو لأنه لا ينتفع بالتأمل فيه إلا من صقل العقل واستعمله فى تدبر الآيات والنظر فى المعجزات، وتعرف النبوات، لأنه كالغذاء الصائح لحفظ الصحة فإنه لا يجلب نفعًا ما لم تكن الصحة حاصلة، وإليه أشار بقوله تعالى: وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفاء وَرَحْمَةُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيلُ الظَّالِيِينَ إِلَّا خَساراً. ولا يقدح ما فيه من المجمل والمتشابه فى كونه هدى لها لم ينفك عن بيان يعين المرادمنه.

1.0

سورةالتقرة

والمتقى اسم فاعل من قولهم وقاة فاتقى. والوقاية: فرط الصيانة. وهو في عرف الشرع اسم لمن يقى نفسه مما يضر ة في الآخرة،وله ثلاث مراتب:

الاولى: التوقى من العذاب المخلد بالتبرى من الشرك وعليه قوله تعالى: وَٱلْزَمَهُمُ لَكُلِمَةُ التَّقُوى.

الثانية: التجنب عن كل ما يؤثم من فعل أو ترك حتى الصغائر عند قوم وهو المتعارف باسم التقوى فى الشرع وهو المعنى بقوله تعالى: وَلَوُ أَنَّ أَهُلَ الْقُرى آمَنُوا وَاتَّقَوُا.

الثالثة: أن يتنزه عما يشغل سرة عن الحق ويتبتل إليه بشر اشرة وهو التقوى الحقيقى المطلوب بقوله تعالى: يا آيُّهَا الَّنِينَ ا آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ حَقَّ تُقاتِهِ وقد فسر قوله: هُدى ً لِلْهُتَقِينَ هاهنا على الاوجه الثلاثة.

ترجمه:

(بدايت ب ڈروالوں کو)

بیہ کتاب رہنماالی الحق ہے،الحد ٹی اصل میں مصدر ہے اور اس کا مطلب رہنمائی کرنا یا منزل مقصود تک پہنچانا ہے۔جیسا کہ سویٰ (رات کا سفر ) اور الشقیٰ (بہت زیادہ پر ہیز گار ) اس کا بی<sup>مع</sup>نیٰ اسلئے کیا گیا ہے کیونکہ بیدکلام اللہ میں ضلال کے معنی میں آتا ہے۔جس کامعنی سید ھے راستہ سے بھٹکنا ہے۔کہ اللہ کریم کا فرمان ہے،

اتك لعلى هدى او فى صَلال مبيدين اوراس ليح وهخص جومنزل مقصودتك پنچائے اس كومبدى كہاجاتا ہے۔اور قرآن پاك كوشقين كى ہدايت كے ساتھ اس ليح خاص كيا كيا ہے كيونكہ وہى لوگ فائدہ اور ہدايت حاصل كرتے ہيں۔اور وہى لوگ اللہ تعالى كے واجب الوجود ہونے اور اوراس كى عظمت وكبريائى پر قائم كردہ دلاكل سے فائدہ المحاتے ہيں ۔اگر چةرآن كى رہنمائى عام ہے كيكن ہدايت اس كو طے گ

تفسير بيضاوى ( ال ) المنتخر ١٠٢ محمد المنتقرة

جونور دفکر کرے گا چاہے وہ کافر ہو یا مسلم، اسی لیے قرآن میں فرمان مذکور ہے۔ ہدی اللناس (قمام لوگوں کے لئے ہدایت) اور ہدایت کو منتقین سے ساتھ خاص کرنے کی دوسری وجہ سہ ہے کہ اس میں تد بر کر سے وہ ہی لوگ نفع حاصل کرتے ہیں جو گنا ہوں کی گندگی سے اپنے عقل کو پاک رکھتے ہیں اور مجمزات ہیں خور وفکر کر سے نبوت اور دلائل نبوت کو پہچانے کے لئے استعمال کیا ہو۔ کیونکہ قرآن پاک کی مثال ایسی ہی ہے جیسے صحت کے لئے اچھی خوراک کی ، کہ صحت مندآ دمی اچھی غذا سے محیح فائدہ حاصل

gila \_\_\_\_

وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلا يَزِيدُ الظَّالِيدِينَ إِلَّا حَساراً. ہم قرآن نازل فرمار بی جومونین کے لئے شفاءاور رحمت ہے اور ظالموں کے لئے خسارہ کے علاوہ کمی چڑکا اضاف نیس کرتا۔

اور بعض آیات کا مجمل اور متشابہ ہونا، حصول ہدایت میں خلل کا باعث نہیں کیونکہ وہ معلوم المراد ہوتی ہیں ادرا پے معنی کی وضاحت سے خالی ہیں ہوتیں۔

المتقیٰ مشتق ہے مربوں کے اس قول و قاۂ فا تقیٰ ہے،اور یہ داحد مذکر اسم فاعل کا صیغہ ہے اور اس کا معنی ہے اس نے اس کو بچایا تو دہ ذبح گیا۔اور اگر دقایۃ کا معنی خطر تاک چیز سے انتہائی کوشش کے بعد بچنا ہوتو متقی کا معنی یہ ہوگا کہ نقصان دہ اشیاء سے بیچنے کے بھر پورکوشش کرنے دالا۔عرف شرع میں یہ نام اس آ دمی کا ہے جو آخرت میں نقصان پہنچانے دالی ہر چیز سے بیچنے کی کوشش کرتا ہے۔

امام بیفاوی فرماتے ہیں کہ تقویٰ کے تین درج ہیں۔ پہلایہ کہ انسان کا شرک سے براءت حاصل کرنا اور توحید پریقین رکھنا اللہ تعالیٰ کے قول کا بہی معنی ہے۔ والز معہم کلمة التقویٰ کہ اس نے ان کے لئے تقوی کا کلمہ لازم کر دیا مطلب بیکہ جس نے کلمہ طبیبہ کا اقر ارکیا وہ دائمی عذاب سے بچنے میں کا میاب ہو گیا۔ دوسرایہ کہ انسان ہرا یسے کا م کو بچالانے سے بیچ جس کی وجہ سے گنہ کار ہوا وربعض مفسرین کا کہنا ہے کہ وہ صغائر (حجوثے گناہ) سے بھی بیچ اور یہی معنی اصطلاح شریعت میں ہے۔ اور کلام اللہ بھی اس کے ہم معنی ہے۔

وَلَوُ أَنَّ آهُلَ الْقُرى آمَنُوا وَاتَّقَوْا.لمِثْوبة من عندالله خير ـ

(اگربستیوں والے ایمان لے آئے اور تقوی اختیار کرتے تو ان کے لئے اللہ کریم کی طرف سے بہت ہی تو اب ہوتا۔) اور تیسر ادرجہ بیہ کہ انسان ایسی چیز وں سے بیچے کہ جو اس کے باطن کوذ کر اللہ سے غافل کر دیں۔اور تقوٰی کا بہی حقیقی درجہ ہے کہ بندہ اللہ کریم کی ذات کی طرف ہم تن متوجہ ہوجائے۔اور اللہ کریم کے قول سے بیمی بہی مراد ہے۔ یا آیٹ بیا الّن این ا آمنڈو ا اللہ تحقق تُقایته۔ (اے ایمان والو اللہ تعالی سے ڈروجیسا کہ ڈرنے کا حق ہے۔



یہاں پر محمّدی الِلمُتقِین کی*تغیربی*ا نمی تمن طریتوں پرکی جائے گی۔

واعلم أن الآية تحتمل أوجهاً من الإعراب: أن يكون الم مبتداً على أنه اسم للقرآن، أو واعلم أن الآية تحتمل أوجهاً منها، وذلك خبرة وإن كان أخص من المؤلف مطلقاً. والاصل أن الاخص لا يحمل على الاعم لأن المراديه المؤلف الكامل فى تأليفه المالغ أقصى درجات الفصاحة ومراتب البلاغة والكتاب صفة ذلك. وأن يكون الم خبر مبتداً محذوف وذلك خبراً تأذياً. أو بدلاً والكتاب صفته ولا رَيُبَ فى المشهورة مبنى لتضمنه معنى من منصوب المحل على أنه اسم لا النافية موق يكون الم خبر مبتداً محذوف وذلك خبراً تأذياً. أو بدلاً والكتاب صفته ولا رَيُبَ فى المشهورة مبنى لتضمنه معنى من منصوب المحل على أنه اسم لا النافية مرفوع بلا التى يعنى ليس وفيه خبر لاولار مة للأسماء لزومها. وفى قراءة أبى الشعثاء مرفوع بلا التى يعنى ليس وفيه خبر لاولم يقدم كما قدم فى قوله تعالى: لاَ فِيها غَوْلُ ولم يتقدن خبر قد وهدى نصب على الحال أو الخبر محذوف كما فى لا ضيرة. فلذلك وقف على لاَ رَيُبَ على أن فيه خبر هدى قدم على المار الكتب كما قص ثمة. أو صفته على لاَ رَيُبَ على أن فيه خبر هدى قدم على المار الكتب كما قص ثمة. أو صفته ولم يتقدن خبر قد وهدى نصب على الحال أو الخبر محذوف كما فى لا ضيرة. فلذلك وقف على لاَ رَيُبَ على أن فيه خبر هدى قدم عليه لتنكرة والتقدير: لا ريب فيه فيه هدى وأن يكون ذلك مبتداً والكتابُ خبرة على معنى: أنه الكتاب الكامل الذى يستأهل

تو جان لے کہ بیآیات ترکیب بے مختف اخمال رضی ہے، پہلا یہ کہ الم مبتداءاور ذالک موصوف اور اللّماب اس کی صفت ہے موصوف صفت ل کر خبر، مبتداءاور خبرل کر جملہ اسمیہ خبر بیاس صورت میں الم سے مرادیا توسور تمیں ہوتگی یا پحرقر آن یا المولف من جنس ہذہ الحروف مراد ہوگا۔اور اگر الم سے المولف من جنس ہذہ الحروف لیا جائے تو اس پر بیا محتر اش وارد ہوگال تم بعنی المولف من جنس ہذہ الحروف عام مطلق ہے اور ذالک الکتاب اض مطلق ہے اور قائدہ کے مطابق خاص مطلق کو عام مطلق پر محول کر ناجا بر نہیں۔

اس اعتراض کا جواب بیہ ہے کہ المولف من جنس ہذہ الحووف سے مراد عام کلام کیں بلکہ وہ کلام ہے جوا پتی تالیف وترا کیب میں کامل اور فصاحت و بلاغت کے لحاظ سے انتہائی بلند مرحے پر فائز ہے۔جس نے عربوں کو اپنے مقابلہ میں کلام لانے سے عاجز کردیا۔

| 36                  | سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ                              |                                    | 1 (J.                        | تفسيربيضاوي(«                           |                  |
|---------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------|------------------------------|-----------------------------------------|------------------|
| بتاب مشاراليه       | كاسم اشاره موصوف الكز                             | مذوف كى _جوهذا خب اور ذال          | وخبر يب مبتدا و              | فمال بيرب كه المتمبتدا                  | دومرااخ          |
| بالم سےمراد         | پاک صورت میں ہوگا جب                              | ہےاور پالم سے بدل ہے۔اور ب         | ں کی خبر ثانی نے             | صوف ادر صغت مل كرا                      | صفت ہے،مو        |
|                     | •                                                 |                                    |                              | ت ہوتو اصل عمبارت یول                   |                  |
|                     |                                                   |                                    |                              | <u>مرة</u> ذلك الكتْب                   | عنا الغ          |
| ،الحروف <i>ې</i> و  | متحدىبدمنجنسهذ                                    | حروف لياجا يحتواس كامبتداال        | نجنسهذهال                    | لمتصمرا والعولف م                       | اوراكراا         |
|                     |                                                   |                                    |                              |                                         | گااور الآماس ک   |
| استغرا قيهامعنى     | دنكه بيابي ضمن ميں من ا                           | م ہے بینکرہ مفرد مبنی برفتحہ ہے کی | ئے تفی جنس کا ا <sup>س</sup> | لفظمشهورقرات ميں لا                     | ريب کا           |
| <u>ہ۔</u> یعن اس کا | بمشبه بافعل والأعمل كرتايه                        | منصوب المحل ہے۔ادر بھی حروف        | ں ہونے کے ب                  | اور بوجهاسم لائے کفی جن                 | لتح ہوئے ہ       |
|                     |                                                   | کیونکہ لاکس چیز کی جنس کی فلی کے   |                              |                                         |                  |
|                     |                                                   | پرداخل ہونالا زمی ہوتا ہے ای ا     |                              |                                         |                  |
| فبرب_               | فع ديتاب اورفيداس كي                              | يىس بىجادرىياسىخاسم ربىبكور        | سطابق لاجمعني                | ابی شعثاء کی قرات کے                    | اورتالعين سےا    |
| نى بے جنت كى        | رم کیا <sup>ع</sup> ما ہے اور اس کام <sup>ع</sup> | لألافيها غولميس فيهاكومق           | م مبي کيا گيا مث             | میں لا کی خبر کواسم پر مقد              | اس جمله          |
| غاص ہے جب           | للان کی <sup>نف</sup> ی اس کے ساتھ ذ              | بہ بیر ہے کہ جنت کی شراب سے غبر    | رم کرنے کی وج                | دش کر نانہیں۔اس کومق                    | شراب میں مدہ     |
| لفظریب ہے           | ۔ دشبہ سے بالاتر ہے اگرا                          | ، بلکہ سارے کا سارا کلام اللد شک   | مهاته خاص نبير               | کی نفی صرف قر آن کے                     | کہ یہاں دیب      |
| رم ہوناتخصیص        | مقصود ہے کیونکہ خبر کا مقا                        | کے ساتھ خاص ہوجاتی جو کہ خلاف      | کتاب مقدس ۔                  | ديب كي ففي صرف أي                       | خبر مقدم ہوتی تو |
| ۔<br>معنی حادث سے   | ين فبر لا <u>ب اورهدي</u>                         | اكرديب كي صفت باور للمتع           | ئناً <i>ڪ</i> را تھڙ         | <u>-</u> يافيدا پ <sup>ي تعل</sup> ق کا | پردلالت کرتا۔    |
|                     |                                                   | •                                  | بچھ يوں ہے۔                  | روف ہے اس عبارت                         | اوراس میں فیرمخ  |
|                     |                                                   |                                    |                              | ەفبە،فبەھەيگىلا                         | لاريب            |

تھا، ای دجہ۔۔۔اس صورت میں لا ریب پر دقف تام ہوگا جیسا کہ لاضمیر میں اور جب ہدی کومبتدا بنایا جائے اور اس کی خبر فیہ میں محذوف نکالی جائے یعنی عبارت اس طرح ہو۔

فيههى للمتقين توخبر کومقدم کرنے کی وجہ، هدی کانگرہ ہونا ہے۔عبارت اصل میں کچھ یوں تھی ، لاريب فيه، فيه هن كاللمتقين.

متن:

والاولى أن يقال إنها أربع جمل متناسقة تقرر اللاحقة منها السابقة ولذلك لم



شؤزة التقزة

تغسيربيعناوى(درى)

يد منه كلامهم، فالم ، جملة دلت على أن المتحدى به هو المؤلف من جلس ما يركبون منه كلامهم ، وذلك الكتاب المنعوت بغاية الكمال إذ لا كمال أعلى مما جملة ثائثة تشهد على كماله بأن الكتاب المنعوت بغاية الكمال إذ لا كمال أعلى مما للحق واليقين . وهُرى يُلْمُتَقِين ، يما يقدر له مبتدا جملة رابعة تؤكد كونه حقاً لا يحوم الشك حوله بأنه هُرى لِلْمُتَقِين ، يما يقدر له مبتدا جملة رابعة تؤكد كونه حقاً لا يحوم الشك حوله بأنه هُرى لِلْمُتَقِين ، يما يقدر له مبتدا جملة رابعة تؤكد كونه حقاً لا يحوم المك حوله بأنه هُرى لِلْمُتَقِين ، يما يقدر له مبتدا جملة رابعة تؤكد كونه حقاً لا يحوم المك حوله بأنه هُرى لِلْمُتَقِين ، وتستتبع السابقة منها اللاحقة استتباع الدليل للمدلول ، وبيانه أنه لما نبه أولاً على إعجاز المتحدى به من حيث أنه من جنس واستلزم ذلك أن لا يتشبث الريب بأطرافه إذ لا أنقص مما يعتريه الشك والشبعة. وما كان كذلك كان لا محالة هُرى لِلْمُتَقِين، وفى كل واحدة منها نكتة ذات جزالة فنى الاول الحذف والرمز إلى المقصود مع التعليل، وفى الثانية فخامة التعريف ، وفى الثالثة تأخير الظرف حذرا عن إبهام الباطل، وفى الرابعة المي المات فرالي المائة تأخير الطرف حذرا عن إبهام الباطل، وفى الوابعة التعريف ، وفى الثالثة المبالغة وإيرادة منكراً للتعظيم و تخصيص الهرى بالمتقين باعتبار الغاية تسميد

K 1.1 Xala

ترجمها

امام بیفناوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ ذیا دہ مناسب بہی ہے کہ اس آیت میں تر کیمی اخمالات کے علیمدہ علیمدہ چار جملے بنائے جا محں ۔ اور یہی فر آن کا مزان ہے۔ وجہ یہ ہے کہ اگر ان کو علیمدہ علیمدہ چار جملے بنایا جائے تو پہلا جمہ موکد ، دوسرا تاکید ہوگا ، یا پہلا جملہ دلیل اور دوسرا مدلول ہوگا۔ ان جملوں کا آپس میں گہر ہ تعلق ہے اور تغایر نہیں ای لئے ان کے درمیان حرف عطف مذکور نہیں۔ اور فرماتے ہیں کہ پہلا جملہ یعنی الم اپنی فرمند وف یا مبتداء مخذ دف کے ساتھ ل کر قر آن کریم کے اعجاز کر دوسلف مذکور نہیں۔ اور فرماتے ہیں کہ پہلا جملہ یعنی الم اپنی فرمخد وف یا مبتداء مخذ دف کے ساتھ ل کر قر آن کریم کے اعجاز پر دولالت کرتا ہے۔ اور اس کی فصاحت و بلاغت کا مظہر ہے۔ کیونکہ ان کلمات کوسور توں کو آغاز میں ذکر کیا گیا اس کا مقصد یہ تعا کہ دس کلام کے کے مقال بلے میں کلام لانے چین کیا گیا ہے وہ کلام اسی قسم کے کلموں ، جملوں اور ترکیوں سے مرکب ہے۔ جن کہ دس کلام کے کے مقال بلے میں کلام لانے چین کیا گیا ہے وہ کلام اسی قسم کے کلموں ، جملوں اور ترکیوں سے مرکب ہے۔ جن سے وہ اپنا کلام مرکب کرتے ہیں۔ اس سب کے باد جود بھی وہ ایا کلام پیش کرنے سے عاجز آگئے اور چھوٹی کی سورت بھی نہ لا

ب تفسیر بیضاوی (دری) کی تحقیق المحقیق المحقی المحقیق المحقیق

جوان کے کلام کی جنس سے مرکب ہے تو وہ اس کی مثل لانے سے عاجز آ گئے تو اس سے نتیجہ بیداخذ ہوا کہ قرآن پاک الی عظیم کتاب ہے جو فصاحت و بلاغت کے اعلیٰ درج پر فائز ہے اور شک و شبہ اس کے قریب واطراف میں پیچنک نہیں سکتا۔ کیونکہ جس کلام میں شک وشبہ کی تخبائش ہو، وہ کلام ناقص ہوتا ہے۔اور جو کلام شک و شبہ سے خالی ہو، وہ لاز مامنقین کے کئے عدایت ہوگا۔

نیزان چاروں جنوں میں سے ہر جملہ میں ایک عظیم کتہ ہے جس کے اندرکی تلتے پوشیدہ ہیں مثال کے طور پر پہلے جملے میں مبتداء یا خبر محذوف ہے جس کا مقصد ہے ہے کہ قرآن اللہ تعالیٰ کی وجی ہونے کے ساتھ ساتھ بیطت بھی بیان کر دہا ہے کہ دوسرے جملہ میں مبتداء اور خبر معرفہ ہیں جو اس کلام کی عظمت ود کمال پر دلالت کرتے ہیں کیونکہ جب مبتداء اور خبر دونوں معرفہ ہوں تو وہ اپنے مدلول کے کمال اور شخصیص کو ظاہر کرتے ہیں۔ اور تیسرے جملہ میں جو خبر ہے " فید" اس کو اسم ہے موز کیا گیا تاکہ اس امر پر دلالت کرے کہ کلام اللہ میں کی قسم کا باطل وہم نہیں گز رسکتا۔ اور چو بتھے جملے میں مبتداء یا خبر محذوف ہو کہ اس حدی مصد دکو اسم فاصل کے معنی میں ذکر کر کے مباطل وہم نہیں گز رسکتا۔ اور چو بتھے جسلے میں مبتداء یا خبر محذوف ہو کا کہ اس امر پر دلالت کرے کہ کلام اللہ میں کی قسم کا باطل وہم نہیں گز رسکتا۔ اور چو بتھے جسلے میں مبتداء یا خبر محذوف ہو دوسر مصد دکو اسم فاعل کے معنی ہیں ذکر کر کے مبال کی وہم نہیں گز رسکتا۔ اور چو بتھے جسلے میں مبتداء یا خبر محذوف ہو کا کام ہیں مدلول کی مثان ظاہر کرنا ہے اور متقین کے ساتھ ہوا یہ کی خضوص ہوتا ، ای آخری در دال ہے۔ کیونکہ کر و

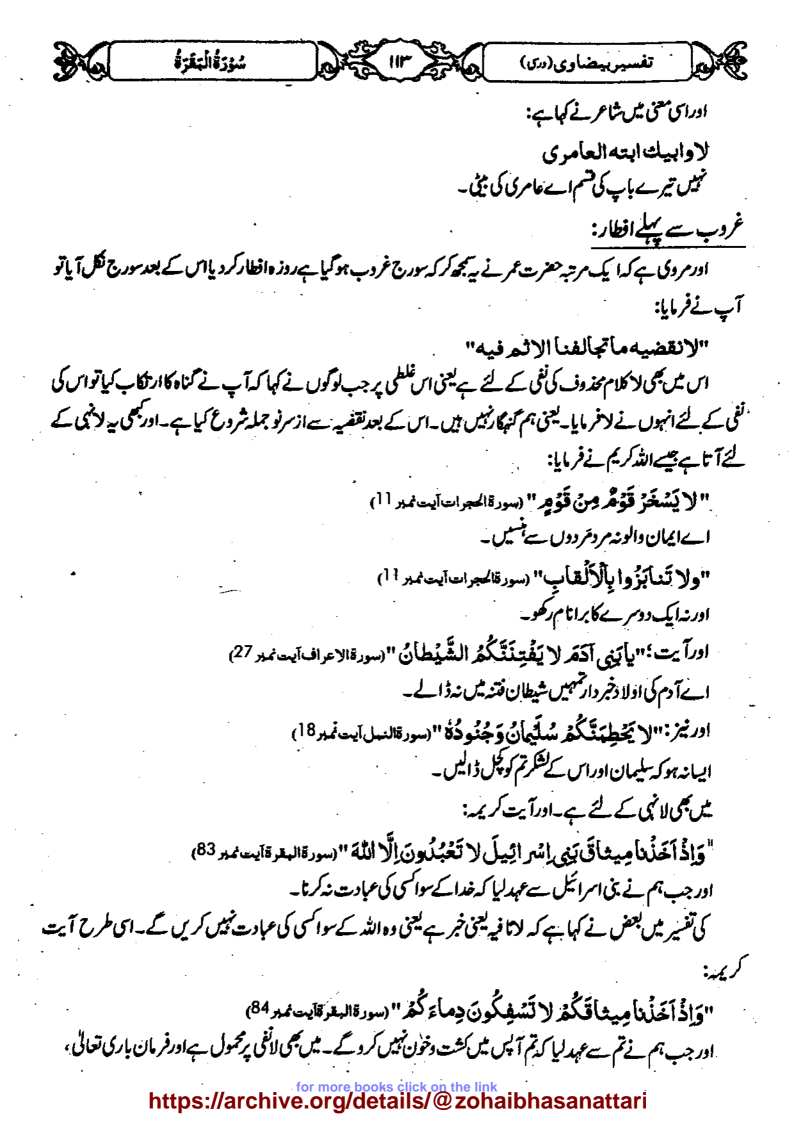
اَرَ اَيَتَكَ هُنَا الَّنِي كَوَّمْتَ عَلَى (سور قالاسراء آيس مبر <sup>62</sup>) كرد كية و يمى وه ب جستو ف مجم پر فضيلت دى ب هُذَا ما تُو عَدُوُنَ (سورةى آيت ممر <sup>53</sup>) بي بوه جس كاتم وعده ديج جاتے مو هُذَا الَّنِي كُذَتُ مُ بِلَا تَسْتَعْجِلُوْنَ (سورة الداريات آيت مر <sup>14</sup>) بي و بى ب جس كے ليتم جلدى مجايا كرتے تھے۔ اِن هُذَانِ لَساَجِرَانِ (سورة ظله آيت مير <sup>63</sup>) اِن هُذَانِ لَساَجِرَانِ (سورة ظله آيت مير <sup>63</sup>) الن هذان نِ لَساَجِرَانِ (سورة ظله آيت مير <sup>63</sup>)

سؤرة البقرة 940 تفسيربيضاوي(رى) کہ بید دونوں جا دو گر ہیں۔ هٰذِبِ التَّارُ الَّتِي كُنتُم بِها تُكَلَّ مُوْنَ (سورة الطور آيس مرد) یہی وہ جہنم ہے جس کوتم حصوت سبحصتے ستھے۔ هَذِي جَهَنَّهُ الَّتِي يُكَنِّب جِهَا الْمُجْرِمُونَ (سودة الرحن آيت مير 43) بدب ودجهنم جس مجرم جعثلات إلى-ذاكاور ذالك ميں فرق: ہذا کے بالمقابل جو چیز اپنی ذات کے اعتبار سے دور ہویا باعتبار مرتبہ بلند ہو۔ اس کے لئے ذاک اور ذالک استعال ہوتاہے۔چنانچے فرمایا، الحر ذلك الكرتاب (سورة المقرة آيت ممرر 2-1) وہ بلندر تبہ کتاب ( قرآن )۔ خلك من آيات الله (سور قالكهف آيت مير 17) بداللدكي نشانيول سے -بیاس لئے کہ تمہارا پروردگارا بیانہیں ہے کہ بستیوں کو ہلاک کردے۔ كتاب كالمعنى: (كتب)الكتب-(book) الكتاب اصل ميں مصدر بے اور پھر مكتوب فيد (يعن جس چيز ميں لكھا گيا ہو) كو كتاب كہا جانے لگا ہے دراصل الكتاب الصحيف كوكت بي جس مي كحولكها بوابو- چنانچة يت كريمه: يَسْتَلُكَ أَهُلُ الْكِتابِ آنُ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمُ كِتاباً مِنَ السَّماء (سورة النساء آيت مرد 153) ا محبوب اہل کتاب تم سے سوال کرتے ہیں کہ ان پر آسمان سے ایک کتاب اتار دو۔ اس میں،، کتاب،، سے دہ صحیفہ مراد ہےجس میں تچھ ککھا ہوا ہو۔ حرف لا کے معانی دا قسام: لازيب میں (حرف) لا ہی عدم محض کے لئے آتا ہے۔ جیسے: زید لاعالم لیعنی زید جابل ہے اور بھی نفی کے لئے ہوتا ہے۔ اور منتق اسم فعل دونوں کے ساتھ از منہ ثلاثہ میں نفی کے معنی دیتا ہے لیکن جب زمانہ ماضی میں نفی کے لئے ہوتو یا تو اس کے بعد فعل کوذکر https://archive.org/d bhasanattari

محقق تفسير بيضاوى (س) JEL III ZELA سورةالبقرة بی نہیں کیاجاتا مثلاا اگرکوئی ہل خوجت کہتواس کے جواب میں صرف لا کہ دنیا کافی ہے یعنی لاخرجت ادرا کرنفی فعل مذکور بھی ہوتا ہے تو شاذ ونا درادروہ بھی اس وقت جب لا اور فعل کے درمیان کوئی فاعل آجائے ۔ جیسے، لارجل ضربت ولا أمرءة (2) جب ال پر دوس فحل كاعطف موجع \_ لاخرجت ولا ضربت اورياء (3)لأمكرر ہوجھے؛ فَلاصَتَّقَوَلا صَلَّى (سورة الديامة آيت مربر 31) تواس نے مذتوب مانا اور ندنماز پڑھی۔ اورياء (4) جملہ دعائیہ میں جیسے لاکان(خداکرے ایسانہ ہو)لاافلح وہ کامیاب نہ ہوادغیرہ۔اورزمانہ سنغتل میں تغی کے متعلق فرمايا: لايَعُزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّيًة (سورة سباآيت مير<sup>3</sup>) ذرہ بھر چیز بھی اس سے پوشیدہ نہیں۔ ادر بھی لاکلام مثبت پرداخل ہوتا ہے اور کلام محذوف کی فنی کے لئے آتا ہے۔ جیسے فرمایا: وَما يَعُزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِفْقالٍ ذَرَّقٍ فِي الْأَرْضِ وَلا فِي السَّهاءِ (مردَّيْسَ آيت نبر 61) اور تمہارے رب سے ذرّہ بھر کوئی چیز غائب نہیں زمین میں نہ آسان میں۔ اورمندرجہ ذیل آیات میں بھی بعض نے لاکوائی معنی پرحمل کیا ہے۔ لا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيامَةِ (سورة القيامة آيت مرز) روز قيامت كي فتم يادفر ما تا تهول \_ فَلا أَقُسِمُ بِرَبِّ الْمَشَارِقِ وَ الْمَغْرِبِ (سودة المعارج آيت مهر 40) تو محصقتم باس كى جوسب يوربون سب تجمون كامالك ب فَلا وَرَبِّكَ لا يُؤْمِنُونَ (سورة النساء آيت ممر 65) تمہارے پروردگار کی قشم سیمون ہیں ہوں گے۔ فَلا أُقْسِمُ بِمَواقِع النُّجُومِ (سورة الوائعة آيت مدر 75) تو مجھ فتم بان جگہوں کی جہاں تاری ڈوبے ہیں۔

ohasanattari

https://archive.



| 36                 | <i>شۇ</i> زۇالتىقرۇ                    |                                                                 | تغسیر پیضاوی (۲۷)                                            |                             |
|--------------------|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|-----------------------------|
|                    |                                        | ,آيسه تمير 75)                                                  | كُمُر لا تقاتلُونَ "(سورةالنساء                              | "مالاً                      |
|                    |                                        |                                                                 | بیاہوا کہ خدا کی راہ میں نہیں اڑتے۔                          | خمبي)                       |
| داادر درآ نحالمیکه | مقاتلين يعنى تهبي كيابو                | یں ہو۔اور معنی بیہ ہو <b>گا</b> مال کم غیر                      | لكاب كد لاتقاتلون ومنع مال ي                                 | یں ہو                       |
| : نەمورتوں سے      | کے معنی دیتا ہے جیسے فر مایا           | ئے تو دہ مبنی برفتحہ ہوتا ہے اور لاننی                          | یں ہو۔اور لا کے بعد اسم کر و آجا۔                            | لژنے والے کم                |
|                    |                                        |                                                                 | یکونی براکام کرے۔                                            |                             |
|                    |                                        | ىغ <sub>ۇر</sub> 197 <sub>)</sub>                               | ىحَوَلا فُسُوقَ (سورة المقرة أيه                             | فَلِارَدَ                   |
|                    | ہوتا ہے:                               | ہاتا ہے۔اور دونوں کا اثبات مقصود                                | د متعاد معنوں کے درمیان لاکر رآج                             | اور می در                   |
|                    |                                        | قيم                                                             | مقيم ولإظاعن نهزيده                                          | لازيد                       |
| ود سےمرادب         | <u>م</u><br>یے،لیسابیضولااسو           | سفر پراور بھی متضا دمقصود ہوتا ہے ج                             | دینی مسافر کیتنی سمی مقیم ہےادر کمجی۔                        | <u>ٻ اور ن</u>              |
| برآيت كريمه:       | ادەكونى تىسرارنىگ بوچتانج              | ) ہوسکتا ہے ہے کہ ان دونوں کے عل                                | ارتگوں کے درمیان ہے یا پھر یہ بھی                            | که دوان دونول               |
| •                  |                                        | نمپر 35 <sub>)</sub>                                            | ب و ك غربية (سورة النور آيت                                  | لانتمرق                     |
| وقت مشرقي تجمى     | ہی <sup>مع</sup> نی کئے ہیں کہوہ بیک   | ر نہ مغرب کی طرف کے بعض نے                                      | ناکی ندمشرق کی طرف منسوب او                                  | ليتخفى زيتوا                |
| نال ہوتا ہےاور     | لمحض سلب کے لئے استع                   | یط سے حفوظ ہونا مرادلیا ہے۔ <sup>س</sup> م محق                  | -اوربعض في اس كاافراط اورتغر                                 | ٻاور غربي ت <u>م</u> عي     |
| مدکیا جائے اور     | برف انسانیت کی <mark>نمی کا ت</mark> ھ | مودنہیں ہوتا مثلالا انسان کہہ کہ                                | نے کی تقی کر کے دوسری کا اثبات متع                           | الاستايك                    |
| · ·                | 1                                      |                                                                 | بھی ای معنی پر محول ہے۔                                      | عافى محاور ولاحد            |
|                    |                                        |                                                                 |                                                              | ديب كاحقيق                  |
|                    |                                        | •                                                               | (Doubt)                                                      | (رى)                        |
| قرآن جو طور        | A love Will Fride To I                 | ں<br><sup>کس</sup> ی طرح کا وہم ہو <b>گر بعد میں</b> ا          | ماحقیقت ہو ہے کیرکی چڑ کے متعل                               | اور ب                       |
| - مران جيدين       | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••• |                                                                 |                                                              | ج:                          |
|                    | į                                      | 23                                                              | م في تنب بتاكاً أواعل عن                                     | وَانْ كُنْتُ                |
|                    | с.<br>Г.                               | سِنِاً (سورة المقرطّاً يع نمبر 23)<br>پي (اس خاص) بندے پراتارا۔ | میں میں بیٹ بیٹ میں جوہم نے ا<br>سرحوفتک ہوائن میں جوہم نے ا | ادرا كرحمهير                |
| •                  | · · ·                                  | چەربىق ئەن ئ) مەربىي پردا ئارار.<br>چەربىق                      |                                                              | ہدایت کیاہے؟                |
|                    | •                                      |                                                                 |                                                              |                             |
|                    | . , , , , , , , , , , , , , , , , , ,  | <u>ے کے ای</u> ں۔                                               | المایتہ(Instruction)<br>وکرم کے ساتھ کسی کی رہنمائی کر       | (قادی) انتقا<br>کے معنی لطف |
|                    | · · · · ·                              | for more books aligh on t                                       | the list.                                                    |                             |

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسير،يضاوي(س) 110 چارطرف سے ہدایت انسان کواللد کریم نے چارطرف سے ہدایت عطاک ہے۔ (1) وہدایت ہے جوعنل وفطانت اور معارف ضرور بد کے عطاکرنے کی ہے۔ اوراس معنی میں ہدایت اپنی جنس کے لحاظ سے جمع ملکفین کوشامل ہے بلکہ ہر جاندار کوحسب ضرورت اس سے سبرہ ملا چنانچدارشادے: قَال رَبُّنَا الَّذِي آعظى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّر هَدى (سورة طه آيس مدر 50) کہا ہمارارب وہ ہےجس نے ہر چیز کواس کے لائق صورت دی چرراہ دکھائی۔ (2) دوسرى قتىم بدايت کی وہ ہے جواللہ تعالیٰ نے چغیر بھیج کراور کتابیں نازل فر ماکرتمام انسانوں کوراہ تجارت کی طرف دعوت دی ہے چنانچہ آيت كريمہ: وَجَعَلُنا مِنْهُمُ أَكْنَةً يَهُدُونَ بِأَمْرِنا (سور قالانبياء آيت مدر 73) ادرہم نے انہیں امام کیا کہ ہمارے ظم سے بلائے بیں۔ اس میں ہدایت کے یہی معنی مراد ہیں۔ (3) سوم بمعنى توقيق ميخاص فتسم ب جوہدايت يافتدلوگوں كوعطا كى جاتى ہے۔ چنانچدفر مايا: وَالَّنِينَ اهْتَدَوْا زِادَهُمُ هُدِي (سورة مسايت مرد 17) اورجنہوں نے راہ یائی اللدنے ان کی ہدایت اورزیادہ فرمائی۔ (4) ہدایت سے آخرت میں جنت کی طرف راہنمائی کرنامراد ہوتا ہے چنانچے فرمایا: سَيَّةُ بِيهِمُ وَيُصْلِحُ بِٱلْهُمُ (سورة مسايت مرد) (بلکه) دوانهیں (منزل) مقصودتک پہنچادےگا۔ اورا يت كريمه وَنوَعْدا ما في صُلُور هُم مِنْ غِلٌ (سورة الاعواف آيت مرد4) اورہم نے ان کے سینوں میں سے کینے مینچ لئے۔ تقويل كي تعريف اوراصل معنى: التقوى (Fear of GOD,Piety)

تفسير بيضاوى (درى) كالمتحد ١١١ ٢ سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ 2 La اس کے اصل متح نفس کو ہراس چیز سے بچانے کے ہیں جس سے گزند دینچنے کا اندیشہ ہولیکن کم می کم کا فظائقا کی اور خوف ایک دوس بے معنی میں استعال ہوتے ہیں۔جس طرح کہ سبب بول کرمسیب اورمسیب بول کرسب مرادلیا جاتا ہے اور اصطلاح شریعت میں نعس کو ہراس چیز سے بچانے کا نام تقوی ہے جو گنا ہوں کا موجب ہو۔اور یہ بات مخطورات شرعیہ کے ترک کرنے سے حاصل ہوجاتی ہے تکراس میں درجہ کمال حاصل کرنے کے لئے بعض مباحات کو بھی ترک کرنا پڑتا ہے۔ چنانچہ بی کریم مل فلی ج سے مردی ہے۔ الحلال بين واحرام بين ومن وقع حول الحمي فحقيق ان يقع فيه کہ حلال بھی بیتن ہے اور حرام بھی بیتن ہے اور جو مخص چرا گاہ کے اردگر دیچرائے گا تو ہوسکتا ہے کہ وہ اس میں داخل ہوجائے (یعنی مشتبہ چیزیں اگرچہ درجہ اباحت میں ہوتی ہیں لیکن درع کا تقاضا بیہ ہے کہ انہیں بھی چھوڑ دیا جائے ) قرآن یاک م مرکز فَمَن اتَقى وَاصْلَحَ فَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (سودة الاعراف آيت مدر <sup>35</sup>) توجو پر میزگاری کرے اور سنور بے تو اس پر نہ کچھ خوف اور نہ کچھ کم ۔ إِنَّ اللهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوُ (سورة المعل آيت مرد 128) بیتک اللدان کے ساتھ ہے جوڈ رتے ہیں۔ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمُ إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا (سورةالزمرآيت مير 73) ادرجوابیخ رب سے ڈرتے تھے ان کی سواریاں گروہ گروہ جنت کی طرف چلائے جائیں گی۔ پرتقوی کے چونکہ بہت سے مدارج ہیں اس لئے آیات، وَاتَّقُوا يَوْماً تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللهِ (سورةالمقرة آيت نمبر 281) اور ڈرواس دن سے جس میں اللہ کی طرف پھرو گے۔ واتفوا زبكم (مورة النساء آيت نمبر 1) اللوكواب رب سي درو-ادر ڈر داس خدا ہے جس کا نام کوتم اپنی حاجت برآ ری کا ذریعہ بناتے ہوڈ رو۔ اتَّقُوا اللهَ حَتَّى تُقَالِبُ (سور قال عران آيت مر 102) اللدب ذروجيسا أس ب ذرف كاحق ب-میں ہرجگہ تقویٰ کا ایک خاص معنی مراد ہے جس کی تفصیل اس کتاب کے اور بعد بیان ہوگ۔ ا تقدی فیلان برکذا کے معنی سمى چز بے ذريعه بچا و حاصل كرنے سے بيں -اور آيت: آفَتَن يَتَقِى بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذِابِ يَوْمَر الْقِيامَةِ (سورةالزمر آيت مرد 24) https://archive.org

تفسير بيضاوى (دى) جاند المحمد سُوْدَةُ الْبَعْرَةُ توكياده جوقيامت بحدن برب عذاب كى د معال نه يائ كالين چرب يحسوانجات واللے كى طرح ہوجائے گا۔ میں اس عذاب شدید پر تنبید کی ہے جو قیامت کے دن ان پر تازل ہوگا اور بیر کہ سب سے بڑی چرجس کے ذریعہ دہ عذاب سے بچنے کی کوشش کریں کے دوان کے چہرے ہی ہوں تے تو بیا سے بی جسے دوسری جگہ فر مایا: وَتَغْشى وُجُوهَهُمُ النَّارُ (سورةإبراهيم آيس مرق) اوران کے چرب آگ ڈھانپ کے گی۔ يَوْمَر يُسْحَبُونَ فِي النَّارِ عَلى وُجُوهِهِمُ (سورة القبر آيت مدر 48) جس دن آگ میں اپنے مونہوں پر کھیلیے جائیں گے۔ [سورة البقرة (2) : آية 3] الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيبُونَ الصَّلاةَ وَمِحَارَزَ قُناهُمُ يُنْفِقُونَ (3) ۔ ''وہ جوبے دیکھےایمان لائیں اورنماز قائم رکھیں اور ہماری دی ہوئی روزی میں سے ہماری راہ میں اٹھا تھی ''۔ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَيْبِ إِما موصول بالمتقين على أنه صفة مجرورة مقيدة له إن فسر التقوى بترك ما لا ينبغي مترتبة عليه ترتيب التحلية على التخلية، والتصوير على التصقيل. أو موضحة إن فسر بما يعم فعل الحسنات وترك السيئات لاشتماله على ما هو أصل الاعمال وأساس الحسنات من الإيمان والصلاة والصدقة، فإنها أمهات الاعمال النفسانية والعبادات البدنية والمالية المستتبعة لسائر الطاعات والتجدب عن المعاصي غالباً، ألا ترى إلى قوله تعالى: إنَّ الصَّلاةَ تَنْهِي عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْبُنُكْرِ. وقولهعليه الصلاة والسلام الصلاة عماد الدين، والزكاة قنطرة الإسلام أو مسوقة للبدرح بما تضبنه المتقين. وتخصيص الإيمان بالغيب وإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة بالذكر إظهار لفضلها على سائر ما يدخل تحت اسم التقوى. أو على أنه مرجمنصوب، أومرفوع بتقدير أعنى أوهم الذلين. وإما مفصول عنه مرفوع بالابتداء

تفسير بيضاوى (درى) ما تحديد ١١٨ سودة البقرة 86 وخبرة أولئك على هدى، فيكون الوقف على المتقين تاماً. -احراب میں بیرآیت یا تومنقین کے ساتھ متصل ہے یعنی اعراب میں اس کے تالع ہے تو اسم موصول اپنے صلہ کے ساتھ ل كرمتقين كي صغت معيده مجروره بوكي الساشرط پركه تفوي كامعنى ايسي كامول كوترك كرنا موجو كه مناسب نه مول ، اس صورت مي تقوی پرایمان بالغیب اس طرح مرتب ہوگا جس طرح کسی چیز کو ہر قسم کی آلودگی سے پاک کر کے نقش دنگار سے مزین کیا جاتا ہے یا پھر کسی چیز کومیتل کر کے تصویر بنائی جاتی ہے۔ اور تقوی کا بیمنٹی لیا جائے کہ نیکی اختیار کرنا اور برائی کو چھوڑنا تو اس مورت میں بیصغت موضحہ ہوگی۔ کیونکہ الذین ہو منو نان تمام چیز وں کوشامل ہے جواعمال کی اصل اور بنیا دہیں اور بیر مبادات اپنے پیچیے عموماً باقی تمام اطاعتوں کو ملی جامہ پہنانے اور تمام تمنا ہوں سے بیچے کولاتے ہیں کیا آپ اللہ کے اس فرمان کو ملاحظہ ہیں کرتے ؟ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهِى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنَكِّرِ. کر ب شک نمازتمام برائیوں اور ناپسند یدہ اعمال سے روکتی ہے اور حدیث پاک ہے، الصلاة عمادال بين والزكاة قنطرة الإسلام نمازدین کاستون، اورز کو ة اسلام کابل ہے۔ مفسرین فرماتے ہیں کہ یا بیہ تقین کی صغت مادحہ ہوگی اوران صفات کو بیان کررہی ہے جن کو متقین اپنے ضمن میں کئے ہوئے ہیں اور خیب پر ایمان، نماز کا قائم کرنا اور زکوہ ادا کرنے کے ساتھ خاص کرنے کا مقصد سہ ہے کہ ان تمام اعمال کی فسیلت ظاہر ہوجوتقوی کے معنیٰ میں آتے ہیں۔ یا پھر بیصغت ہے اپنے ماقبل کی لیکن بید بطور مدر محل نصب میں ہے اور اس صورت میں اس سے پہلے آعینی فعل محذوف ہوگا۔ادر بیآیت اس کا مفعول ہوگی یاتھم ضمیر اس سے پہلے مبتداء محذوف ہوگاجس کی وجہ سے بیمرفوع ہے اور بیاس کی خر، دونوں صورتون میں اصل عبارت یوں ہو گی۔ اعنى الذين يومنون ... الخ يأهم الذين يومنون ... الخ یا بیاعراب میں اسکے تالع نہیں ہوگی اور اعراب میں متقین سے جدا ہوگی۔اور بیا یک علیحدہ جملہ ہوگا ،اس صورت میں اسم موصول اب صله سال كرمبتلاا وبوكا اور مرفوع بوكا - اور ألينك على هدى الكى خربوكى - اس صورت مي متقين پروتف تام والإيمان في اللغة عبارة عن التصديق مأخوذ من الامن، كأن المصبّق أمن المصبّق

8 to

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

تغسيربيضاوي (٢٠)

من التكذيب والمغالفة، وتعديته بالباء لتضبنه معنى الاعتراف وقد يطلق بمعنى الوثوق من حيث إن الواثق بالشيء صار ذا أمن منه، ومنه ما أمنت أن أجد صحابة وكلا الوجهين حسن في يؤمنون بالغيب.

JES 119 2240

وأما في الشرع: فالتصديق بما علم بالضرورة أنه من دين محمد صلى الله عليه وسلّم كالتوحيد، والنبوة والبعث والجزاء، ومجموع ثلاثة أمور: اعتقباد الحق، والإقرار به، والعمل بمقتضاً لاعند، جهور المحدثين والمعتزلة والخوارج.

فن أخل بالاعتقاد وحدة فهو منافق، ومن أخل بالإقرار فكافر، ومن أخل بالعمل ففاسق وفاقاً، وكافر عدد الخوارج وخارج عن الإيمان غير داخل في الكفر عدد المعتزلة، والذى يدل على أنه التصديق وحدة أنه سجانه وتعالى أضاف الإيمان إلى القلب فقال: أُولِئِكَ كَتَبَ في قُلُوبِهِمُ الْإيمان، وَقَلُبُهُ مُطْمَدُنُّ بِالْإيمانِ

وَلَمُ تُؤْمِنُ قُلُوبُهُمَ، وَلَمَّا يَدُخُلِ الْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ، وعطف عليه العبل الصائح في مواضع لا تحصى وقرنه بالمعاصى فقال تعالى: وَإِنَّ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا، يَا ايَّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُتِبَ عَلَيُكُمُ الْقِصاصُ فِي الْقَتْلى، الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلُمِسُوا إِيماعَهُم بِطُلُمٍ مع ما فيه من قلة التغيير فإنه أقرب إلى الاصل وهو متعين الإرادة في الآية، إذ المعدى بالباء هو التصديق وفاقاً. ثم اختلف في أن مجرد التصديق بالقلب هل هو كاف لأنه المقدي والما في من ذه المعان الما يمان في أن محرد التصديق بالقلب الما لانه تعالى ذم المعان أكثر من ذم الجاهل المقصر، وللمانع أن يجعل الذم للإنكار لا لعدم الإقرار للمتمكن منه.

زجمہ:

ایمان امن سے ماخوذ ہے اواس کا معنیٰ ہے تصدیق کرنا اواس کا امن میں ہونا اور ایمان کا مطلب محفوظ کرنا ہے۔ امن میں کرنا ہے۔ گویا کہ تصدیق کرنے والاجس کی تصدیق کررہا ہے، اس کو تکذیب اور مخالفت سے محفوظ کررہا ہے۔ اور اس حرف جرب کے ساتھ متعدی ہونا اپنے ضمن میں اعتراف کا معنی لیے ہونے کی وجہ سے ہے۔ اور کمبھی اعتماد اور وثوق پر اس کا اطلاق ہوتا ہے۔ کیونکہ اعتماد کرنے والا امن میں ہوجاتا ہے۔ اور اس سے ما امنت ان اجب صحابةً

کہ مجھے اعتاد نہیں کی اپنے ساتھیوں کو پالوں گا اور بیدونوں معانی بو منون بالغیب میں جائز ہیں۔ یعنی اعتماد داعتر اف



مطلب دوغیب کا اعتراف کرتے ہیں اور یہ بھی اعتماد کرتے ہیں کہ بیدت ہے۔ اور اصطلاح شرح میں اس کا معنیٰ بیہ ہے کہ ہراس چیز کی تصدیق کرنا جس کاعلم بالبدا ہت ہوجائے کہ بید پن مصطفیٰ ملی تلا پید ہے ہے جیسا کہ تعدیق کرنا تو حید ، نبوت ، قیبروں سے اشینے اور سز اوجزا کے برحق ہونے کی محدثین ، معتز لہ اور خوارج کے بزدیک ایمان تین امور کے مجموعے کا نام ہے جو کہ درج ذیل ہیں۔

> 1۔ حق کا یقین کرنا. 2۔ فربان سے اس کا اقر ارکرنا 3۔ اور اس کے تقاضے کے مطابق عمل کرنا۔

اور وہ آدمی منافق ہے جو حق کے عقیدہ میں گر بڑ کرے اور وہ آدمی کا فر ہوگا جو زبان کے ساتھ اقر ارنیس کرے گا۔ اور فاسق وہ ہوگا جو تصدیق اور اقر ار پڑ مل ند کرے۔ البتر ایسا آدمی خوارج کے نز دیک کا فر ہوگا۔ اور معتز لد کے نز دیک ایمان سے خارج لیکن کا فرنیس کیونکہ محققین تصدیق قلبی کو ایمان کہتے ہیں۔ اور اس کی دلیل ہد ہے کہ اللہ تعالیٰ نے متعد دآیات میں ایمان کی نسبت قلب کی طرف کی ہے۔ ان میں سے ایک آیت کا معنیٰ ہے کہ اللہ کریم نے ان کے دلول میں ایمان کو ثابت کردیا۔

دوسری جگہ فرمایا، جس کا دل ایمان کے ساتھ مطمئن ہودہ، دہ مومن ہے۔ تیسری آیت کامغہوم، منافق ہے دہ جس کا دل مومن نہیں۔

ادر چوتھی آیت کامفہوم ہےا یمان ابھی تک ان کےدلوں میں داخل نہیں ہوا۔

اورمزید بیر که متعدد مقامات پرتمل صالح کا ایمان پرعطف ڈالا ہے،اورکٹی مقامات پر گنہگارکوبھی مومن کہا گیا ہے۔منہوم آیت ،اگر دوگر دومونیین آپس میںلڑ پڑیں۔ایک اور مقام پر فرمایا ،اے ایمان والوَّل میں تمہارے او پر قصاص فرض ہے۔ مزید فرمایا ،جولوگ ایمان لائے اوران کا ایمان ظلم کے ساتھ مکتبس نہیں ہوا۔

ادر بھی بھی شرع معنی مراد لینے کے لئے لغوی معنیٰ میں تعور کی تبدیلی کی جاتی ہے۔ کیونکہ ایمان بمعنی تصدیق کر ناحقیق معنیٰ کے زیادہ قریب ہے اور اس آیت میں ایمان کوب کے ساتھ متعدی کر کے اس کی مراد تعیین کر دی گئی ہے کہ اس سے مراد قلب کی تصدیق ہی ہے جو کہ منفق معنی مرادی ہے۔ مزید ایک اختلاف یہ بھی ہے کہ کیا تصدیق قلبی نجات کے لئے کانی ہے کیونکہ یہی مقصود ہے، یا اس آدمی کے لئے جوتصدیق قلبی کے ساتھ اقر ارکر سکتا ہے، اس کے لئے اقر ار باللمان ضروری ہے۔ شاید بید دوسر امعنیٰ ہی برحق ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمت کی جاتھ اقر ارکر سکتا ہے، اس کے لئے اقر ار باللمان ضروری ہیں کرتا۔ بنسبت اس آدمی کے جو کہ جاہل ہے اور قاصر من الا قواد ہے، اور جولوگ اس کے منگر ہیں ان کا کہنا ہے کہ کر کی فرمت کر نا اس کے انگار کی وجہ ہے جنہ کہ عدم اقر ارکی وجہ ہے۔ میں کہ کہ کی معنی کر کے اس کی کے معاد ہے کہ کی تصدیق قلبی کہ کی ہے کہ کی تصدیق قلبی کی ہے کہ کہ کہ ہے ہی ہے ہو کہ معنی میں میں میں کہ کیا تصدیق قلبی ہے ہیں ہے کہ کیا تصدیق قلبی ہے ہوں نے اس کے لئے اقر میں کہ ہے۔ شاید ہیں مرحق ہے۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فدمت کی ہے ایسے لوگوں کی جوحق جانے کے باوجود اس کا اعتر اف

تفسيربيضاوي(س)

والغيب مصدر، وصف به للببالغة كالشهادة فى قوله تعالى: عالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ والعرب تسبى البطبين من الارض والخبصة التى تلى الكلية غيباً، أو فيعل خفف كقيل، والمرادبه الخفى الذى لا يدركه الحس ولا تقتضيه بديهة العقل، وهو قسبان: قسم لا دليل عليه وهو المعنى بقوله تعالى: وَعِنْدَلَهُ مَفَاتُحُ الْقَيْبِ لاَ يَعْلَبُها إِلَّا هُوَ وقسم نصب موقع عليه دليل: كالصانع وصفاته واليوم الآخر وأحواله وهو المرادبه فى هذه الآية، هٰذَا إذا جعلته صلة للإيمان وأوقعته موقع المفعول به. وإن جعلته حالاً على تقدير ملتبسين بالغيب كان بمعنى الغيبة والخفاء. والمعنى أنهم يؤمنون غائبين عنكم لا كالمنافقين الذين إذا لقوا الَّزِينَ آمَنُوا قالُوا آمَنًا، وَإذا خَلُوا إلى شَياطِينِهِمُ قالُوا إلَّا مَعَكَمً إِنَّما نَعْنَ مُسْتَهَزِوُنَ. أو عن المؤمن به لها روى أن ابن مسعود رضى الله تعالى عنه قال والذى لا إله غيره ما آمن أحد أفضل من إيمان بغيب، ثم قرأ هذه الرَّية.

111

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

وقيل المراد بالغيب: القلب لأنه مُستور، والمعنى يؤمنون بقلوبهم لا كمن يَقُولُونَ بأفواههم مَّالَيُسَ في قُلُوبِهِمُ. فالباء على الاول للتعدية. وعلى الثانى للمصاحبة. وعلى الثالث للآلة.

۔ اور غیب مصدر ہے اور اس کے ساتھ صفت مبالغہ کے لئے لگائی کئی ہے۔جیسا کہ ارشاد باری تعالی:

غلمر الغيب والشهادة

یں شہادت اسم فاعل، صفت کے معنیٰ میں ہے۔ اہل عرب بیت زمین اور اس کے سوراخ، جو گردے کا پاس ہوتا ہے اس کوغیب کہتے ہیں یا یہ صفت مشہد کا صیغہ ہے بر وزن فعیل کہ اصل میں عکمیب تھا اور ایک یا کو تحفیف کے لئے حذف کر دیا گیا ہے جس طرح قبیل اصل میں قبیب لتھا اس میں بھی ایک یا کو تحفیفاً حذف کیا گیا ہے۔ اور اس سے مراد وہ تحفی چیز ہے جس کا ادراک نہ توحواس سے ہوسکتا ہے اور نہ ہی بدا ہت عقل اس کا تقاضا کرتی ہے۔ اورغیب کی دوشتمیں ہیں بہت مہل جسم

وہ غیب جس کی کوئی بھی دلیل نہیں ،اور اللہ کریم کے فرمان سے یہی مراد ہے



عدد ما مفاقع العدب لا يعلمها الاهو يتى فيب كى جارياب أى سك پاس تاب "ب سكسوااتي كوتى فيس جامتا-مد دوسرى فتم

وہ میں جس کا جوت علی یا تلقی دلیل پر ہو ویسے صافع، خالم اور اس کی صفات، یوم آخرت اور اس کے احوال ان سب پر دلائل قائم ہیں اور اس آیت سے بہلی مراد ہیں اور یہ معلی اس دقت ہوگا جب یا کو یو منون کا صلہ بنایا جائے گا اور اے مفول یہ کے قائم مقام رکھا چائے اور آگر یا کو ملت سبین بالغیب کے معلیٰ میں کر کے حال بنایا جائے تو خیب سے مراد خلفا اور غیبویہ ہو کا تو مطلب بیہ ہوگا کہ وہ لوگ جوان چیز وں پر ایمان لاتے ہیں وہ اس حال میں ہیں کہ وہ تی سے خائب ہیں۔ وہ ان منا فقوں ک طرت نیس جو ایمان والوں سے ملتے ہیں تو ایمان کا اقر ارکر تے ہیں اور جب شیا طین جیسے سردار وں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم محرب نیس جو ایمان والوں سے ملتے ہیں تو ایمان کا اقر ارکر تے ہیں اور جب شیا طین جیسے سردار وں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم مطرب نیس جو ایمان والوں سے ملتے ہیں تو ایمان کا اقر ارکر تے ہیں اور جب شیا طین جیسے سردار وں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم مورت حال میں آیت کا مطلب سے ہوگا کہ ان کا اقر ارکر ہے ہیں اور جب شیا طین جی سے سردار وں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں ہم مورت حال میں آیت کا مطلب سے ہوگا کہ ان کا اقر ارکر ہے ہیں اور جب شیا طین جو دائم و ایمان راح کے ہیں اس

قشم اس ذات کی جس کے سوا کوئی معہود نہیں ،اس مخص کے ایمان سے سمی کا ایمان افضل نہیں جو حضور ملک کا تی ج کے غیب ہونے کے باوجو دایمان لایا پھرید آیت تلاوت کی۔

الذين يومنون بالغيب

اور بعض نے کہا کہ غیب سے مراددل ہے تو مطلب میہ ہوگا کہ وہ اپنے دلوں کے ساتھ تقدیق کرتے ہیں اور نہ ان لوگوں کی طرح اپنی زبان سے ایسی بات کرتے ہیں جو ان کے دل میں نہیں ہوتی۔ ازروئے معنی اول با تعدیہ کے لئے ہوگی اور دومرے معنی کے اعتبار سے مصاحبت اور استعانت کے لئے اور تیسرے معنیٰ کے اعتبار سے آلڈ کے لئے ہے۔ متنون:

وَيُقِيهُونَ الصَّلاةَ أى يعدلون أركانها ويحفظونها من أن يقع زيغ في أفعالها، من أقام العود إذا قومه أو يواظبون عليها، من قامت السوق إذا نفقت وأقمتها إذا جعلتها نافقة قال:

أقامتُ غزالةً سُوقَ الضراب ... لأهلِ العِرَاقين حولاً قريطا فإنه إذا حوفظ عليها كانت كالدافق الذى يرغب فيه، وإذا ضيعت كانت كالكاسد المرغوب عنه، أو يتشمرون لأدامها من غير فتور ولا توان، من قولهم قام بالامر وأقامه إذا جل فيه وتجلل، وضلة قعل عن الامر، وتقاعل أو يؤدونها. عبر عن الاداء

تفسير بيضاوى (دى) مانى المانى

بالإقامة لاشتبالها على القيام، كما عبر عنها بالقدوت والركوع والسجود والتسبيح. والاول أظهر لأنه أشهر وإلى الحقيقة أقرب، وأفيد لتضمده التنبيه على أن الحقيق بالمدرح من راعى حدودها الظاهرة من القرائض والسان، وحقوقها الباطنة من الخشوع والإقبال بقلبه على الله تعالى، لا المصلون الذين هُمَر عَن صَلاتِهِمُ ساهُونَ، ولذلك ذكر فى سياق المدرح والمقيمين الصلاة، وفى معرض الذم قويل للمصلين، والصلاة فعلة من صلى إذا دعا كالزكاة من زكى، كتبتا بالواو على لفظ المفخم، وإنما سمى الفعل المخصوص بها لاشتهاله على الدعا.

*١* 

وقيل: أصل صلى حرك الصلوين لأن المصلى يفعله في ركوعه وسجودة، واشتهار هُنَّا اللفظ في المعنى الثاني مع عدم اشتهارة في الاول لا يقدح في نقله عنه، وإنما سمى الداعي مصلياً تشبيهاً له في تخشعه بالراكع الساجد.

ترجمه:

اور وہ نماز کوارکان کے ساتھ بالکل شمیک طریقے اور اطمینان سے اداکرتے ہیں۔ اور اس کے افعال کے اداکر نے میں کوتا ہی نہیں کرتے ، اور شتق ہو گا قام العود داذا قومد سے ، اور اس کا متی ہو گا کہ اس نے لکڑی کو سید حاکیا جب وہ اس کے میر ح پن کو دور کر کے اس کو سید حاکر دے ۔ یا یقیمون بمعنی یو اظبون علیما ہے ، اس صورت میں اس کا متنی اقامت میر ح پن کو دور کر کے اس کو سید حاکر دے ۔ یا یقیمون بمعنی یو اظبون علیما ہے ، اس صورت میں اس کا متنی اقامت میں میر ح پن کو دور کر کے اس کو سید حاکر دے ۔ یا یقیمون بعنی یو اظبون علیما ہے ، اس صورت میں اس کا متنی اقامت میر ح پن کو دور کر کے اس کو سید حاکر دے ۔ یا یقیمون بمعنی یو اظبون علیما ہے ، اس صورت میں اس کا متنی اقامت السوق سے شتق ہو گا جس کا مطلب ہے رونتی والا باز ار ۔ واقعتما جب کہ تو اس کو بار دنتی بنا دے یعنی جب باز ار میں سودا السوق سے شتق ہو گا جس کا مطلب ہے رونتی والا باز ار ۔ واقعتما جب کہ تو اس کو بار دنتی بنا دے یعنی جب باز ار میں سودا سلوق سے شتق ہو گا جس کا مطلب ہے رونتی والا باز ار ۔ واقعتما جب کہ تو اس کو بار دنتی بنا دے یعنی جب باز ار میں سودا سلو والی میں بنج و شرائی میں کی دور اس کا میں کہ مال کا میں اس دور اس میں نی دو میں اس کا مطلب ہے رونتی والا باز ار ۔ واقعتما جب کہ تو اس کو بار دنتی باز ای میں رغبت کی جاتی جا ہے کا تو وہ بار دنتی باز ار کی طرح نماز پر بھی مواظبت اختیار کی طرف دغبت نہیں کر پی گے۔ ایمن این جز کم کو ضائع کیا جائے گا تو دہ بے رونتی باز ار کی طرح ہو جائے گی اور لوگ اس کی طرف دغبت نہیں کر پی گے۔ ایمن این جز کم کو ضائع کی یا جائے گا تو دہ بے رونتی باز ار کی طرح ہو جائے گی اور لوگ اس کی طرف دغبت نہیں کر پی گے۔ ایمن این جز کم ان کی طرف دغبت نہیں کر پی گے۔ ایمن این جز کم ان کی طرف دغبت نہیں کر پی گے۔ ایمن این جز کم ان کی طرف دغبت کی بی گر کی گر کی گر کی گر کی گر کی گے۔ ایمن بی بن جن کی بی ج کی این جز کم دو خال کی طرف دغبت نہیں کر بی گے۔ ایمن این جز کم ان کی طرف دغبت نہیں کر ج کی این جر کم دو خال کی طرف دغبت نہیں کر بی گے۔ ایمن این جز کم دو خال کی طرف دغبت نہیں کر بی گے۔ ایمن کی این جن کی بی کے دو کی بی کے۔ ایمن کر بی گے۔ ایمن کی بی کی بی کی بی کی دو کی بی کے۔ ایمن کر بی کے دو کی بی کی بی کر دو کی بی کر کی بی کے۔ ایمن کی بی کر بی کر بی کر کی بی کے۔ ایمن

أَقَامتُ غزالةً سُوقَ العُرابِ لِأَهْلِ العِرَاقِينِ حَولاً قَمِيطاً

بعر واورکوفہ دالوں کے لئے غزالہ نے پورا سال بازار جنگ کرم کئے رکھا۔ یفیمون بتشمرون لا دائھا کے معنیٰ میں جو کا تو اس صورت میں مطلب یہ ہوگا کہ دو کوشش کرتے ہیں کہ نماز ، بغیر ستی وکا بلی کے ادا ہو۔ اور بید قام بالامر و اقدامه س مشتق ہوگا، یور یوں کا قول ہے جس کا معنی ہے کہ کی کا م کو پور کی کوشش دقوت کے ساتھ کیا جائے اور اس کی ضد قعد عن الامر و تقاعد ہے جس کا مطلب ہے کہ دو کسی امر سے ست ہو کر بیٹھ گیا، یا بیر یو دو نھا کے معنی میں ہوگا لیجنی وہ لوگ نماز ہیں چونکہ نماز قیام پر شمتل ہوتی ہے اس وجہ سے اس اقامت السلو قالے معنی میں ہوگا یعنی وہ لوگ نماز ادا کر یے قنوت، رکوئ ، سجد واور تیج سے تعمیر کیا جاتا ہے۔



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ



والاول أظهر لأنه أشهر ادر پہلامتنی زیادہ ظاہر ہے یعنی یعدلون ار کانھا ،اس کی وجہ یہ ہے کہ بیت تقتی اور مشہور معنی کے زیادہ قریب ہے اور دوسرے معانی کے مقابلہ میں زیادہ مفیداس کی وجہ یہ ہے کہ دہ ا ہے ضمن میں اس بات کو بطور تنبیہ لئے ہوئے ہے کہ در حقیقت مدح کے لائق وہی شخص ہے جو اس نماز کو ظاہر کی حدود یعنی سنتوں اور فر انتض کے ساتھ ادا کرتا ہے۔ اللہ کریم عز دجل کی بارگاہ میں عاجز کی کے ساتھ پیش آتا ہے نہ کہ دہ نماز کی جو اپنی نماز سے خافل ہے۔ ای لئے جہاں نماز یوں کی تعریف کرنا مقصود ہو، دہاں والسقید میں الصلوٰۃ لایا جاتا ہے، اور فو بیل لمصلین اس مقام پر لایا جاتا ہے جہاں نمازی کی فرمن کی نماز کرنا مقصود ہو۔

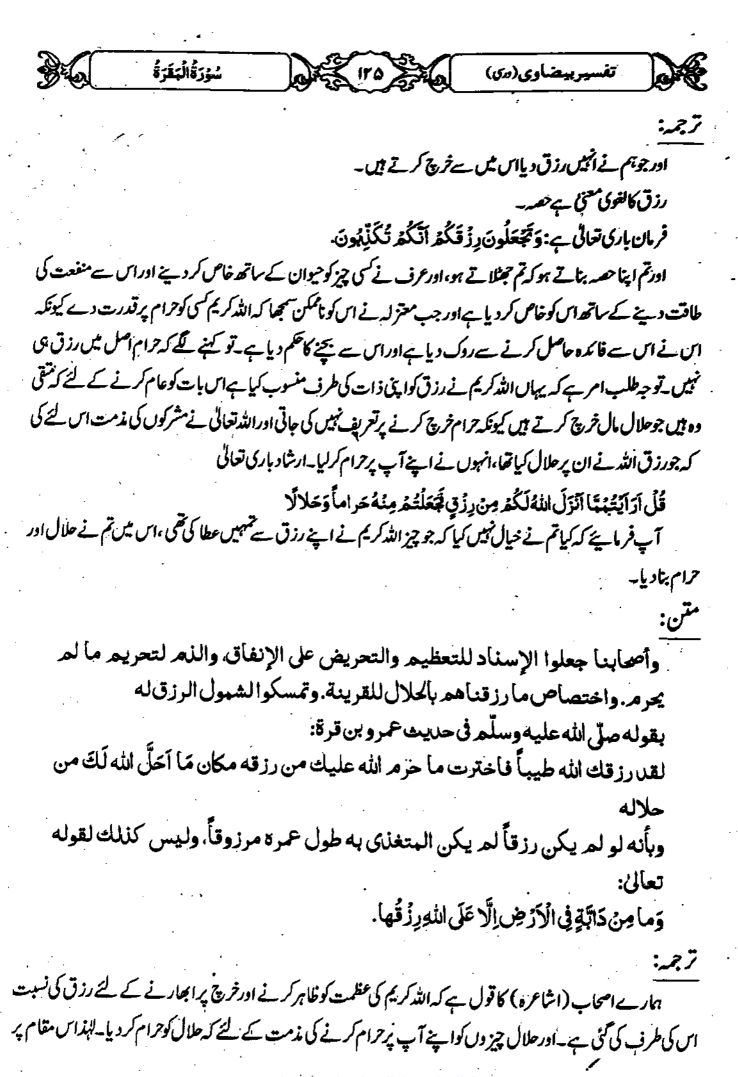
اورلفظ صلوة فعلة كوزن پر ج يدشتق ج صلى ي جس كامعنى ج دعاكر تاجس طرح زكوة كامعنى پاكرنا ج- اوريد بناج ذكاء سه اوران دونوں كوواد كرماتھ لكھاكيا ج يعنى اسكا الف اس طرح لكھاكيا ج جس طرح واد س بدلا ہواالف لكھا جاتا ج كونكه ان كاماده اشتقاق يائى ج، اس ميں تنخيم ہونے كى دجہ ب تنخيم كا مطلب سه ج كه صلوة كفتر لام كوادرزكوة فضحة كاف كوماكل بقممه پڑھا جائے - اور يواس دفت ہوتا ہے جب فتح كے بعد ايدا الف آئے جوواد سے بدلا ہوا ہواوردعا پر مشتل ہونے كى دجہ بخصوص ادكان كوصلوة كماجا تا ج - اور معلق كم الحد ب ينخيم كا مطلب سه ب كه صلوة كفتر ج - اى لئے نمازى دوران ركوع و جو مع موص ادكان كوصلوة كماجا تا ج - اور حد ب فتح ماد دولي كر معنى مرين كورك دينا ہواوردعا پر مشتمل ہونے كى دجہ ب محصوص ادكان كوصلوة كماجا تا ج - اور ليون نے كہا كہ صلى كالغوى معنى مرين كورك دينا الصلوبين ميں مشہور نہ ہونا بيان كى موجد مين با عث عيب نيس اور مصلى، دعاكر فت معنى مرين كورك دينا الصلوبين ميں مشہور نہ ہونا بيان كر منو و ليا عن ميں بي عن اور مصلى، دعاكر الحواس ليونا اور حرى كونك دو فتوع و قول ہونے ميں با عث عيب نيس اور مصلى، دعاكر فق ماركان صلو تا ہے ہوتا اور حرى كار كون دو مين ميں مشہور نہ ہونا بيان كر معنول ہونا با عث عيب نيس اور مصلى، دعاكر خوال كواس لير كہا جا تا ہے دور كونك دو فتوع و فت ميں ركوع اور محد مين با عث عيب نيس اور مصلى، دعاكر خوال كواس لير كہا جا تا ہے كر يونا دور مى

ويتارز قناهم ينفقون

الرزق في اللغة: الحظ قال تعالى: وَتَجْعَلُونَ رِزُقَكُمُ أَنَّكُمُ تُكَنِّبُونَ. والعرف خصصه بتخصيص الشيء بالحيوان للانتفاع به وتمكينه منه.

وأما المعتزلة لما استحالوا على الله تعالى أن يمكن من الحرام لأنه منع من الانتفاع به وأمر بالزجر عنه، قالوا: الحرام ليس برزق، ألا ترى أنه تعالى أسند الرزق هاهنا إلى نفسه إيذاناً بأنهم ينفقون الحلال المطلق.

فإن إنفاق الحرام لا يوجب المدرج وذم المشركين على تحريم بعض ما رزقهم الله تعالىٰ بقوله: قُلُ اَرَايَتُمُمَّا اَنْزَلَ اللهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَراماً وَحَلالًا





ما رز قنبھم میں رزق کو حلال کے ساتھ خاص کرنے قریبۂ کی وجہ ہے ہے۔اور وہ یہ ہے کہ آیت سیاق مدح میں ذکر کی گئی ہے اور اشاعرہ نے اپنے اس قول کہ رزق جرام بھی رزق ہی ہے، کو ثابت کرنے کہ لئے نبی کریم میں طلیقید کم مندرجہ ذیل فرمان کو اپنی دلیل بتایا ہے۔

بقوله صلّى الله عليه وسلّم فى حديث عمرو بن قرة: "لقد رزقك الله طيباً فاخترت ما حرم الله عليك من رزقه مكان مَا اَحَلَّ الله لَكَ من حلاله"

عمر بن قره دف لے کرنی کریم مل ظلیم کی خدمت اقد سمیں حاضر ہوا اور عرض کی کہ میر کی بدیختی خالب آگئی ہے، اللہ کریم نے میر ارزق دف بجانے میں رکھا ہے لہٰذا جھے اس کی اجازت دیجتے ، تونی کریم مل ظلیم نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے تجم حلال رزق عطا کیا تھا مگر تونے حلال کو چھوڑ کر حرام کو اختیا رکیا ہے، جو کہ تجھ پر حرام تھا۔ اور یہاں پر اہلسنت نے بیا استد لال کیا ہے کہ ایسا آدمی جس نے پوری زندگی رزق حرام کھایا، کیا وہ مرز وان نہیں حالا کہ ایس ہوجہ فرمان کی ایس اللہ تعالی کے تھے وَما مِنْ دَاتِيَةٍ فِي الْآدُ حِضِ الَّلَ عَلَى اللَّهُ اِذَ حَقَى اللَّهُ اِنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ

زيى پر چلنے والى كوئى بھى چيز اليي نہيں ہے مگر آس كارز ق اللہ پر ہے۔

لہذامعلوم ہوا کی ہرذی روح چیز مرز وق ہے۔

وأنفق الشيء وأنفدة أخوان، ولو استقريت الالفاظ وجدت كل ما فاؤة نون وعينه فاء دالاً على معنى الذهاب والخروج والظاهر من هٰذَا الإنفاق صرف المال في سييل الخير من الفرض والنفل. ومن فسرة بالزكاة ذكر أفضل أنواعه والاصل فيه، أو خصصه بها لاقترانه بما هو شقيقها. وتقديم المفعول للاهتمام به وللمحافظة على رؤوس الآي، وإدخال من التبعيضية عليه لمنع المكلف عن الإسراف المنهى عنه. ويحتمل أن يراد به الإنفاق من جميع المعاون التي أتاهم الله من النعم الظاهرة والماطنة، ويؤيده

> قوله عليه الصلاة والسلام: »إن عِلماً لا يُقال به، ككنرٌ لا يُنفق منه « وإليه ذهب من قال: ومما خصصنا هم به من أنوار المعرفة يفيضون.

تفسير بيضاوى (رى) جماعة 21 22 من شورة البقرة Stor . يهال ظاہرى طور پرمتا ورقعهم الله مس مراد مال كواچھائى كے كاموں پر خريج كرنا ہے۔ خواہ وہ كار خير فرض ف ياتفل سے تعلق رکھتا ہو۔اورجس نے متا دَذَقهم الله مصرف ذکوة مراد لى اس في يكى كاملى شم مراد لى بے يا بھراس نے اس لے مرادلیا ہے کہ اس کے ساتھ متعسل ہے جوز کو ہ کی جز وال يعنى نماز کے ساتھ متعس ہے۔ یہاں اس کی اہمیت کوظاہر کرنے کے لئے مفعول بہکو مقدم کیا گیا ہے اور آیات کے سرول کی حفاظت کے لئے ہے۔ اور مارز قنهم سے پہلے جومن ہے وہ تعیض کے لئے ہے جس کامعنی فضول خرچی سے روکنا ہے۔ جومنہ ی عند ہے اور بداس کاتھی احمال رکھتی ہے کہ اس سے مرادتما معطیات کاخرج کرنا ہے جواللہ کریم نے ان کوظاہر کی اور باطنی نعتوں سے عطافر مائی ہیں اور اس کی تائید ہی کریم ملاظ تیزیم کا یہ قول بھی کررہا ہے کہ علم کے بارے میں ایسانہ کہا جائے کہ بیا ایساخزانہ ہے جوخرچ نہیں کیا جاسکتا اور یہی معنی اس محض نے بھی مرادلیا ہے جو آیت کی تفسیر، ومما خصصناهم به من أنوار المعرفة يفيضون. کے ساتھ کرتا ہے۔ یعنی ہم نے جوانوارا بنے بندوں کو عطا کتے ہیں دہ ان کو دوسر بلوگوں تک پہنچاتے ہیں -ايمان كي تعريف: (Religion) (امرن) الايمان کے ایک معنی شریعت محمدی (صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم) کے آتے ہیں۔ چنانچہ آیت کریمہ: "إِنَّ الَّذِينَ أَمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّطَرَى وَالصَّبِينَ مَنُ أَمِّنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الأخِرِ " بیچک ایمان والے نیز یہودیوں اور نصرانیوں اور ستارہ پرستوں میں سے وہ کہ سیچے دل سے اللہ اور پچھلے دن پر ايمان لا كمي- (مورة البقرة آيت نمبر 62) یہودیوں اور نصرانیوں اور ستارہ پرستوں میں ہے۔ اورایمان کے ساتھ ہروہ پخص متصف ہوسکتا ہے جوتو حید کا اقرار کر کے شریعت محمد میں انتظالیہ ہمیں داخل ہوجائے اور بعض نے آیت، "وَمَا يُؤْمِنُ آكْتُرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِ كُوْنَ " (سورة يوسف آيت مرد 106) ادران میں اکثر وہ ہیں کہ اللہ پر یقین نہیں لاتے مگر شرک کرتے ہوئے۔ كوبعى اسى معنى يرحمول كيا-لفظ غيب كالمعنى : (غىب)الغيب (ض)(Invisible) غابت الشمس وغيرها كامصدر بجش كمعنى كمى چيز ك تكابول سے ادجمل بوجانے كے بيں ۔ چنانچ محاورہ ب https://archive.org/c hasanattari

تفسير بيضاوى (درى) المنتخر ١٢٨ ٢٠ سُوْرَقُالُبَعَرَةُ Silv غاب عنى كذافلان چيزميرى نكاه ما وجمل مولى قرآن مجيد مي م: أَمَر كَانَ مِنَ الْعَالَيْدِينَ (سودة العمل آيت مير 20) یا وہ واقعی حاضر ہیں۔ اور ہروہ چیز جوانسان کے علم اور جواس سے پوشیدہ ہواس پرغیب کا لفظ بولا جاتا ہے۔ محقيق قامت: الاقامته (افعال)فى المكان اقامة کے معنی کسی جگہ پر مشہر نے اور قیام کرنے کے ہیں اور اقامت مالشیبی (کسی چیز کی اقامت ) کے معنی اس کا پورا یورا حق اداكرنے محموتے ہيں چنانچ قرآن پاك ميں ب: فَكُنَ بِإِلَىهُ الْكِتَابِ لَسُتُم عَلى ثَنْي حَتَى تُقِيمُوا التَّوُر التَّوُر المَوال لُمجِيُل (سورة المائدة آيت مدر 68) تم قراً مادوا ب كتابيون تم كم تحريجي تبيس موجب تك نه قائم كردتوريت اوراتجيل -یعنی جب تک کیلم وحمل سے ان کے پورے حقوق ادانہ کرو۔ای طرح فرمایا: وَلَوُ أَنَبْهُمُ أَقَامُوا التَّوُرِ اتَّوَ الْإِنْجِيْلَ (سورةالمائدةآيت ممبر 66) اوراگردہ قائم رکھتے توریت اورانجیل۔ یمی وجہ ہے کہ قرآن پاک میں جہاں کہیں نماز پڑ سے کاتھم دیا گیا ہے یا نمازیوں کی تعریف کی گئی ہے۔ وہاں اقامت د کا صیغة استعال کیا گیاہے۔جس میں اس بات پر تنبیہ کرنا ہے کہ نماز سے مقصود محض اس کی ظاہری ہیبت کا ادا کرنا ہی نہیں ہے بلکہ اسے جمل شرائط کے ساتھ اداکرنا ہے ای بنا پرکٹی ایک مقام پراقید موالصلوة اور المتقین الصلوة کہا ہے۔ اور آیت کریہ: وَإِذا قَامُوا إِلَى الصَّلاقِ قَامُوا كُسال (سورةالنساء آيت مبر 142). ادرجب نماز کو کھڑے ہوں تو ہارے جی ہے۔ میں قاموا اقامتہ سے نہیں بلکہ قیام سے شتق ہے (جس کے معنی عزم اور ارادہ کے ہیں ) اور آیت: "رَبّ اجْعَلّْنِي مُقِيحَ الصَّلاقِ" (سورةإبراهيم آيت مر 40) اے میرے دب مجھے نماز کا قائم کرنے والا رکھ۔ میں دعاہے کہ البی مجھےنماز کو پورے حقوق کے ساتھ ادا کرنے کی توفیق عطافر مااور آیت کریمہ: "فإن تأبوا وَأَقَامُوا الصَّلاقَ" (سورةالتوبة آيت مبر 11) چراگروہ توبہ کریں اور نماز قائم رکھیں۔ کی تفسیر میں بعض نے کہا ہے کہ یہاں اقیامہ سے نماز کا داکر نامراد نہیں ہے بلکہ اس کے معنی اس کی فرضیت کا اقرار کرنے https://archive.org/det hasanattari

سُوْرَقُالْبَعَرَةُ تغسير بيضاوي (درى) 34. K 189 🕽 ے ہی۔ المقام:. ب معدر میمی ،ظرف ، مکان ظرف زمان اور اسم مفعول کے طور پر استعال ہوتا ہے۔لیکن قرآن پاک میں صرف معدر میمی کے معنی میں استعال ہوا ہے۔ چنا نچہ فر مایا: "إِنَّها ساءَتُ مُسْتَقَرًّا وَمُقاماً" (سودةالغرقان آيت نمير 66) اوردوزخ تشہر نے اورر بنے کی بہت بری جگہ ہے۔ اورمقامته (بصماليم) عنى اقامته بصب عصفر مايا: "الَّنِي ٱحَلَّنا دارَ الْمُقامَةِ مِنْ فَضْلِهِ "(سورة فاطرآيت مدر 35) ووجس نے جمیں آرام کی جگہ اتاراا پی فضل سے۔ يبال جنت كودار المقامة مكهاب جس طرح كداب دار الخلداور جنات عدن كهاب - اور آيت كريمه: "لامقام لَكُمُ فَارُجِعُوا" (سورة ناطر آيت مر 35) یہاں تمہارے تھبرنے کی جگہ ہیں۔ میں مقام کالفظ قیام سے بحقی تمہارا کوئی ٹھکانہیں ہے اور ایک قرات میں مقام (بضم اکمیم )اقام سے بے اور بھی ا قامتہ ہے معنی دوام مرادلیا جاتا ہے۔ جیسے فرمایا: " عَلام مُقِير " (سور تعود آيت مير 39) ووعذاب جوہمیشہ رہے۔ اورايك قر أت من آيت كريمه: "إنَّ المُتَّقِدِينَ في مَقامٍ آمدين " (سودة الدعان آيت مرد <sup>51</sup>) بيتك ذروالاامان كى جكمي بي-۔ مقام بھمہ میم ہے۔ یعنی ایس جگہ جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے۔ تقویہ الشبی کے معنی کس چیز کوسید حاکرنے کے ہیں۔ چنانچے فرمایا: "لَقُلْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقُوِيُمٍ" (سورة التين آيت مير 4) ب فک ہم نے آ دمی کوا مجھی صورت پر بنایا۔ اس میں انسان کے عقل ونہم قدوقامت کی راستی اور دیگر صفات کی طرف اشارہ ہے جن کے ذریعہ انسان دوسرے حیوانات سے متاز ہوتا ہے اور وہ اس کے تمام عالم پرمستولی اور غالب ہونے کی دلیل بنتی ہیں۔

KK ... ZAKA تفسير بيضاوى (‹‹ى) سورةالبقرة صلوة معانى: (Prayers offered by the MUHAMMADANS)(رصلى)الصل ے اصل معنی آگ جلائے کے ہی صلی بالنار اس نے آگ کی تکلیف برداشت کی یا وہ آگ میں جلاصلی بکذا ا ۔ فلال چیز سے پالا پڑا۔ صلیت الشاة میں نے بکری کوآگ پر بھون لیا اور بھونی ہوئی بکری کو مصلیۃ کہا جاتا ہے۔ قرآن یں ہے: إصْلَوُهَا الْيَوْمَرِبْمَا كُنتُمُ تَكْفُرُونَ (سورةايس آيت مبر 64) آج اس میں جا ذبدلہ اینے کفر کا۔ الصلوة: بہت سے اہل لغت کا خیال ہے کہ صلاق کے معنی دعا دینے تحسین وتبریک اور تعظیم کرنے کے ہیں۔ چنانچہ محاورہ بے صلیت علیہ میں نے اسے دعادی نشونما دی اور بڑھایا اور حدیث میں ہے کہ إذا دعى أحد كم إلى طعام فليجب، وإن كان صائما فَلْيُصَلّ أى : ليدع لأهله، جب سی کو کھانے پر بلایا جائے تواسے چاہیے کہ قبول کر لے اگر روز ہ دار ہے تو وہ ایکے لئے دعا کر کے داپس چلا آئے ، اور قر آن مجید میں ہے، "وَصَلَّ عَلَيْهِ مُ إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنٌ لَهُمُ "(سورةيس آيت مبر 64) ادران کے حق میں دعائے خیر کرو بیٹک تمہاری دعاان کے دلوں کا چین ہے۔ ادرانسانوں کی طرح فرشتوں کی طرف سے بھی صلاقا کے معنی دعاادراستغفار ہی آتے ہیں۔ چانچ فرمايا ... إنَّ الله وَمَلا يُكَتَّهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِي" (سورة الاحزاب آيت مرد 56) بیشک اللداوراس کے فرشتے درود بھیجتے ہیں اس غیب بتائے والے۔ ادر الصلوة جو کہ ایک عبادت مخصوصہ کا نام ہے اس کی اصل بھی دعاہی ہے اور نماز چونکہ دعا پرمشمل ہوتی ہے اس لئے اسے صلوۃ کہاجاتا ہے۔اور بیہ تسمیہ ڈالشنبی باسم الجزء کے قبیل سے بے یعنی کسی چیز کو اس کے تمنی مغہوم کے نام سے موسوم کرنا اور صلاۃ (نماز) ان عمادت سے ہے جن کا وجود شریعت میں ملتا ہے گواس کی صورتیں مختلف رہی ہیں۔ چنانچةر آن مجيد ميں ب: "إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِدِينَ كِتَاباً مَوْقُوتاً "(سورةالنساء آيت مبر 103) یے شک نما زمسلمانوں پروفت باند حاموافرض ہے۔

86 سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تغسيربيضاوى (س) رزق کی تعریف: (رزق) الرزق وہ عطیہ جو جاری ہونواہ دنیوی ہویا اخروی اوررز ق جمعنی نصیبہ بھی آجاتا ہے۔ اور بھی اس چیز کو بھی رزق کہا جاتا ہے جو پيٺ ميں پينج كرغذ ابنتى ب، كہاجا تا ہے، اعطى السلطان رزق الجنود بإدشاه نفوج كوراش ديا - رزقت علما ، مجصحكم عطا هوا قرآن مجيد ميں ب وَٱنْفِقُوا مِنُ ما رَزَقْنا كُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي آَحَلَ كُمُ الْمَوْتُ (سورة المنافقون آيت نمبر 10) اور ہمارے دیتے میں سے چھ ہماری راہ میں خرچ کروٹل اس کے کہتم میں کسی کوموت آئے۔ انفاق تے معانی: (Spend or Expend) (نفق (ن) (Spend or Expend) نفق الشنى كے معنى سى چيز كے تم ہونے يا چلے جانے كے ہيں ۔ اور چلے جانے كى مختلف صورتمں ہيں -(1) خوب فروخت ہونے سے جیسے نفق البیع (سامان کا) خوب فروخت ہوتا آی سے نفاق الایتیم ہے جس کے معنی ہیوہ عورت سے نکاح کے طلب گاروں کا کبکثرت ہونا کے ہیں۔ نفق القوم بازار کا پرردنق ہونا۔ (2) بذیعہ مرجانے کے جیسے نفقت الدابة نفوقا جانور کا مرجانا۔ (3) بذر یعد فنا ہوجانے کے جیسے نفقت الدراہم دراہم خرچ ہو گئے، انفق تھا ان کوخرچ کردیا۔ الانفاق کے معنی مال وغیرہ صرف کرنا کے ہیں اور بیکھی واجب ہوتا ہے۔ اور بھی مستحب اور مال اورغیر مال یعنی علم وغیرہ کے متعلق استعال ہوتا ہے جیے فرمایا۔ "وَأَنْفِقُوا فِي سَبِيل الله " (سورة المقرة آيت مر 195) ادراللد کی راہ میں خرچ کرو۔ " وٱنْفِقُوا حِتّا رَزَقُنا كُمُ" (سور قالبقر قايت مرد 254) الله کی راہ میں ہمارے دیتے میں سے خرچ کرو۔ [سورة البقرة (2): آية 4] وَالَّلِينَ يُؤْمِنُونَ بِما أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَما أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِٱلْآخِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ (4) ''اوروہ کہ ایمان لائمیں اس پرجوامے محبوب تمہاری طرف اتر ااور جوتم سے پہلے اترا،اور آخرت پریقین رکھیں''۔ https://archive.org/ asanattari

تغسيربيضاوي(س)

وَالَّنِايَنَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنَزِلَ إِلَيْكَ وَما أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ هم مؤمنوا أهل الكتاب كعبد الله بن سلام رضى الله تعالى عنه وأضرابه معطوفون على الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْعَيْبِ، داخلون معهم فى جملة المتقين دخول أخصين تحت أعمر. إذ المراد بأُولئك الذين آمنوا عن شرك وإنكار، وبهؤلاء مقابلوهم فكانت الآيتان تفصيلاً لِلْمُتَّقِينَ، وهو قول ابن عباس رضى الله عنهما. أو على المتقين وكأنه قال هُدى لِلْمُتَقِينَ عنَ الشرك، والذين آمنوا من أهل الملل. ويحتمل أن يراد بهم الاولون بأعيانهم، وَوُشِط العاطف كما وسط فى قوله:

and I'm State

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

إلى الملك القَرْمِ وابنِ الهمام ...وليُبُ الكتيبة في المزُدَمُ

وقوله:

يألهف ذؤابة للحارث الص ... المحفائم فالآئب على معنى أنهم الجامعون بين الإيمان بما يدركه العقل جُملة والإتيان بما يصرقه من العبادات البدنية والمالية وبين الإيمان بما لا طريق إليه عبر السمع. وكرر الموصول تنبيهاً على تغاير القبيلين وتباين السبيلين. أو طائفة منهم وهم مؤمنو أهل الكتاب، ذكرهم مخصصين عن الجملة كذكر جبريل وميكائيل بعد الملائكة تعظيماً لشأنهم وترغيباً لأمثالهم.

اس آیت کریمہ میں اہل کتاب سے مرادوہ لوگ ہیں جو نبی کریم مان فلی پر ایمان لائے جیسا کہ حضرت عبداللہ بن سلام اوران کے ساتھی اوراس آیت کا عطف،

الَّذِيْنَ يُؤْمِنُوُنَ بِٱلْغَيْبِ

پر ہوگا اور اس آیت میں مذکور کر دہ متقین ای طرح داخل ہو تکے جیسے ایک اعم کے تحت دواخص داخل ہوتے ہیں۔ جس طرح حیوان کے تحت انسان اور فرس داخل ہوتے ہیں الذین یو منون بالغیب سے مراد وہ لوگ ہوں گے جو شک اور انکار کو ترک کے دائر ہ اسلام میں داخل ہوئے اور

الذين يومنون بمأ انزل اليك ... الى آخر لا

تفسير بيضاوى (٥٠٥) ومتحد ١٣٣ *سُوْدَةُ الْبَطَرَةُ* J.S. ۔۔۔ مرادوہ لوگ ہیں جو پہلے اہل کتاب بتھے اور بعد میں مسلمان ہوئے۔ حضرت عبداللد بن عباس کے قول کے مطابق بید دونوں آیتیں متقین کی تفصیل بیان کررہی ہیں۔ یا اس آیت کا عطف متقین پر ہے یعنی اس کے ماتحت ہوتو مطلب سے ہوگا کہ اللہ کریم کا تول ہے کہ قرآن ان لوگوں کے لئے بھی ہدایت ہے پہلے مشرک بتھے، بعد میں مسلمان ہوئے۔اوران اہل کتاب کے لئے بھی ذریعہ ہدایت ہے جو پہلے کتابی تتھے اور بعد میں مشرف باسلام ہوئے۔اورایک اخلال پیچی ہے کہ اس کے مابعد آیت سے بھی دہل لوگ مراد ہوں جو الذين يومنون بالغيب ے مراد ہیں تو اس صورت میں ان کے درمیان ترف عاطفہ تغایر بالصفات کے لئے ہوگا جیسا کہ اشعار میں ایک صفت كاعطف دوسرى صغت پر بتوكوياان كردميان حرف عطف تغاير بالصفات ك لئ ب نه كه تغاير بالذات ك لئ يعنى الذين يومنون بالغيب ، مرادوه لوگ بين جوابل عرب ، شرك چور كرايمان لائ اورددسرى آيت، الذين يومنون بما انزل اليك سے وہ لوگ مراد ہیں جو اہل کتاب میں سے دائر ہ اسلام میں داخل ہوئے۔ اور عربوں میں ایسا عطف جائز ہے۔ قول إلى الملك القَرْمِ وابن الهمام ... وليُبْ الكتيبة في المزّدَمُ .... اس بادشاه کی طرف جو بہا در ہے اور سردار ہے اور میدان میں شیر ہے اپنے کشکر کا یہاں حرف واد الملک القرم وابن الہما م اورلیٹ الکتیبة صفات کے درمیان تغایر ظاہر کرنے کے لئے ذکر کی گئی ہے۔ دوسر اشعر، يالهف ذؤابة للحارث الص ... اتْح فالغانم فالآئب اے میر بی ماں زیابہ کی حسرت حارث کی لوٹ مارکی وجہ ہے ہے جو ضبح سو پر ہے حملہ آ ورہوا پس ملل غنیمت لوٹا پھر مصحيح سلامت داپس جلا گيا۔ تو آیت سے مراد سے ہوگا کہ بے شک دہ اس ایمان کوبھی جمع کرنے دالے ہیں جس کا ادراک عقل اجمالاً کرتی ہے۔اور دہ ان اشیاء کوملی جامہ پہناتی ہے جن کی وہ تصدیق کرتے ہیں جن کا ادراک سوائے عقلی اور سمتی دلیل کے،اور کوئی طریقہ نہیں۔ دونوں آیات میں اسم موصول کو کرر ذکرنے کی وجہ بیر کہ تنبیہ ہوجائے کہ ایمان کی ان دوقسموں کے راستے علیحدہ علیحدہ ہیں مسم اول میں ایمان سے مرادعقل کے ادراک سے ایمان لانا ہے۔ اور قسم دوم میں منقول دلیل سے ایمان لاتا ہے یا ، الذين يومنون بما إنزل اليك

سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ

تغسیر بیضاوی (۲۰۰ ) مختر ۲۳۳

ے مرادایمان بالغیب لانے واکوں میں ہے ایک گروہ ہوگا جواہل کتاب ہیں اوران کی شان وشوکت اورعظمت ظاہر کرنے اوران کے ہم جنسوں کوایمان لانے کی ترغیب دینے کے لئے الگ الگ ذکر فرمایا جیسا کہ ملائکہ کے بعد جبریل امین اور میکا ئیل کی عظمت کو بیان کرنے کے لئے ذکر کیا جاتا ہے۔ متنہ ...

والإنزال نقل الشيء من الاعلى إلى الاسفل وهو إنما يلحق المعانى بتوسط لحوقه الذوات الحاملة لها، ولعل نزول الكتب الإلهية على الرسل بأن يلتقفه الملك من الله تعالى تلقفاً روحانياً: أو يحفظه من اللوح المحفوظ فينزل به فيبلغه إلى الرسول. والمراديما أنزل اليُك القرآن بأسرة والشريعة عن آخرها، وإنما عبر عنه بلفظ الماضى وإن كان بعضه مترقباً تغليباً للموجود على ما لم يوجد. أو تنزيلاً للمنتظر منزلة الواقع، ونظيرة قوله تعالى: إنّا سَمِعْنا كتاباً أنزل مِنْ بَعْدِ مُوسى. فإن الجنّ لم يسمعوا وسائر الحتب السابقة، والإيمان بها جملةً فرض عين، وبالاول دون الثانى تفصيلاً من وسائر الكتب السابقة، والإيمان بها جملةً فرض عين، وبالاول دون الثانى تفصيلاً من يوجب الحرج وفساد المعاش.

سوال مقدراوراس كاجواب:

انزال کا مطلب کس چیز کو نیچ یا او پر کی طرف ترکت دینا یا نتقل کرنا ہے۔ (او پر اور نیچ کی طرف وہی چیز نتقل ہوتی ہ جس کا جسم ہو کیونکہ معانی ادر صفات منتقل نہیں ہوتے اواللہ کریم کا کلام جسم نہیں بلکہ معانی ہیں انہیں انتقال کیسے لاحق ہوگا ) ان معانی کو بیا نتقال اور حرکت ان ذاتوں کے واسطے سے لاحق ہوگا جوان معانی کو اتھانے والے ہیں اور شاید کہ اللہ کی کتابوں کا نزدل نہیوں پر اس طرح ہو کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے فرشتہ روحانی طور پر فور آان معانی کو حاصل کر لیتا ہو۔ یا انہیں لوح محفوظ ہے یا دکر لیتا ہو پھراسے لے کر نازل ہوا در سولوں تک پہنچا تا ہواور،

بماانزلاليك

سے مراد پورا قرآن اور بہاری شریعت مطہرہ مراد ہے۔ اور اس کونعل ماضی مجہول کے ساتھ تعبیر کیا گیا ہے حالانکہ (اس آیت سے نزول کے دفت ) پورا قرآن اور ساری شریعت نازل نہیں ہوئی تھی بلکہ اس کے نزول کا انظار تھا توجس کے نزول کا انتظار تھا چونکہ اس کا نزول یقینی امر تھا اس لئے جونازل ہو چکا تھا اس کو نازل ہونے والے کلام کے قائمقام رکھ دیا گیا اور جو



موجودتهاای کوجس کے نزول کا انتظارتھا، اس پرغلبہ دے دیا گیا۔

اوراللذکر یم کادوقول مثال کے طور پر پیش کیا جاتا ہے جس میں جنوں کے قرآن پاک سننے کاذکر ہے کہ جنوں نے کہا کہ ہم نے وہ کلام ستا ہے جو مولی علیہ السلام کے بعد نازل ہوئی یہ جنوں نے اپنی قوم کوت بتایا جب دہ اپنی قوم میں داپس کے کہ ہم نے نبی کر یم میں طلب بر کو دادی تہا مہ میں قرآن کی تلاوت کرتے ہوئے ستا ہے۔ اس دفت جنوں نے سارا قرآن نہیں ستا بلکہ کچ صد ستا تھا اور اس بعض سنے ہوئے کو سارے قرآن کی تلاوت کرتے ہوئے ستا ہے۔ اس دفت جنوں نے سارا قرآن نہیں ستا بلکہ کچ میں ہیں جیسا کہ توارت ، زبور، انجیل اور قرآن کے قائمتام کر دیا۔ اور بسا انزل الیک سے مراد پہلی تمام مازل شدہ کما ہیں ہیں جیسا کہ توارت ، زبور، انجیل اور قرآن پاک۔ ان میں سابقہ نازل شدہ پر اجمالا ایمان لا نا ضروری ہے جب کہ قرآن پاک تفسیلی ایمان لا نا اور اس کے احکامات عمل کر نا بھی ضروری ہے۔ کیونکہ ہم اس کے ملف ہیں اور اس کی تفسیلات کا علم حاصل کرتا امت کے ہر فرد پر لازم نیس اگر ایسا ہو تو تری تعظیم کر دیا۔ کو تک ہے معاد میں ماد پہلی تمام ماذل شدہ میں معلم مان کی تعلیم کی تو ہو ہے کو سارے قرآن پاک۔ ان میں سابقہ نازل شدہ پر اجمالا ایمان لا نا خال می مور دیک میں ماد کی محمل میں کہ میں ان کا دیا ہے ہو کے کر مارے تو تر تعلیم کر دیا۔ اور میں مارت میں ماد میں ماد کہ ملا ہ کے ملاد ہیں اور اس کی منام مادل میں مور ہے جب کہ ماہ مال کر ما مات کے ہر فرد پر لازم نیس اگر ایں ہو تو تری بھی ضرور کی ہے۔ کی کی تم ماں کے ملف ہیں اور اس کی تفسیلات کا مام ماس کر تا مت کے ہر فرد پر لازم نیس اگر ایں ہو تو تری تعظیم لازم آئے گا جس سے معاشیات میں خرابی بنی جنوں کے معنوں نے میں مار

> وَبِالْآخِرَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ادرآخرت پريقين رکھين،

أى يوقنون إيقاناً زال معه ما كانوا عليه من أن الجنة لا يدخلها إلا من كان هوداأو نصارى، وأن النارلن تمسهم إلا أياماً معدودة واختلافهم فى نعيم الجنة: أهو من جنس نعيم الدنيا أوغيرة؛ وفى دوامه وانقطاعه، وفى تقديم الصلة وبناء يوقنون على هم تعريض لمن عداهم من أهل الكتاب، وبأن اعتقادهم فى أمر الآخرة غير مطابق ولا صادر عن إيقان واليقين: إتقان العلم بنفى الشك والشبهة عنه نظراً واستدلالاً، ولذلك لا يوصف به علم البار ، ولا العلوم العرورية. والآخرة تأنيت الآخر، صقة الدار بدليل قوله تعالى: تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ فغلبت كالدنيا، وعن نافع أنه خففها بحذف الهمزة إلقاء حركتها على اللام، وقر "يوقنون" بقلب الواو همزة لضم ما قبلها إجراء لها مجرى المضهومة فى وجوة ووقتت ونظيرة:

لحتِ المؤقدإن إلى مؤسّى ... وجعدةً إذ أضاءهما الوقود

ترجمه:

مندرجہ بالا آیات مقد سدیں جن لوگوں کا ذکر کیا گیا ہے ان کا آخرت پر اتنا پختد ایمان ہے کہ اس کے ساتھ تمام باطل م عقا کر تم ہوجاتے ہیں جو یہود یوں او بیسا ئیوں کے تھے، مثلاً جنت میں صرف یہودی یا بیسانی بی جا کی گے۔اور اگر جنم م گئے بھی توصرف چند دنوں کے لئے جا کی گے اور ان کا جنت کی نعتوں کے بارے میں بھی اختلاف تھا کہ دہ دنیا دی نعتوں کی

تفسير بيضاوى (٢٠٦) ٢٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ 86 مثل ہوں کی یاان سے مختلف ،ابدی ہوں کی یا عارضی ۔اس مقام پر بو قنون جو کہ بالآ فرکا صلہ ہے، یوقنون پراس لئے مقدم کیا کیا ہے کہ تعریضاً بیثابت کیا جائے کہ جوان مذکورہ بالا کے علاوہ اہل کتاب ایں وہ آخرت پر ایمان تہیں رکھتے اوران کا آخرت کے معاملہ میں اعتقاد کا دحلو ی کرنا واقع کے مطابق نہیں اور یقین سے مجمی صادر نہیں ہے۔ یقین سے مشتق ہے یو قنون اس کامعنی شک دشبہ کی کھی کرتے ہوئے ،نظر دفکر ادر استدلال کے ساتھ علم کو مضبوط کرنا ہے۔ چونکہ بیم نظر دفکر سے حاصل ہوتا ہے اس لئے اللہ تعالیٰ کے علم کو متصف ہیتھیں نہیں کیا جاتا اور نہ ہی علوم بریہیہ اور ضرور بیہ کامفت يقين کے ساتھ لائی جاتی ہے۔ اور آخرة اسم فاعل، واحد مونث كاصيغه باور صغت بدأركى جيسا كدار شاد بارى تعالى ميں مذكور ب، تلك الدار الآخرة یہاں الدار موصوف اور الآخر ہ صغت ہے۔لیکن بہت زیادہ استعال کی وجہ سے عالم برزخ کےعلم کی حیثیت سے استعال ہوتا ہے۔اور دنیا کا لفظ زیادہ استعال کی وجہ ہے دار فانی کاعلم بن گیا ہے حالا نکہ بیداسم تغضیل مونث کا صیغہ ہے جو صغت کا صیغہ ہے اور الآخرہ میں نافع نے تخفیف کی ہے اس کے ہمزہ کوحذف کر کے اس کی حرکت لام کود ہے دی اور لا جنر ہکر کے پڑھاہے ای طرح بعض قراء نے یو قنون کی واوکوہمزہ سے بدل کریو ء قنون پڑ ھاہے۔اور اس کے ماقس کے ضمہ کو داو مضموم کی جگہ رکھ دیا ہے، جیسے ؤجو ہاور وقتت میں وادمفہوم کوہمزہ کے ساتھ بدل کر أجوہ اور أقتت کر کے پڑ ھا ہے اس کی مثال ميں شاعر كا قول ہے، لحَتِ المؤقد إن إلى مؤسى وجعدةً إذ أضاءهما الوقود مجسے جعدہ کامحبوب بنانے والے گرمی اور سردی میں چلنے والے چو لیے ہیں جبکہ ان دونوں کوایک ہی ایندھن روثن کرتا ہے ادراس ایندهن نے ان کوشہور کردیا ہے۔ یہاں پر موقدان ادر موٹ میں دادکو ماقبل کے ضمہ کی وجہ ہمزہ کے ساتھ بدل کر پڑھا لفظ "ما" كتحقيق مع اقسام: (ما) یو جی زبان میں دوشتم پر ہے۔ اسمی اور حرفی پھر ہرایک پانچ قشم پر بےلہٰ اکل دس تسمیں ہیں۔ (1) مااہمی ہوتو داحدادر تذکیروتا نیٹ کے لئے یکسال استعال ہوتا ہے۔ پھر لفظا مفرد ہونے کے لحاظ سے اس کی طرف ضمير مفرد بھی لوٹ سکتی ہے۔ اور معنی جمع ہونے کی صورت میں ضمير جمع کا لانا بھی صحیح ہوتا ہے۔ بیہ ماکی سمحی الذي ہوتا ہے۔ جسےاللد کریم نے فرمایا، "وَيَعْبُلُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ما لا يَضُرُّ هُمُ " (سورة يونس آيت مهر 18)

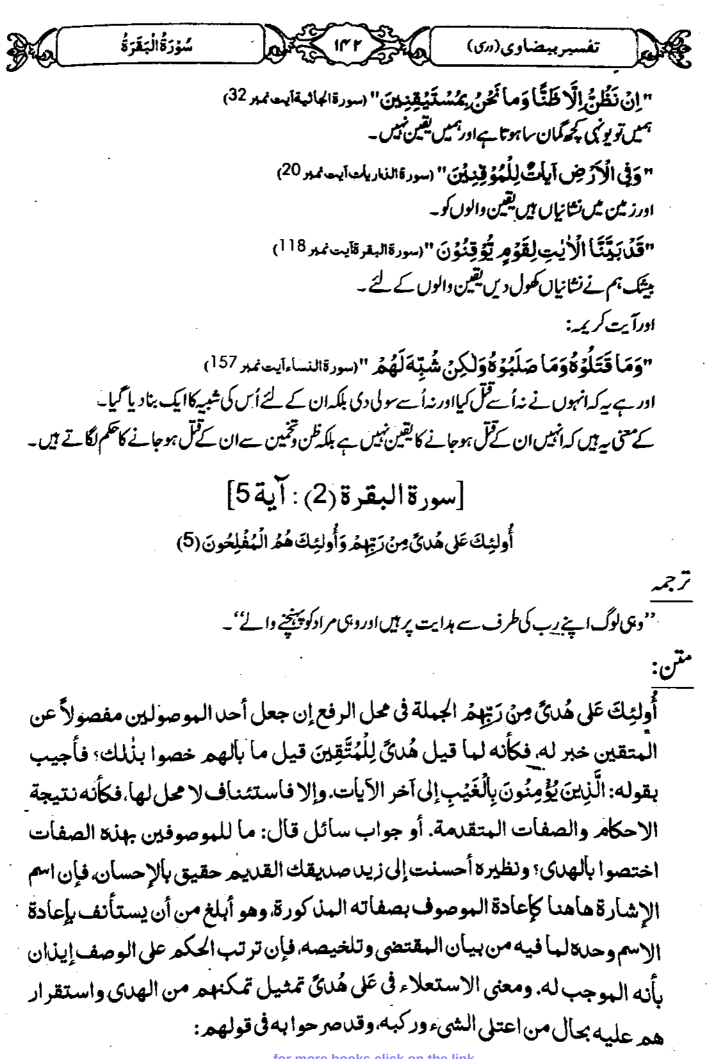
تفسير بيضاوى (درى) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ اوراللد کے سواالی چرکو یوجتے ہیں جوان کا بچھ بھلانہ کرے۔ تو سال ما كى طرف يصر هم من مغرد كى ميرلوث دى باس ، بعد منى جمع كى مناسب ~ يَقُوَلُوُنَ هَوَلَاءِ شُفَغَوْنَاءِ مُدَائِلَهِ قُلُ ٱتْنَبِتُوْنَ الله بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّبْ لِتِ وَلَا فِي الْآرْضِ (سورة يونسآيت نمبر 18) اور کہتے ہیں کہ بیداللہ کے پہاں ہمارے سفارش ہیں تم فرماؤ کیا اللہ کو دہ بات بتاتے ہو جو اس کے علم میں نہ آسانوں میں بندزمین میں۔ آگیا ۲۰ کاطرح آیت کریہ: "وَيَعْبُلُونَ مِنْ دُونِ اللهِ ما لا يَمْلِكُ لَهُمُ رِزُقاً " (سورة النعل آيت مدر 73) اوراللہ کے سواایسوں کو پوجتے ہیں جوانہیں آسان اورز مین سے کچھ بھی روز کی دینے کا اختیار نہیں رکھتے۔ اس بی جمع کے معنی کوظ میں اور آیت کریہ۔: "قُلْ بِنُسَما يَأْمُرُ كُمْ بِهَ إِيمُنْكُمُ إِنْ كُنْتُمُ مُّؤْمِنِيْنَ "(سورةالبقرقايت مدر 83) تم فرمادوكيا براحكم ديتاب تم كوتمهاراا يمان اگرايمان ركھتے ہو۔ میں بھی جمع کے معنی مراد ہیں اور کبھی نکرہ ہوتا ہے جیسے فر مایا: "ان الله نِعِبًا يَعِظُكُم بِه" (سورة النساء آيت مر 58) ب منك الله تمهين كيابي خوب فيحت فرما تاب-تويهان نعما بمعنى شيئاب نيز فرمايا: تووہ بھی خوب ہیں۔ " فَينِعِها على" (سورة البقرة آيت نمبر 271] آيت كريمہ: "إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحى آنُ يَضْرِبَ مَثَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوُقَهَا " (سورة المقرق يد نمبر 26) بیشک اللہ اس سے حیانہ بی فرماتا کہ مثال سمجھانے کوئیسی ہی چیز کا ذکر فرمائے مچھر ہویا اس سے بڑھ کر۔ اس میں پیچی ہوسکتا ہے کہ ماکرہ بمعنی شیاء ہواور پیچی کہ ماصلہ ہوادراس کا مابعد یعنی بعوضة مفعول ہوادرنظم کلام دراصل يون موأن يضرب مثلا بعوضة اورمهم استفها فيدموتا باس صورت مي مجى جيز كي نوع ياجن سے سوال کے لئے آتا ہے اور بھی کسی چیز کی صفات جنسیہ یا نوعیہ کے متعلق سوال کے لئے آتا ہے اور بھی غیر ذوبی العقول اشخاص اور اعیان کے متعلق سوال کے لئے بھی آجا تا ہے۔ بعض علائے نحو کا قول ہے کہ بھی اس کا اطلاق اشخاص ذوبی العقول پر بھی ہوتا ہے چتانچەفرمايا: for more books click on the link

تفسير بيمناوى (رى) ماتى المراجع **شۇرۇالتىك**رۇ 86 "إِلَّا عَلى أَزُواجِهِمْ أَوْ ما مَلَكَتُ أَكْمالُهُمُ " (سورة المؤمنون آيت ممرد) مرابتی بیبوں یاشرقی بائد ہوں پرجوان کے ہاتھ کی ملک ہیں۔ اورآيت كريمه: "إِنَّ اللهَ يَعْلَمُ ما يَرُعُونَ مِنْ دُولِهِ مِنْ شَيْءٍ " (سورة العدكبوت آيت ممبر 42) الشرجات بجس چيزى اس محسوالوجاكرت بي-اس میں طلل نے کہا ہے کہ ما تدعون میں ما استفہامیہ ہے ای شنی تدعون من دون اللہ اور انہوں نے پرتکلف اس لیے کیا ہے کہ یہ ہمیشدا بتدا وکلام میں واقع ہوتا ہے اور مابعد کے متعلق استفہام کے لئے آتا ہے۔جو آخر میں واقع ہوتا ہے جيراكداً يت: "مَا يَفْتِحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُسِكَ لَهَا وَمَا يُمُسِكَ فَلَا مُرْسِلَ لَه مِنْ بَعْدِهِ" (سورة فاطرآيت نمبر2) اللہ جور حمت لوگوں کے لئے کھولے اس کا کوئی روکنے والانہیں اور جو کچھر دک لے تو اس کی روک کے بعد اس کا کوئی حصوژ نے والانہیں۔ ب اور مثال ما تضرب اضرب میں ہے۔ اور مجمی تعجب کے لئے ہوتا ہے چنانچے فرمایا: "فَما أَصْبَرَهُمُ عَلَى النَّارِ" (سورة البقرة آيت مبر 175) توس درجدانہیں آگ کی سہار (برداشت) ہے۔ ماحر في كي أقسام: ماحرفی ہونے کی صورت میں بھی پانچ قشم پر ہے، اول بید که اس کا بعد بمنزله مصدر کے ہو، جیسا کہ مستقبل پران ناصبہ داخل ہونے کی صورت میں ہوتا ہے چنانچے فرمایا: " وَعِنَّا رَزّ قُدا هُمْ يُنْفِقُونَ " (سورة البقرة آيس مبر 3) اور ہماری دی ہوتی روزی میں سے ہماری راہ میں انھا تمیں ک تو یہاں مارز ق جمعنی رز ق مصدر کے ہے اور اس ما کے جمعنی ان مصدر سے ہونے کی دلیل سے ہے کہ اس کی طرف کہیں بھی لفظاما تقذير الممير تبين لوقتي-اور آیت کریم : " یما کانوا یک نبون " (سودة المقرة آیت مر 10) بدلدان ر جموت کار میں بھی ما مصدر رمی معنی پرمحول ہے۔اسی طرح اتنانیہ القوم ماعدا زیدا میں بھی مامصدریہ ہے اور نقذ پر ظرف کی https://archive.org/c

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسيربيضاوى(درى) رها 11-9 صورت میں بھی مامصدر سدہوتا ہے۔ چنانچ فرمایا: " كُلُّها أَضاء لَهُمُ مُشَوًا فِيهُ" (سورة المعرقة بع مر 20) جب پچھ جمک ہوئی این میں چلنے لگے۔ " كُلُّها أوُقَدُوا ناراً لِلْحَرُبِ أَطْفَأَهَا اللهُ" (سورة المائدة آيد مرده) جب مجمى لژائى كى آگ بھر كاتے ہيں اللدأے بجماديتا ہے۔ " كُلُّها خَبَتْ إِدْنا هُمُ سَعِيرًا" (سور قالا سراء آيت مير 97) جب مجھی بجھنے پرآئے گی ہم اےادر بھڑ کا دیں گے۔ اورا يت كريمه: " فَاصْلَ عَجما تَوْهُو " (سورة المجرايت مدد 94) تواعلانيه كمهدد وجس بات كالمهي تحكم ب-میں بیچی ہوسکتا ہے کہ ماصدر سے ہوااور بیچی کہ ماہوصولہ بمعنی الذی ہو۔ یا درکھو کہ مااپنے مابعد کے ساتھ ل کرمصدری معنی میں ہونے کی صورت میں ہمیشہ حرفی ہوتا ہے کیونکہ اگروہ اس ہوتواس کی طرف ضمیر کالوٹنا ضروری ہے پس سیرا دیدان اخرج میں ان کی طرح ہوتا ہے جس طرح ان کے بعد ضمیر نہیں ہوتی جواس کی طرف لوٹ سکے اس طرح ما کے بعد بھی عائد ضمیر نہیں دوم مانافيه-ابل حجازا سے مشروط عمل دیتے ہیں چنانچے فرمایا: " مَا هُذَا بَشَر أً" (مورة يسف آيت بمر 31) بيآ دفي بيس ب تيسراما كافدب-جوان واخوا تھا اور (رب کے ساتھ مل کرفعل پر داخل ہوتا ہے۔ جیسے فر مایا: " إِنَّما يَخْتَبَى اللهَ مِنْ عِبادِيا أَلْعُلَماء" (سورة فأَطرآيت ممر 28) اللہ سے اس کے بندوں میں وہی ڈرتے ہیں جوعلم والے ہیں -"إِنَّمَا نُمُلِي لَهُمُ لِيَزُدادُوا إِنَّمَا "(سورة آل عران آيت مرد 178) ہم تواسی لئے انہیں ڈھیل دیتے ہیں کہ اور گناہ میں بڑھیں۔ " كَأَنَّما يُساقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وهم ينظرون" (سورة الانفال آيت ممره) گویادہ آنکھوں دیکھی موت کی طرف ہائے جاتے ہیں۔ ادرآيت كريمه:

*شۇر*ة الټكرة تغسيربيضاوي(‹‹ى) 84 " رُبَّما يَوَدُ الَّنِينَ كَفَرُوالو كأنوا مسلِمين" (سودة المجر آيد مجر 2). بہت آرز وئی کریں سے کافر کاش مسلمان ہوتے۔ یں بھی ماکا فدی ہے۔اور بعض نے کہا ہے کہ قلمااور لما میں بھی ماکا فدہوتا ہے۔ چهارم ما مسلمة لينى وه ماجوكسى غير عامل كلمة كوعامل بناكر مابعد پرمسلط كرديتا ب-جیہا کہ اذا ما وحید ملکاما ہے کہ ماکے ساتھ مرکب ہونے سے قبل ریکمات غیر عاملہ متھے کیکن ترکیب کے بعد اسائے شرط كاساعمل كرت بين اور تعل مضارع كوجزم ديت بين جي حيشما نقعد اقعد وغيره يانچوال مازائده، جوعض بہلے لفظ کی تو کید کے لئے آتا ہے جیسے اذا ما فعلت کذا جب تم ایسا کردما تخرج اخرج اگرتم با ہرنکلو تر و م مجم نكول كاقرآن ياك مي ب: " فرامًا تَرَيِنٌ مِنَ الْبَشَرِ أَحَداً " (سودةمريد آيت مرد 26) چرا گرتوسی آ دمی کود کیمے۔ "إِمَّا يَبْلُغَنَّ عِنْلَكَ الْكِبَرَ آحَلُهُما أَوْ كِلاهُما "(سورةالاسراء آيت مدر 23) اگر تیرے سامنے ان میں ایک بیا دونوں بڑھا یے کو پنچ جا کیں۔ نزول کے معنی اور انزال و تنزیل میں فرق: (نزل)النزول (ض) (Come down Alight) اصل میں اس کے معنی بلند جگہ سے پنچا تر ناکے ہیں چنا نچہ محاورہ ہے: نزل عن دابة وه سواری سے اتر پڑا۔ نزل فسی مکان کذاکس جگہ پر تھم بنا انزل وافعال اتار ناقر آن میں ہے۔ عذاب کے متعلق انزال کا لفظ استعال ہوا ہے قر آن اور فرشتوں کے تازل کرنے کے متعلق انزال اور تیزیل دونوں لفظ استعال ہوئے ہیں ان دونوں میں معنوی فرق سہ ہے کہ تنزیل کے معنی ایک چیز کو مدہ بعد اخریٰ اور متفرق طور نازل کرنے کے ہوتے ہیں۔ ادر انزال کالفظ عام ہے جوایک ہی دفعہ کمل طور کسی چیز نازل کرنے پر بھی بولا جا تا ہے چنانچہ وہ آیات ملاحظہ ہو جہاں تنزیل کا لفظ استعال ہوا ہے۔ " نَزَلَ بِهِ الرُّومُ الْأَحِدَنُ " (سورة الشعراء آيت مبر 193) اسےروح الامین لے کراترا۔ ایک قرات میں نزل ہے۔ "وَنَزَّلْناكُ تَنْزِيلًا" (سورة الاسراء آيت مبر 106) اور ہم نے اسے بتدری رورہ کراتارا۔

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسيربيضاوى(س) لغظدآخر كامنهوم اوراس كامترمقابل: (Ultimate, End, Last) اول کے مقابلہ میں استعال ہوتا ہے اور اخر ( دوسرا ) واحد کے مقابلہ میں آتا ہے اور الدار الاخرۃ سے نشباۃ ثانیہ مراد بی جاتی ہےجس طرح کہ الدار الد نیا سے نشباۃاولٹ چنانچے فرمایا، " وَإِنَّ اللَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَّوَانُ " (سورة العنكبوت آيت ممر 64) اور بیشک آخرت کا تھر ضرور وہی تچی زندگی ہے۔ لیکن کہیں الدار کالفظ حذف کر کے صرف الاخرة کا صیغہ استعال کیا جاتا ہے جیسے فرمایا: "أُولَئِكَ الَّذِينَ لَيُسَ لَهُمْ فِي الْآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ " (سورةمود آيت ممر 16) یہ ہیں وہ جن کے لئے آخرت میں چھنہیں گمر آگ۔ اوردار کالفظ محمی اخرة کاموصوف موتا ہے اور بھی اس کی طرف مضاف موکر آتا ہے چنانچ فرمایا۔ "وَلَللَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ "(سورة الأنعام آيت ممر 32) اور ب متل پچھلا کھر بھلاان کے لئے جوڈ رتے ہیں۔ "وَلَاجُرُ الْآخِرَةِ آكْبَرُلُو كَأْنُوا يَعْلَمُونَ "(سورةالنعلآيت نمبر41) اور بیتک آخرت کا تواب بہت بڑا ہے کسی طرح لوگ جانے۔ *بياصل مين ولاجر دار الحي*اة الاخرة ب(اور دار كالفظ الحياة الاخرة كي *طرف مض*اف ب) اور اخر (جمع الاخرىٰ) كالفظ الاخر (معرف بلام) سے معدول ہے اور كلام عرب ميں اس كى دوسرى نظير نہيں ہے كيونكہ افعيل من كذا (یعنی صیغة تفصیل) کے ساتھ اگر لفظ من لفظایا تقذیر امذکورہ ہوتو نہ اس کا شنیہ ہوتا اور نہ جمع اور نہ ہی تا نیٹ آتی ہے اور اس کا - تنذیر جمع دونوں آ سکتے ہیں کیکن لفظ آخر میں اس کے نظائر کے برعکس الف لام کے بغیر اس کے استعال کو جائز سمجھا گیا ہے تو معلوم ہوا کہ بیرالاخرےمعدول ہے۔ معرفت ليقين (ىقن)الىقان (Belief) یقین کے معنی کسی امرکو پوری طرح سمجھ لینے کے ساتھ اس کے پایہ ثبوت تک پہنچ جانے کے ہیں اس لئے یہ صفات علم سے ہے اور معرفت اور وغیرہ سے اس کا درجہ او پر ہے یہی وجہ ہے کہ کامحاورہ تو استعال ہوتا ہے لیکن معرفہ الیقید نہیں بو لیے اور قدر معنوی فرق یا یاجا تا ہے جسے ہم اس کتاب کے بعد بیان کریں گے استیقن والقن یقین کرنا قرآن میں ہے:



سُوْرَقُالْبَغَرَةُ

تفسيربيضاوي(س)

امتطى الجهل وغوى واقتعد غارب الهوى، وذلك إنما يحصل باستفراغ الفكر وإدامة النظر فيما نصب من الحجج والمواظبة على محاسبة النفس فى العمل. ولُكِرَ هدى للتعظيم. فكأنه أريد به ضرب لا يبالغ كنهه ولا يقادر قدرة، ونظيرة قول الهذلى: فلا و ابى الطير المربة بالضحى على خالد لقد وقعت على لحم وأكرد تعظيمه بأن الله تعالى مَانِحُهُ والموفق له، وقد أدغمت النون فى الراء بغنة وبغير

KINT Sta

: جمه:

یہاں پر یہ جملی رفع میں ہے، اس شرط کر ساتھ کہ پیچھ ذکور دونوں اسائے موصول میں سے ایک کوشقین سے اعراب میں الگ کرد یا جائے ( تو اسم موصول اینے صلہ سے ل کر مبتداء ہوگا ) اور جملہ اس کی خبر ہوگا۔ تو متی یہ ہوگا کہ جب التد کر یم کی طرف سے فر مایا گیا کہ قرآن مجید منقین کے لئے ہی سرچشمہ ہدایت ہے تو بیا سوال کا جواب ہوگا۔ کہ تقین کو ہی ہدایت کے ساتھ ، کیونکہ خاص کیا جا رہا ہے تو جواب دیا گیا کہ وہ غیب پر ایمان ، نماز قائم کر نے ، زکو ق دینے اور آخرت پر ایمان جیں صفات نے متصف ہیں تو جوان اوصاف سے متصف ہوتا ہے تو وہ اپنے رب کی طرف سے فلا رہا ہے فالا اور ہدایت یا فتہ ہوتا میں ایک کر میں معان کی محروب دیا گیا کہ وہ غیب پر ایمان ، نماز قائم کر نے ، زکو ق دینے اور آخرت پر ایمان جیسی صفات نے متصف ہیں تو جوان اوصاف سے متصف ہوتا ہے تو وہ وہ پنے رب کی طرف سے فلا رہ پانے والا اور ہدایت یا فتہ ہوتا ہوتا ہے ۔ اور اگر ان موصولات میں سے کی کو متقین سے اعراب میں جدا نہ کیا جائے۔ ( اور ان کو متقین کی مجر در صفت بنایا جائے ) تب یہ جملہ متانفہ ہوگا اور اس کا کوئی بھی کل اعراب ہیں ہوگا۔ در می صورت میں ابقہ احکامات پر محل پر ایمان ماقل بیان کردہ صفات سے متصف ہو نے کا ثمرہ اور ان کو کو تھی کل اعراب ہیں ہوگا۔ در می صورت میں ابقہ احکامات پر کس کے اور ماقل بیان کردہ صفات سے متصف ہو نے کا ثمرہ اور ان کوئی بھی کہ مردہ این ہوگا۔ در می صورت میں ابقہ احکامات پر محل پر ایمان نے کورہ ماقل بیان کردہ صفات سے متصف ہو نے کا ثمرہ اور نیچہ ہوگا۔ یا سوال کرنے والے کا جواب ہوگا جس کا سوال یہ ہو کہ ان نہ کورہ مند ہو میں میں ہیں کہ میں دی ہوتا ہو ہو کو کس در ہو ہے ہدایت کر میں معام کر میں ہو ہو ہوں ایمان نے متھا ہو کہ ہو

> ونظيرة أحسنت إلى زيد صديقك القديم حقيق بالإحسان اورتوني احمان كياب الي پراني دوست زيد كرماته، تيرادوست احمان كلائق في قول بذازيد متقين كي نظير صديقك الذين يومنون بالغيب الى آخرة كى مثال ب-اور صديقك القديم حقيق بالاحسان اولئك هدى من رجهم الى آخرة

کی مثال ہے

تفسير بيضاوى (درى) وي تحري ١٣٢ من من المنتخبي المنورة البَقَرَة

توامام بیضاوی رحمة الند تعالی علیه مندرجه بالامثال میں استیناف بالصفات کی مثال بیان کررہے ہیں لہٰذااس مندرجه بالا عبارت میں جہاں جہاں بھی استیناف ہوگا دہاں یہ جملہ اور قول ،نظیر اور مثال ہوگا۔اسی وجہ سے نظیر کی دہمیر کا مرجع ماذ کر بیان کیا سکیا ہے۔مندرجہ ذیل وہ دوصور تیں ہیں ،جن میں استیناف ثابت کیا گیا ہے۔ 1 -سب سے پہلی

> 2۔سب سے آخری صورت پس سیر جملہ مذکورہ بالا دونوں صورتوں کی نظیر ہے۔

> > فان اسم الإشار لاههنا....

یہاں پر اسم اشارہ کا ذکر کرنا اور اسم ظاہر ذکر نہ کرنا اس لئے ہے کہ اسم اشارہ ذکر کرنا ایسے ہی ہے جیسے موصوف جمیع صفات کا اعادہ کیا جائے کیونکہ اسم اشارہ کا ذکر بغیر مشار الیہ نے بیس ہوسکتا۔ اور اسم ظاہر ذکر کرنے ہے ، اس کا ذکر کرنا زیادہ بلیخ ہے، کیونکہ اس طرح عظم کا مقتضی اور اس کی تلخیص کا بھی بیان ہے کیونکہ کہ جب عظم کو کسی دصف پر مرتب کیا جائے تو وہ ی وصف اس عظم کی علت اور موجب ہوتا ہے۔ لہٰذا اس کے ذکر کرنے کا مطلب سے ہوگا کہ مونین کا اپنے رب کی طرف سے ہدا یہ تا کہ ساتھ خاص ہونا اسکا سبب اور موجب نہ کورہ بالا صفات سے متصف ہونا ہے۔

و معنی الاستعلاء فی علیٰ ہوں۔۔۔۔ علیٰ جو کہ حدی سے پہلے آیا ہے، وہ استعلاء کے معنیٰ میں ہے یعنی کی چیز پر غالب آیا اور اس پر قادر ہونا یہاں یہ بات سمجھانے کے لئے لایا گیا ہے کہ تقین ہدایت پر متمکن اور غالب ہیں جیسا کہ ماہر شاہسوار اپنی سواری پر قدرت رکھتا ہے۔ عرب میں ایسی مثالیں عام میں ،مثلاً

امتطی الجھل وغوی ده جہالت پرسوار ہوااور گراہ ہو گیا۔ واقتعد علی غارب الھوئ کہ دہ نفسانی خوا ہشات کے کند ھے پرسوار ہو گیا۔ اور ہدایت پرتمکن دغلبہ اس دفت حاصل ہوتا ہے جب انسان ایپنے فکر دنظر کواپنے دلاکل میں اس طرح مرکوز کردے کہ دہ ہرقتم کی فکر سے خالی ہو۔ نیز دہ ایپنے نفسانی اعمال کا محاسبہ بھی کرتا رہے اور یہاں حدیق کے لفظ تکرہ ذکر کرنے کی وجہ ہے کہ اس سے عظیم ہدایت مراد ہے یعنی دہ عظیم الشان ہدایت جس کی حقیقت اور گہرائی تک رسا کمین حاصل کرتا میں اور نہ ہو کی پیانہ سے نا پنا جمکن ۔

ہزلی کا پیشعراسم نکرہ ذکر کر کے اس کی عظمت شان مراد لینے کی مثال ہے۔

فلاوابی الطیر المربة بالضحیٰ علی خال القدوقعت علی لحیم اے مخاطب ، جوتو مجما ہے ، وہ بات نہیں - بلکہ ان پرندوں کے باپ کی قطم جو چاشت کے وقت خالد کی نخش پر

36

تفسير بيضاوى (٥٦) وما حج ١٣٥ حج المحد المتقرة

جمعت رب تقريقية ودايك عظيم كوشت پركرر ب تفر. يمال پر لحم لفظ كوكره، بطور استشباد لايا كيا ب كيونكه اس سر ادعظيم كوشت ب جوايس آدفى كا ب جو بهت عظيم تعاتو اس ككوشت كى عظمت كا حال كيا بوگا - يد شعر بذل نے خالد بن ز جر بر مرثيه بش كها تعاجب اس كول كرديا كيا تعااور يوقت چاشت پرند اس كا كوشت كعار ب تفر اور آيت مباركه بش هدي كم بعد من رمعهم ذكر كرنا بيان بدايت كى عظمت بس حزيد تاكيد پيدا كرد با ب كدان بدايت پرتمل پيرا بون كي توفين اللد تعالى بن ديتا بوجس كي توفين اللد كريم عز وجل عطا مزيد تاكيد پيدا كرد با بحك ران بدايت پرتمل پيرا بون كي توفين اللد تعالى بنى ديتا بوجس كي توفين اللد كريم عز وجل عطا الم حدود محقق عظيم بوگي اور من دمهم سه بليل من كون كوان كي را و بي او خاص كرديا كيا به مايت كرند كي عز وجل عطا بغير عنه كرم اور بعض كرند يك غنه كرماته م

وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ

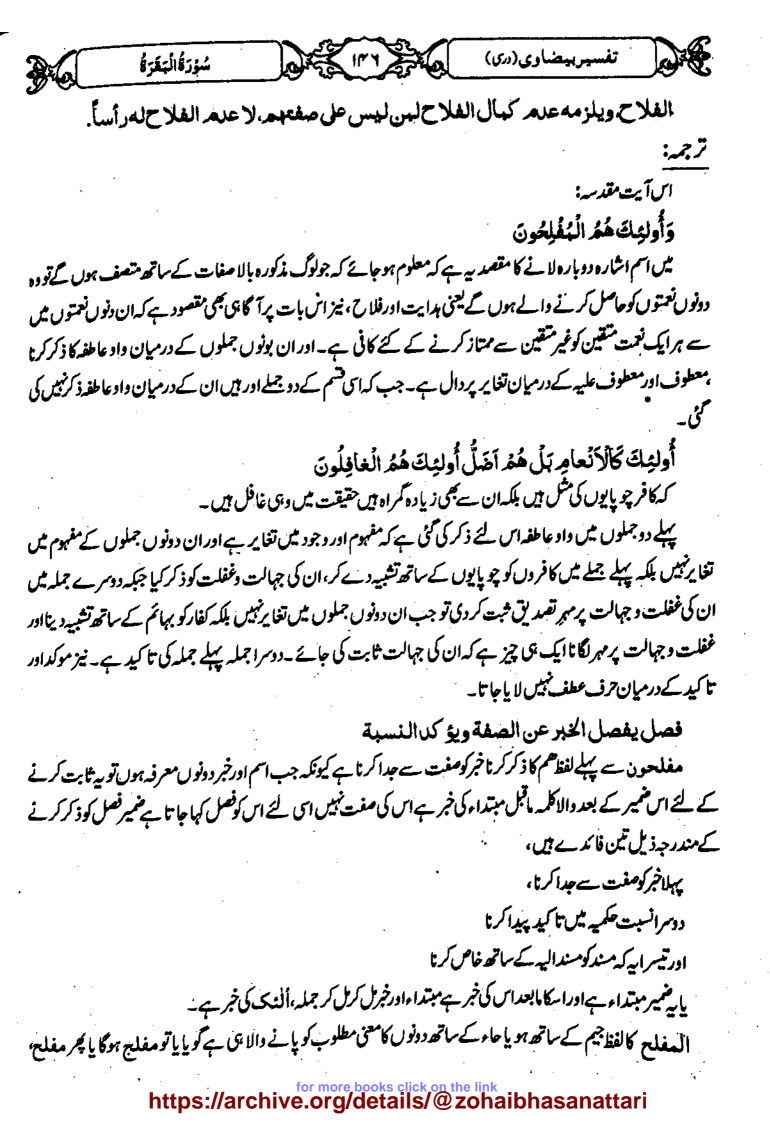
كرر فيه اسم الإشارة تنبيهاً على أن اتصافهم بتلك الصفات يقتصى كل واحدة من الاثرتين وإن كلاً منهما كاف فى تمييزهم بها عن غيرهم، ووسط العاطف لاختلاف مفهوم الجملتين هاهنا بخلاف قوله أُولئِكَ كَالْاَنُعامِ بَلُ هُمُ اَضَلُّ أُولئِكَ هُمُ الْغافِلُونَ فإن التسجيل بالغفلة والتشبيه بالبهائم شىء واحد فكانت الجملة الثانية مقررة للأولى فلا تناسب العطف. وهم:

فصل يفصل الخبر عن الصفة ويؤكن النسبة، ويفين اختصاص المسنن إليه، أو مبتناً والمفلحون خبرة والجملة خبر أولئك. والمفلح بألحاء والجيم:

الفائز بالمطلوب، كأنه الذى انفتحت له وجوة الظفر، وهٰذَا التركيب وما يشاركه فى الفاء والعين نحو فلق وفلذ وفلى يدل على الشق. والفتح وتعريف المفلحين للدلالة على أن المتقين هم الناس الذين بلغك أنهم المفلحون فى الآخرة. أو الإشارة إلى ما يعرفه كل أحدمن حقيقة المفلحين وخصوصياتهم.

تنبيه:

تأمل كيف نبه سجانه وتعالى على اختصاص المتقين بنيل ما لا يناله كل أحدمن وجوة شتى، وبناء الكلام على اسم الإشارة للتعليل مع الإيجاز وتكريرة وتعريف الخبر وتوسيط الفصل لإظهار قدر هم والترغيب فى اقتفاء أثر هم، وقد تشبث به الوعيدية فى خلود الفساق من أهل القبلة فى العذاب، ورد بأن المراد بالمفلحين الكاملون فى



سُوْرَقُالْبَغَرَةُ تفسير بيضاوى (دى) جاند 2 11 2 دونوں کا معنیٰ سہ ہے کہ جس کے لئے کا میانی کے تمام درواز ے کمل گئے ہوں مزید سہ کہ ہر وہ کلمہ جوفاءاور عین کلمہ میں قلم کے ساتھ شریک ہوتو وہ چیرنے اور کھولنے کے معنی پر دلالت کرتا ہے۔ جیسا کہ فلق، فلذجد اکرتا، فلی بالوں کوجد اکر کے جو یک تلاش كرنا اور مفلحون كومعرف باللام ذكركرنا ، اشاره ب كمتقين وه بوت بي كم جن كو جرايك جانبا ب اوران تك يذجر ينجي ہوئی ہے کہ وہ آخرت میں کامیاب ہوں کے یا اس کامعنی س ہے کہ ہر خص متقین کی حقیقت سے باخر ہے اور ان کی خصوصیات یے کمل باخبرہے۔ امام بیناوی فرماتے ہیں کہ نور کرد کہ س طرح مختلف طریقوں سے اس بات پر شبیہ کی ہے کہ تقین بی ان چیز وں کو پانے کے ساتھ خاص ہیں۔اور وہ مختلف طریقے سے ہیں کہ کلام یعنی ہدایت اور فلاح کے عظم کی بنیا داسم اشارہ پر رکھی تا کہ اختصار کے ساتھان دونوں حکموں کی علّت بھی معلوم ہوجائے اور اسم اشارہ کو کمرر لائے اور پھرخبر کو ہمعرف باللام ذکر کمیا نیز درمیان میں ضمیر نصل لائے،اور متقین کی اس خصوصیت پر متنبہ کرنے کا مقصدان کے مرتبہ کا اظہار ہےاور دوسروں کوان کے تقش قدم پر چلنے کی رغبت دلانی ہے۔ متقین کوان انعامات کے ساتھ خاص کرنے کی وجوہات: متقین کوان انعامات کے ساتھ خاص کرنے کی بے شاروجو ہات ہیں۔ 1۔ کلام کواسم اشارہ پر محمول کیا ،جس کا مقصد ہدایت وفلاح کی علت بیان کرتا ہے اور بیرظام کرتا ہے کہ متقین متصف بصفات مذکورہ ہیں۔ 2\_كلام بھى مختصر ہے۔ 3 \_ هدى كونكره ذكركيا جوكه اس كى عظمت كوظا جركرتا ہے -4 \_ خبر معرف ذکر کی جومبتداء کے ساتھ خاص ہونے پر دلالت کرتی ہے۔ 5۔مبتداءاور خبر کے درمیان حم ضمیر تصل ذکر کی جوشقین کے بلند مرتبہ کا اظہار ہے۔ 6۔ تا کہ دوسر بے لوگوں کو شقین کی پیروی کرنے میں رغبت دلائی جائے۔ بدايت كى جاراقسام: (الهدى) الهداينه (Instruction) کے معنی لطف وکرم کے ساتھ کسی کی رہنمائی کرنے کے ہیں۔ انسان کواللدتعالی نے چارطرف سے ہدایت کیا ہے۔

تفسير بيضاوى (درى) مي تحري ١٣٨ سورةالمتقرة (1) وہ ہدایت ہے جوعقل وفطانت اور معارف منر دربیہ کے عطا کرنے کی ہے۔ اور اس معنی میں ہدایت اپنی جنس کے لحاظ سے جمع ملک میں کو شامل ہے بلکہ ہر جاندار کو حسب ضر درت اس سے بہرہ ملا چانچار شاد ب: "رَبُّنَا الَّنِي أَعْطى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّه هَدى " (سورة طد آيت مرد ٥٥) کہاہمارارب وہ ہےجس نے ہر چیز کواس کے لائق صورت دی پھرراہ دکھائی۔ (2) دوسری قشم ہدایت کی وہ ہے جواللہ تعالیٰ نے پیغیر بھیج کراور کتابیں نازل فر ما کرتمام انسانوں کوراہ تجارت کی طرف د موت دی ہے چنانچہ آیت: "وَجَعَلْنا مِنْهُمُ أَمَّتَةً يَهْدُونَ بِأَمُرِنا" (سورةالانبياء آيت مير 73) اورہم نے انہیں امام کیا کہ جارے تھم سے بلاتے ہیں۔ (3) سوم بمعنى توقيق میر خاص ہے جوہدایت یا فتہ لوگوں کو عطا کی جاتی ہے۔ چنانچ فرمایا: " وَالَّذِينَ اهْتَنَاوُا زَادَهُمُ هُرِيٌّ (سورة مسايت مير 17) اورجنہوں نے راہ پائی اللہ نے ان کی ہدایت اورزیادہ فرمائی۔ (4) ہدایت سے آخرت میں جنت کی طرف داہنمائی کرنا۔ مراد موتاب چنانچفر مايا : " سَيَعْدِيدِ مُ وَيُصْلِحُ بِالْهُمُ " (سودة معدد آيت مدر 5) جلدانيين راه دے كا اوران كا كام بنادے كا۔ اورمندرجد ذيل آيت مي فرمايا: "وَنَزَعُنا ما فِي صُرُودٍ هِمْ مِنْ غِلْ" (مورة الاراف آية نبر 43) اورہم نے ان کے سینوں میں سے کینے منتج لئے۔ لفظِرب کی تختیق "الحمد مللہ دب العالمین" کے شمن میں گزرچکی ہے۔ فلاح کے معنی: (فلح)الفلاح (Betterment) الفلح کے معنی بچاڑنا کے ہیں مثل مشہور ہے الحدید بالحدید یغلہ لوہا لوہے کو کا ثبا ہے اس لیے فلاح کسان کو کہتے https://archive.org/ aibhasanattari

JES 1119 2540 تغسير بيضاوى (رر) شورة التغرة ہیں۔ ( کیونکہ وہ زمین کو بھاڑتا ہے ) اور فلاح کے معنی کامیابی اور مطلب وری کے ہیں۔ اقسام فلاح: ید دوشتم پر به دینوی اوراخروی .. فلاح د نیوی ان سعادتوں کو حاصل کر لینے کا نام ہے جن سے دنیوی زندگی خوشکوار بنتی ہو ليتنى بقاءلمال اورعزت ودولت .. چتانچ شاعر فی ای متن کے مد نظر رکھتے ہوئے محلع البسبط میں کہا ہے، افلح بمأشئت فقد يدرك بالضدعف وقد يخدع الاريب جس طريقه سے چاہوخوش عيشى كروم مى كمزوركامياب ہوجاتا ہے اور چالاك دھوكا كھاجاتا ہے۔ اورفلاح اخروى جارجيزول كے حاصل ہوجانے كانام بے بقابلا فذاء غذا بلافقر ،عزت بلاذلت علم بلاجهل اى لئے كہا عمياي، کہ آخرت کی زندگی ہی حقیق زندگی ہے لاعيش الاعيش الاخرة ادراس فلاح تصمتعلق فرمايا: " وَإِنَّ اللَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيّوانُ" (سودةالعنكبوت آيت ممر 64) اورزندگی کامقام تو آخرت کا گھرہے۔ "أَلا إِنَّ حِزُبَ اللهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ" (سورة المجادلة آيت ممر 22) (اور)س رکھو کہ خداہی کالشکر مراد حاصل کرنے والا ہے۔ "قَلُ أَفْلَتَ مَنْ تَزَكَّى" (سورة الاعلى آيت مرد 14) بيتك د دمرادكون الميجني كمياجو ياك موا " قَدْ أَفْلَتِ مَنْ ذَكْلُها "(سورة الفنس آية نمبر 9) جس نے اپنے نفس لينى روح كو ياك ركھاوہ مرادكون كليا۔ " قَنْ أَفْلَكُمُ الْهُؤْمِنُونَ" (سورةالمؤمنون آيت مهر 1) بيتك ايمان والےرستگار ہوئے۔ " لَعَلَّكُمُ تُفْلِحُونَ " (سورة البقرة آيت مبر 189) تاكةم فلاح ياؤ-" إِنَّهُ لا يُفْلِحُ الْكَافِرُونَ " (سورة المؤمنون آيت مبر 117) کچھشک ہیں کہ کافررستگاری ہیں یا تی گے۔ " فَأُولِيَكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ " (سورة الحشرا يت نمبر 8) ووتونجات یانے دالے ہیں۔ ادرآیت کریمہ:



"وقت أقلَح المتوقر من استعلى " (سرة طرز المعن مراه) اورآن جوغالب رباده كامياب موار يم يركي مح مرابول فرال ونيوى مراد لى مو بكد يم معنى (بلحاظ قرآن) اقد ب الى الصحت معلوم موت بي راور سحود يعنى طعام محركوم فلاح كما كما ب كيونكه ال وقت حى على الفلاح كي آواز بلند كى جاتى به اوراذان م حى على الفلاح كمن يدين كدائ كامياني كى طرف آوجونمازكى وجدت اللدتعالي في تمهار المع لي مقدر كرركم ب-موارده الفلاح كمن يدين كدائ كامياني كى طرف آوجونمازكى وجدت اللدتعالي في مميان الديشة مواردان م اور صديت حتى خفنا ان يفو تنا الفلاح (حتى كه فلاح كر قوت موجوا في كالمين الديشة موا) من مجى فلاح سراده و كامياني ب جوملاة عشاد الرف كى وجدت ممار المحرك كن مقدركي من المواد و

## [سورة البقرة (2) : آية 6]

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَواءً عَلَيْهِمُ ٱأَنْذَرْتَهُمُ آمَرَكُمُ تُنْذِرُهُمُ لاَ يُؤْمِنُونَ (6)

ترجمہ: '' بیتک وہ جن کی قسمت میں کفر ہے،انہیں برابر ہے چاہےتم انہیں ڈراؤیا نہ ڈراؤدہ ایمان لانے کے نہیں''۔ متن:

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا

لما ذكر خاصة عبادة، وخلاصة أوليائه بصفاتهم التي أهلتهم للهدى والفلاح عقبهم بأضدادهم العتاة المردة، الذين لا ينفع فيهم الهدى ولا تغنى عنهم الآيات والنذر، ولم يعطف قصتهم على قصة المؤمنين كما عطف في قوله تعالى إنَّ الْآبَر ازَلَغِي نَعِيمٍ وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَغِي بَحِيمٍ لتباينهما في الغرض، فإن الاولى سيقت لذكر الكتاب وبيان شأنه والاخرى مسوقة لشرح تمر دهم، وانهما كهم في الضلال، و (إن) من الحروف التي تشأبه الفعل في عدد الحروف والبناء على الفتح ولزوم الاسماء وإعطاء معانيه، والمتعدى خاصة في دخولها على اسمين. ولذلك أعملت عمله الفرعى وهو نصب الجزء الاول ورفع الثاني إيذاناً بأنه فرع في العمل دخيل فيه.

وقال الكوفيون: الخبر قبل دخولها كان مرفوعًا بالخبرية، وهي بعد باقية مقتضية للرفع قضية للاستصحاب فلا يرفعه الحرف. وأجيب بأن اقتضاء الخبرية الرفع مشروط بالتجرد لتخلفه عنها في خبر كان، وقد زال بدخولها فتعين إعمال الحرف. وفائدتها تأكيد النسبة وتحقيقها، ولذلك يُتَلَقَّى بها القَسَم ويصدر بها الاجوبة،

تفسير بيضاوى (رس) منتج ١٥١

وتل كر فى معرض الشك مثل قوله تعالى: وَيَسْتَلُونَكَ عَنْ ذِى الْقَرْدَيْنِ قُلْ سَآتَلُوا عَلَيُكُمَ مِنْهُ ذِكُراً إِلَّا مَكَّتًا لَهُ في الْأَرْضِ، وَقَالَ مُوسى يا فِرْعَوْنُ إِلَى رَسُولٌ مِنْ رَبِ العالَبِينَ قال الببرد (قولك: عبد الله قائم، إخبار عن قيامه، وإن عبد الله قائم، جواب سائل عن قيامه، وإن عبد الله قائم، إخبار عن قيامه، وإن عبد الله قائم، وتعريف البوصول: إما للعهد، والبرادبه ناس بأعيانهم كأبي لهب، وأبي جهل والوليد بن المغيرة، وأحبار اليهود، أو للجنس، متناولاً من صمر على الكفر، وغيرهم. فحص منهم غير المصرين بما أسند إليه، والكفر لغة: ستر النعبة، وأصله الكفر، وغيرهم. فحص بالستر، ومنه قيل للزارع ولليل كافر، ولكمام الثبرة كافور. وفي الشرع: إنكار ما علم بالصرورة عبىء الرسول صلّى الله عليه وسلّم به، وإنما عُنَّ لبس الغيار وشد الزنار ونحوهما كفراً لائها تدل على التكذيب، فإن من صرق الرسول صلّى المار والم الزار يبتر معليها ظاهر الالأنها كفر في أنه من من صرق الرسول صلّى المار ما علم

سُوَرَقُ الْبَعَرَةُ

یہاں پرامام بیفراوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ برسرعنوان آیت کا ماتیل کلام کے ساتھ جومعنوی تعلق ب، اس کو بیان فرمار ب بیں کہ جب اللہ کریم نے آیت سے ماقبل میں اپنے خاص بندوں اور مخلص دوستوں کا ذکر ان صفات کے ساتھ بیان فرمایا۔ جنہوں نے ان کو ہدایت اور فلاح کا اہل بنادیا۔تو اس آیت میں ان کی ضدوں اور مدمقابلوں کا ذکر کیا گیا ہے جوا یسے ضدی میٹ دھرم اور سرکش ہیں کہ ان کو راہ راست پر لانے کے لئے ڈرانے میں نہ تو اللہ کریم کی تر غیبات مفید ثابت ہو کی اور نہ تو کا در متابلوں کا ذکر کیا گیا ہے جوا یسے ضدی ، وعیدات نے انہیں کو کی نفع پہنچایا اور وہ اپنے کفر وا نکار پر مضبوطی سے ڈٹے رہ اگر چہ مومنوں اور کا فروں کے درمیان تعا یر ہو ہو دان دونوں کے درمیاں ترف عطف ذکر نہیں کیا گیا جس طرح،

ٳڽٞ*ؙ*ٵڵٳٛڹڔٳۯڵڣۣێۼۑڝٟۅؘٳڹۜٛٵڵؙۿؙڿۜٙٳؘۯڵڣۣػؚڿۣۑڝٟ

7. I

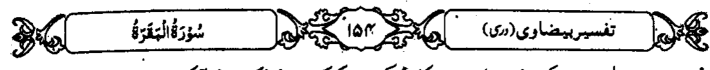
میں حرف عطف ذکر کیا گیا ہے ان دونوں وا قعات میں یعنی مونین او متقین اور منگرین اور کافرین کے درمیان واو عاطفہ نہیں لانی گئی کیونکہ ان دونوں کے مقاصد مختلف ہیں اور ان کر در میان اعلیٰ درج کا انقطاع بھی ہے۔ اس وجہ سے کہ پہلے قصے میں قر اُن کریم کی شان وعظمت اور اس کے لا ریب ہونے کا ذکر ہے۔ جو مونین کے لئے سرایا نفع وہدایت ہے۔ اور دوسر بے قصہ میں مشرکین کی ضد ، سرکشی ، تمر داور گر اہی میں منہمک ہونے کا ذکر ہے۔ اس لئے ترف عطف ذکر کر کے تعامی کر کے ک کی ضرورت ہی نہیں۔ اور مند رجہ بالا دونوں جملے ،

ان الابرار لغي نعيم وان الفجار لغي جميم

تغسير بيضاوى (ررى) محمد 101 25 ق سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ 36 غرض میں متحد ہیں اس لیتے ان میں تغایر ظاہر کرنے کے لیئے حرف عطف ذکر کیا کما ہے۔ ای لیئے امام بیغمادی نے بیہ ذکر کیا ہے کہ یہاں عطف القصہ علی القصہ ہے جس کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ متعدد جملوں کے مجموعہ کا متعدد جملوں کے مجموعہ پر عطف کیاجائے اور بیای صورت میں ہوسکتا ہے کہ وہ دونوں قصے آپس میں غرض کے اعتبار سے متحد ہوں ادراس ددسری آیت، ان الابرار لفي نعيم وان الفجار لفي جحيم میں جہنمیوں کے قصے کوجنتیوں کے قصے پرعطف کیا گیا ہے لیکن ان میں ان دونوں جملوں میں غرض کا اتحاد ہے کیونکہ پہلے جملے سے اعمال پر مرتب ہونے والی جزا کا ذکر ہے اور دوسرے جملہ میں فجار کے اعمال پر مرتب ہونے والی سزا کا ذکر ہے لیکن دونوں قصالگ الگ بیں اس لئے ان کے درمیان حرف عطف کا ذکر کردیا گیا ہے۔ وانمن الحروف التي شابهت الفعل... اوران حروف مشبہ بالفعل میں سے ہے جواسم کو منصوب اور خبر کو مرفوع کرتے ہیں۔اوان کی فعل کے ساتھ مشاہبت کی چندوجوہات ہیں: 1 - میتعداد حروف میں فعل کے مشابہ ہوتے ہیں یعنی ان میں سے بعض فعل کی طرح خلاقی ہوتے ہیں ۔ جیسے اِن ، اُن اور ليت اوربعض رباعي ہيں جيسے تعل بگن اور کان 2-بناء میں بھی مشابہ ہے جس طرح تعل ماضی مبنی برفتھ ہوتا ہے اس طرح ریکھی مبنی برفتھ ہوتے ہیں۔ 3 - جس طرح فعل متعدى دواسموں پر داخل ہوتا ہے اس طرح بيکھى دواسموں پر داخل ہوتے ہيں جس طرح فعل ، فاعل اور مفعول تک اپنامعنی پہنچاتا ہے اس طرح بیا بھی اسم اور خبرتک اپنامعنی پہنچاتے ہیں اور فعل متعدی کے ساتھ ان کی خاص مشاببت ہے کیونکہ وہ بھی دواسموں پر داخل ہوتا ہے ادر فاعل کور فع ادر مفعول کونصب دیتا ہے۔ اس طرح بیچر وف بھی دواسموں یرداخل ہو کرفعل متعدی کاعمل فرعی کرتے ہیں یعنی پہلے اسم کونصب اور دوسرے کور فع دیتے ہیں۔ اور انہیں فعل کاعمل فرعی اس لیے کہا گیا ہے کہ بیظاہر ہوجائے کہ بیٹل میں اصل نہیں بلکہ تعل کے تابع اور اس میں دخیل ہیں۔ اس کے متعلق کو فیوں کا قول ہے کہ حروف بالفعل کاعمل صرف ان کے اساء تک ہی محدود ہوتا ہے۔ اور یہ خبر کو رفع نہیں دیتے چونکہ خبر اِن کے دخول سے پہلے ہی مرفوع ہوتی ہے۔ اس لئے سابقہ تقاضا کے مطابق ان حروف کے داخل ہونے کے با وجود بھی وہ مرفوع ہوگی جس کی وجہ پہلی کہ بیر دف اس کور فع دے رہے ہیں کہتے ہیں کہ بیر دف اسم اور خبر دونوں میں کمل کرتے ہیں اس وجہ سے امام بیضاوی نے بھر یوں کی تائید کرتے ہوئے کو فیوں کے نظر پیکا جواب میددیتے یتھے کہ خبر بحسیثیت خبراس دفت مرفوع ہوتی ہے جب کہ دہ عوام لفظیہ سے خالی ہوجب اس سے پہلے کوئی عالم آجائے تو اس کا دہ تقاضا ختم ہوجاتا ہے بلکہ اس وقت اس عامل کی وجہ سے منصوب یا مرفوع ہوتی ہے جیسے کان جوافعال نا قصہ سے وہ اپنے اسم کور فع اور خبر کو نصب دیتا ہے لیکن جب وہ جملہ اسمیہ پر داخل ہوتا ہے وہ اپنے اسم کور فع اور خبر کونصب دیتا ہے اس کی خبر کے نقاضا کی وجہ ہے

تفسير بيضاوى (درى) بي المحر المالي المحرف المحرف المركزة المبقرة المبقرة الم مرفوع نہیں ہوتی بلکہ وہ اس کونصب دیتا ہے اس لئے ثابت ہوا کہ حروف مشہہ بالفعل کی وجہ سے بھی ان کی خبر بھی مرفوع ہے۔ كلام ميں إن كااستعال بے شارفائد بركھتا بان ميں سايك فائدہ يہ كريد سبت حكميه ميں تاكيد پيداكرتا ب اوراس کے معنی کو پختہ کرتا ہے اس لئے جوان قسم ، دوسر ب سوالات اور شک کرنے والوں کے جوابات میں اس ذکر کیا جاتا ہے قرآن مجید میں سوال کے جواب میں ذکر کرنے کی مثال مذکور ہے۔ ۅٙێڛٛؿؘڵۅٮٙػؚۜؖؾڹۮؚؽٳڵ<u>ڦۯ</u>ۮؿڹۊؙڶڛؘٲؿڵۅٳ؏ڶؽػؙؗۿڡۣڹؗؗ؋ۮؚػڔٲٳڹۜٵڡٙػۨڹۧٵڵ؋ڣۣٳڵٳۯۻ اے محبوب وہ لوگ آپ سے ذوالقرنین کے متعلق سوال کرتے ہیں۔ آپ فرما دیجیج میں ابھی بیان کرتا ہوں تمہارے سامنے اس کا حال ہم نے بے شک اقتدار بخشاتھا اسے زمین میں -اس آیت میں انا مکنا لددی القرنین کے متعلق سوال کاجواب ہے اس لئے جواب کے شروع میں اِن ذکر کیا گیا ہے، مزيدايك آيت من مقام شك كى مثال ب، وَقَالَ مُوسى يا فِرْعَوْنُ إِنَّى رَسُولَ مِنْ رَبِّ الْعَالَمِينَ چونکہ فرمون کومومیٰ علیہ السلام کی رسالت میں شک تھا تو آپ نے اس کے شک کا از الہ کرنے کے لئے فرمایا، بے شک میں دب العالمین کی طرف سے رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں اس نکتہ کی وضاحت کے لئے کلام مخاطب کے ذہن کے مطابق چلائی جاتی ہے۔ امام بیضاوی رحمت اللدتعالی علیہ نے مبرد کا وہ جواب ، جواس نے ابوالعباس الکندی کے سوال کوزائل کرنے کے لئے دیا تھا وہ ذکر فرمایا ہے ابوالعباس الکندی نے کہا کہ عربی لغت میں حشو دزائد ہیں ،مبر دنے یو چھاوہ کیسے؟ اس نے کہا تیر اعبداللہ قائم (عبداللہ کھڑا ہے) کہنا ان کے اضافہ سے کلام کرنا عبداللہ کے کھڑا ہونے کے متعلق سوال كرنے دالے کے شک کوز اکل کرنے کے لئے ہے اور ان عبد اللہ لقائم (ب شک عبد اللہ یقیناً کھڑا ہے۔) اس جملہ کے آغلز میں اِن اِن اور قائم سے پہلے لام منتوح کا اضافہ کرنا عبد اللہ کے کھڑا ہونے سے انکار کرنے والے کا جواب ہے۔ اس لئے ثابت ہوا کہ عربی زبان حشو وزائد سے خالی ہے۔ اسم موصول چونکہ اس معرف باللام کے قائمقام ہوتا ہے اس لئے اسم موصول یا توعہد خارجی افراد کے لئے ہوگا یاجنس اور ماہیت کومعرفہ بنانے کے لئے ہوگا اگر بیعہد خارجی کے لئے ہوتو اس وقت اس سے مراد معین ادر مخصوص کا فر ہوں گے جیسے ابو کہب، ابوجہل، دلید بن مغیرہ اور یہود کے علاء (جوضد ادر ہٹ دھرمی کی وجہ سے کفر پر مصر متھے) یا بیاسم موصول جنس کے لئے ہو گا۔اس صورت میں اس سے مراد مصرعلی الکفر اور غیر مصرتما م مراد ہوں تکے پھر سواء علیہ یہ کی وجہ سے غیر مصر، ان سے خارج ہوجائیں گے(اس لیے اس سے مصرعلی الکفر ہی مرادہوں کے ) کیونکہ ڈرانا پانہ ڈرانا صرف ان ہی کے لیے مفید نہ ہوا۔ كفركالغوى معنى نعمت كوجهيانا ب، بياصل مين كفر بفخدك ب صاحت سي چيز كومطلق حصيانا ب خواه وه نعمت مويا عدم

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



نتمت ہو۔ای لئے زراعت کرنے والے اور رات کو کافر کہتے ہیں کیونکہ زراع (سمان) بنج کوزین میں چھپاتا ہے اور رات بھی تمام ایسی اشیاء کو اپنے اند حیرے میں چھپالیتی ہے اور شد کو خد میں پوشیدہ پھل کو کافور کہتے ہیں۔ اور شریعت کی اصطلاح میں اس چیز کو مانے سے الکار کرتا جس کا شوت تو اتر سے ہو کہ اس کو حضور منا طلا پیتم کے کرآئے ، کفر کہلاتا ہے اور کمی ٹو پی پہنے اور کلے میں تعویز لٹکانے اور اسی قسم کی دوسری چیز وں کو کفر شار کر نا اس وجہ سے کہ وہ تکذیب قلبی پر دلالت کر آئے کا کافروں کا شعار اور ان کو پہلی نے کا طامات ہیں،

اور وہ مخص جورسول اللہ ملاظیتی کی دل سے تصدیق کرتا ہے وہ ظاہری طور پر کافروں کے پہچانے کی علامات اور شعار کو اپنانے کی جرات ہی نہیں کرسکتا، حالانکہ یہ چیزیں بذات خود تکذیب اور کفڑ ہیں بلکہ کافروں کا شعار ہیں۔ متربہ ہ

واحتجت المعتزلة بما جاء في القرآن بلفظ الماضي على حدوثه لاستدعائه سابقة المخبر عنه، وأجيب بأنه مقتضى التعلق وحدوثه لا يستلزم حدوث الكلام كما في العلم.

ماضی کے جو صیفے قرآن میں ذکر کئے گئے ہیں ان سے معتز لد نے قرآن پاک کے حدوث پر دلیل قائم کرنے کی کوشش کی ہے۔ان کا کہنا ہے کہ کی واقعہ کی خبر نعل ماضی کے صیغوں سے دینا اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ وہ واقعہ خبر دینے سے مسبوق ہوا اور جو مسبوق با<sup>ر</sup> خیر ہو۔ وہ از لی اور قدیم نہیں ہو سکتا ہے

اس کا جواب بید یا گیا ہے کہ ماضی کے صیغوں کے ساتھ قر آن کرین جو کلام نفسی ہے اس کے حدوث پر دلالت نہیں کرتا بلکہ اس تعلق کے حدوث پر دلیل قائم کرنا درست نہیں کیونکہ مخبر عنہ کا خبر دینے کے دقت سے پہلے ہونا کلام نفسی کے حدوث پر دلالت نہیں کرتا۔ بلکہ اس تعلق کے حدوث پر دلالت کرتا ہے جو کلام از لی کا اس داقعہ کے ساتھ ہے کیونکہ دہ تعلق واقع کے دقوع پذیر ہونے کے بعد اس کے ساتھ ہوتا ہے اور تعلق کا حدوث کلام از لی کا اس داقعہ کے ساتھ ہے کیونکہ دہ تعلق واقع کے دق پذیر ہونے کے بعد اس کے ساتھ ہوتا ہے اور تعلق کا حدوث کلام از لی کے حدوث کو مسترس میں حراح اللہ تعالٰی کی صفت عل من ہے اور از لی ہونے پر تما م کا اتفاق ہے لیکن اس علم از لی کا تعلق معلوم چیز کے ساتھ اس دوت ہوتا ہے جب دہ معرض وجود میں آجاتی ہے لہٰ داخل مادث نہ ہوا بلکہ اس کا تعلق جو معلوم چیز کے ساتھ اس دوت ہوتا ہے جب دہ معرض وجود میں آجاتی ہو لی پر تما م کا اتفاق ہے لیکن اس علم از لی کا تعلق معلوم چیز کے ساتھ اس دوت ہوتا ہے جب دہ معرض وجود میں آجاتی ہو لہٰ دائل ماد شدہ ہوا بلکہ اس کا تعلق جو معلوم ہیز کے ساتھ اس اور تی کا ماد

سَواءٌ عَلَيْهِمُ ٱآنُذَرُ جَهُمُ أَمُرَكُمُ تُنْذِذِهُمُ

246

منتح ١٥٥ ٢٠ ١٥٥ من المؤرَّة المُتقرَّة

تغسير بيضاوي (س)

خبر إن وسواء اسم بمعنى الاستواء, نعت به كما نعت بالمصادر قال الله تعالى: تَعالَوْا إلى كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيَّذَا وَبَيُنَكُمُ رفع بأنه خبر إن وما بعدة مرتفع به على الفاعلية كأنه قيل: إن الذين كفروا مستو عليهم إندارك وعدمه، أو بأنه خبر لما بعدة بمعنى: إندارك وعدمه سيان عليهم، والفعل إنما يمتنع الإخبار عنه إذا أريد به تمام ما وضع له، أما لو أطلق وأريد به اللفظ، أو مطلق الحدث المدلول عليه ضمناً على الاتساع فهو كالاسم فى الإضافة، والإسناد إليه كقوله تعالى: وَإذا قِيلَ لَهُمُ آمِنُوا وقوله: يَوَمُ يَنْفَعُ

تَسْبَعُ بِالْبِعِيدَةِي حَيرٌ مِنْ أَنْ تَراَهِ.

وإنما عدل هاهنا عن المصدر إلى الفعل لما فيه من إيهام التجدد وحسن دخول الهمزة، وأمر عليه لتقرير معنى الاستواء وتأكيدة فإنهما جردتاً عن معنى الاستفهام لمجرد الاستواء، كما جردت حروف النداء عن الطلب لمجرد التخصيص في قولهم: اللهم اغفر لنا أيتها العصابة.

والإنذار: التخويف أريد به التخويف من عذاب الله، وإنما اقتصر عليه دون المشارة لأنه أوقع في القلب وأشد تأثيراً في النفس، من حيث إن دفع الضر أهم من جلب النفع. فإذا لم ينفع فيهم كانت البشارة بعدم النفع أولى، وقر الأَذْذَرَ تَهُمُ بتحقيق الهمزتين وتخفيف الثانية بين بين، وقلبها ألفاً وهو لحن لأن المتحركة لا تقلب، ولأنه يؤدى إلى جع الساكنين على غير حدة، وبتوسيط ألف بينهما محققتين، وبتوسيطها والثانية بين بين وبحذف الاستفهامية، وبحذفها وإلقاء حركتها على الساكن قبلها.

> \_\_\_\_ کفارکوآپ کا ڈرانا یا نہ ڈرانا نفع مند نہ ہونے میں برابر ہے۔

مسواء علیہ جر۔۔۔ الح ستواء اسم بمعنی استواء ہے جومصدر ہے اور اس کو ای طرح ماقبل کلام کی صفت بتایا جاتا ہے جس طرح ووسری مصاور کو صفت بنایا جاتا ہے۔(یعنی یا توییہ عنی مستواسم فاعل کے معنی میں ہے اور یا اس سے پہلے مضاف محذوف ہے جوذ وہے ) اللہ تعالی کے اس ارشاد گرامی میں بھی ستواء ماقبل کلام کی صفت ہے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

تفسير بيضاوى (س) ما تحر ١٥١ ٢٠٠ سورةالتغرة تَعَالُوُا إلى كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيْنَا وَبَيْدَكُمُ اسے اہل کتاب تم ایک الی بات کی طرف آجاؤ جوتمہارے اور ہمارے درمیان مساوی ہے۔ اس آیت میں سواء اعراب میں کلمة کے تالع ب اور مجرور ب اور بداس کی صفت محوى ب مذکورہ آیت طعیبہ میں سواء إن كا خرموسف كى وجد ي مرفوع ب اور سوا عكاما بعد كلام بتاويل معدر سوا يمعنى مستوكا فاعل موفى وجد يحل رفع م ب- كويااصل عبارت اسطرح بك، ان الذين كفروا مستو عليهم انذارك وعدمه ب فنک کافروں کے لیے آپ کا ڈرابا اور ند ڈرانا مساوی ہے۔ يامستوابيخ مابعد انزرتهم امرلم تنزرهم جومبتداء ب، کی خبر ہے۔ اس صورت میں اصل عبارت اس طرح ہوگی۔ انذراك اوعدمه مستوعليهم اس مذکورہ عبارت میں ءاننر تهم أمر لم تنذر هم کو بتاویل مصدر کر کے مبتداء بنایا گیا ہے۔، حالانکہ بیعل ہیں اور فعل مند الیہ ہیں ہوتا تو یہاں اس کومبتداء کیے بنا دیا اسكاجواب والفعل انمآ يمتنع الاخبار عنه ... اخ کے ساتھ دیا گیا ہے۔ تیعن فعل کواس دقت مند الیہ اور مبتداء بنانا اس وقت متنع ہوتا ہے جب اس سے تمام ماد ضع کہ متن مرادلياجائے۔ تمام ماوضع لہ ہے تین چیزیں مراد ہیں: 1 - معنى مصدرى پردلالت كرتا ہے۔ 2\_وه خاص وزن پر مو-3\_مصدری معنی کاکسی زماند کے ساتھ اقتران ہو۔ گرجب ا<sup>س نع</sup>ل سے صرف لفظ مراد ہوں یا اس سے مصدری<sup>مع</sup>نیٰ مراد ہو، چس پر وہ صمناً دلالت کرتا ہے تو ان صورتوں میں اس کومضاف اورمضاف الیہ اورمسند الیہ بنانا جائز ہے۔ کیونکہ اس وقت ساسم ہی کی طرح ہوتا ہے جیسا کہ اللہ تعالی فرماتا https://archive.o

武 102 新台 تفسيربيطأوي(س) <u>سُوْرَةً لْيَعْرَدُ</u> وإكاقيل لهم أمنوا يهال امنو، قيل كاناع فاطل منداليد باوردد مرى مثال، اى يوم يدفع الصادقين صدقهم يهال ` ينفع صدقهم يوم كامغماف اليرب كيتكديهمعدد كمعنى عراب اي يوم نفعهم ای طرح شاعر کا تول ہے۔ تسبع بألمعيدى خيرمن ان ترالا وستعرف قنرهان فتحفأه نعمان ابن منذرب كها كه تیر المعيد ى كون ليماي كافى ب، ال كو يمين اورتواس كى قدر مطوم كرف كاطاقات کےوقت جب وہتم سے اپنے منہ سے بات کر سے گا۔ الشعرش تسمع، سماعک کے مخاص ہے۔ سوال عدول: اس مقام پرامام بیناوی رحمة اللدتعالی عليه ايک موال کا جواب ارشادفر مار ب جن - سوال مد ب كدجب يمان اس كو معدد ب من من استعال كرنا تعاتوان ف فل كالمرف عدول كول كيا كيا؟ جواب: تا کہ سننے دالے کے دل میں ڈرانے کے تجد داور حدوث کا دہم پیدا کر دیا جائے کیونکہ جملہ فعلیہ حدوث اور تجرد کے متل پر دلالت كرتاب اور بمز واستغمام ادرام كافعل پر دخول استواء كم من من تاكيد اور يختل بيد اكرنے كے لئے بهت يم بر ب كيوتك بمزهاورام دومعنول يردلالت كرتے بي-2\_استواء 1-استغهام اس مقام پر بیم ف استوا کے لئے استعال ہور ہے ہیں۔ان کو معنی استفہام سے خالی کر دیا گیا ہے۔اور بیر یوں کا مروج اسلوب ب- جس طرح ترف ندادومعاني پردلالت كرتا ب-2-تعيين متلأك 1\_طلب

| 36                 | <i>سُوْدَ</i> تَّالْبَقَرَةُ   | 101 22 101                                                  | ورى)            | تغسير بيضاوى(                            |                   |
|--------------------|--------------------------------|-------------------------------------------------------------|-----------------|------------------------------------------|-------------------|
|                    |                                | ے خالی کردیا جاتا ہے۔ادصرف تع                               |                 |                                          |                   |
|                    |                                | : .                                                         |                 | ې یې                                     | جيبا كهدوه ك      |
|                    | ایک گردہ ہیں۔                  | اےاللہ جمیں بخش دے ہم                                       | سابة            | ر اغفرلداً ايتها العد                    | الله              |
|                    | راد جارا کردہ ہے۔              | الخصيص مطلوب ب يعنى ناسي م                                  | - نامميرمتكم كأ | ايتها كلفظ سصرف                          | يهاں              |
| ) پرصرف ای پر      | <u>بے ڈرانا ہے۔اور اس مقام</u> | ب سے مراد اللہ تعالیٰ کے عذاب ۔                             | ليكن يبال ال    | ر كامعنى مطلقاً دُرانا ـــ               | الانذا            |
|                    |                                | مطابق بشارت کا تذ کره نہیں کیا۔                             | *               |                                          |                   |
| •                  |                                | مان سے بچنازیادہ ضروری ہوتا۔                                |                 |                                          |                   |
|                    |                                |                                                             |                 | ریق اولی نفع کاباعث                      |                   |
|                    |                                |                                                             |                 | رڪھر                                     | <u>آنن</u>        |
|                    | بو که مندرجه ذیل ہیں۔          | <sup>م</sup> تة الله تعالى عليه في ذكر كي <del>ب</del> ين ا | امام بيضاوىر    | وں ہمز ہ کی چند قراتیں                   | <b>میں</b> د وا   |
|                    | · ·                            | هنا-                                                        | کے ہوئے پا      | ول ہمزہ کو بدستوریاق                     | 1-4               |
|                    |                                | ماتھ پڑھتا۔                                                 | نی شہیل کے      | ىر _ ہمز دكو بين بين <sup>ي</sup> د      | ())_2             |
| لمحتبد يل نبيس كيا | ہمزہ متحرک کوالف کے ساتم       | کے پڑھنا۔لیکن بینلط ہے کیونکہ                               | ماتھ قلب کر     | سرے ہمز ہ کوالف کے                       | <sup>(3)</sup> -3 |
| -                  |                                | اب جوكدناجا نزب۔                                            | فيرحده لازم آت  | رح اجتماع ساكنين على                     | جاتا نيز ان ط     |
| •                  | افہ کرکے پڑھاجاتے۔             | وردرميان ميں الف ساكن كااضه                                 | ارکھتے ہوئے ا   | ل ہمزہ کو بدستورجارک                     | 4                 |
|                    |                                | لبياجائ اوراور دوسرے ہمزہ کو                                |                 |                                          |                   |
|                    | • • •                          |                                                             |                 | یهمزه( همزهاستفهامی                      |                   |
|                    | -2                             | ، دو <i>سر بے ہمز</i> ہ کود ہے کر پڑھاجا                    | داس کی حرکت     | ہ ہمزہ کو حذف کر کے او                   | <del>ر برا</del>  |
|                    |                                |                                                             |                 |                                          | متن:              |
| •                  |                                | 1. J. J.                                                    |                 | م الله الله الله الله الله الله الله الل | م <u>ع</u> لاً    |
| . t 1              | tercently its                  | فيه الاستواء فلا محل                                        | ا قبلما فما     |                                          |                   |
|                    | چان مو 100 a                   | في الريسو الموعلة الحكم.                                    | تبلها اعترا     | وخدر الدوالجيلة                          | 1.410             |
|                    | أ                              | مالايطاق،فإنه سمانه                                         |                 |                                          |                   |
|                    |                                | منوا انقلب خبره كال                                         |                 |                                          |                   |
|                    |                                | ، التكليف بالممتنع لذا                                      |                 |                                          |                   |
| ، حيث              | •                              | •                                                           | · · · · ·       |                                          | يۇمنو(            |
|                    | https://arch                   | ive.org/details/@                                           | zohaibl         | nasanattari                              |                   |

٠

;

1

-

•

,

•

•

٠

•



المن تفسير بيضاوى (٥٠٠) ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ 84 کے مطابق عمل بیرا ہونے کا تھم دینا کسی غرض سے وابستہ دیں ہوتا خصوصاً وہ احکام جن میں مامور سے اطاحت ادرا تباع کرانا متعود بوتايي کیکن اس کے باوجود اگرشریعت کے احکام میں تنبع اور استقراء کیا جائے تو ایسا کو ٹی تھم موجود نہیں جس کو بجالا نے کائٹکم دیا سمیا ہو۔ اور اللہ تعالیٰ کے کسی کام کے واقع ہونے یا نہ ہونے کی اپنے علم از لی کے مطابق خبر دینا اس بات کا تقاضانہیں کرتا کہ مامور سے اس کام کرنے کی قدرت اور آلات چھین لئے گئے ہیں جس طرح اللہ تعالیٰ کا بی خبر دینا کہ وہ اپنے اختیار اور اراد ہ سمی کام کوانجام دے گایا دہ اپنے بندوں میں سے سمی کے متعلق پی خبر دیے دیے کہ دہ اپنے اختیاراور ارادہ سے اس کام کو تملی جامد بہتائے گاتو می خبرد بنااس اس کام کے ند کرنے کے اختیار کوسل نہیں کرتا۔ كفاركو دراف كاحكم كيون؟ تبليغ كاتعم كيول ديا كميا؟ جواب: اتمام جحت کے لئے میتلم دیا گیا تا کہ بروز قیامت مدینہ کہیں کہ نہ ہی ہمیں تبلیغ کی گئی اور نہ ہی عذاب سے ڈرایا م یا جیسا که فرمان باری تعالی عز وجل ہے۔ إناكنا هذا غفلين، لو لا ارسلت اِلينا رسولاً فنتبع ايتك ونكون من المومنين. ہم تو اس سے غافل یتھے آپ نے ہماری طرف کوئی رسول کیوں نہ بھیجا تا کہ ہم تیری آیات کی اتباع کرتے اور مومنین سے ہوجاتے۔ مزیداس کا فائدہ یہ بھی ہے کی نبی کریم مانطل کر کے کوہلیغ کرنے کی فضیلت اور تو اب مل جائے اس لیے فر مایا ، سواءعليهم یعنی ان کافروں کو ڈرانا یا نہ ڈرانا مفیرنہیں ، میں بین فرمایا کہ آپ میں طلیق کے لئے جیسا کہ بتوں کے متعلق فرمان باری تعالى سواؤعليكم ادعوتموهم امرانتم صامتون تمہارے او پر برابر ہے چاہےتم ان کو پکارویا خاموش رہو۔ اللّٰہ کریم نے جوان کے ایمان نہ لانے کی خبر دی وہ خیب ہے جس پر آیت کریمہ الذین کغر واد لالت کرتی ہے کہ کہ اس یے مخصوص کا فرمراد لیے جائیں مثلاً عتبہ، شیبہاور ابولہب دغیرہ۔ چونکہ بالواسطہ پی خبر نبی کریم مڈیڈالیے ہیں۔ نے لوگوں کے سامنے پیش کی اس لیے بیہ نبی کریم ملافظ پیزم کامعجز ہ ہوتی۔

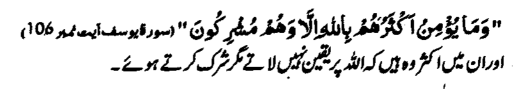
تفسير بيضاوى (٥٧) د المانچ ١٢٢ سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ Sto. محقق الانذار ادرانذار ونذير مين فرق: (نذر) ألدزر (Frighten)) الانذار کے معنی کی خوفناک چیز سے آگاہ کرنے کے ہیں۔ اور اس کے بالقائل تبشیر کے معنی کسی اچھی بات کی خوشخرى سناب كي الار آن من ب: "فَأَنْلَر تُكْمُ نار أَتَلَظى" (سور قالليل آيت مبر 14) ستو میں تمہیں ڈراتا ہوں اس آگ سے جو بھڑک رہی ہے۔ النذير كالمعنى: کے متحی منذر یعنی ڈرانے والا ہیں ،اوران کا اطلاق ہراس چیز پر ہوتا ہے جس میں خوف پایا جائے خواہ وہ انسان ہویا کوئی ادر چيز چنانچةر آن ميں ہے: " وَما أَكَاإِلَّا ذَنِيرٌ مُبِينٌ " (مورة الأحماف آيت نبر 9) ادرمیں نہیں تکرصاف ڈرسنانے والا۔ ام كااستعال: (امرجرف) امر جب بیہمزہ استفہام کے بالمقابل استعال ہوتو بمعنی اور ہوتا ہے جیسے ازبد فسی الدار ام عصرو۔ یعنی ان دونوں میں سے کون ہے؟ اور اگر ہمزہ استفہام کے بعد نہ آئے تو بمعنی مل ہوتا ہے۔ جیسے فرمایا: " أَهُرُ أَغَتْ عَنْهُمُ الْأَبْصَارُ "(سودة صآيت مبر 63) یا آنکھیں ان کی طرف سے پھر کمیں۔ ایمان کے معانی: (امن) الايمان کایک معنى شريعت محمدى مانطاليكم کات بي - چنانچا يت كريمه: "إِنَّ الَّذِينَ امْنُوْا وَالَّذِينَ حَادُوْا وَالنَّطِرِي وَالصَّبِينَ مَنْ أَمَّنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأخِرِ وَعَمِلَ صْلِحًا فَلَهُمُ آجْرُهُمْ عِنْلَارَ إِلَى " (سودة المقرقاً يس مر 62) بیشک ایمان دالے نیز یہودیوں اور نصرانیوں اور ستارہ پرستوں میں سے وہ کہ سیچے دل سے اللہ اور پچھلے دن پر ایمان لائی اورنیک کام کریں ان کا تواب ان کے رب کے پاس ہے۔ ادرایمان کے ساتھ ہروہ مخص منصف ہوسکتا ہے جوتو حید کا اقر ارکر کے شریعت محمدی سائنڈ ایکٹر میں داخل ہوجائے اور بعض



سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

تغسيربيضاوي(ږي)

فرآبرت



[سورة البقرة (2): آية 7]

حَتَمَ اللهُ عَل قُلُوبِهِمْ وَعَل تَمْعِهِمُ وَعَلى أَبُصادِ هِمْ غِشاوَةٌ وَلَهُمْ عَذابٌ عَظِيرٌ (7)

خَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمُ وَعَلى سَمْعِهِمُ وَعَلى أَبُصارِ هِمُ غِشاوَةً تعليل للحكمِ السابقوبيان لما يقتضيه.

والختم الكتم، سمى به الاستيثاق من الشيء بضرب الخاتم عليه لأنه كتم له والبلوغ آخرة نظراً إلى أنه آخر فعل يفعل في إحرازة. والغشاوة: فعالة من غشاة إذا غطائد بنيت لما يشتمل على الشيء، كالعصابة والعمامة ولا ختم ولا تغشية على الحقيقة. وإنما المراد بهما أن يحدث في نفوسهم هيئة تمر نهم على استحباب الكفر والمعاصي، واستقباح الإيمان والطاعات بسبب غيهم، وانهما كهم في التقليد وإعراضهم عن النظر الصحيح، فتجعل قلوبهم بحيث لا ينفذ فيها الحق، وأسماعهم تعاف استماعه فتصير كأنها مستوثق منها بالختم، وأبصارهم لا تجتلى الأيات تعاف استماعه فتصير كأنها مستوثق منها بالختم، وأبصارهم لا تجتلى الآيات عليها. وحيل بينها وبين الإمصار، وسماد على الاستعارة مثل قلوبهم عليها. وحيل بينها وبين الإمصار، وسماد على الاستعارة ختماً وتغشية. أو مثل قلوبهم ومشاعر هم المؤوفة بها بأشياء ضرب جماب بينها وبين الاستنفاع بها معاً وتغطية، قُلُوبهمُ وَسَمَعِهمُ وَأَبُصارِ هِمُ. وبالا فعال في قوله تعالى: وقد عبر عن إحداث هذه الهيئة بالطبع في قوله تعالى: أُولئك اللَّيني طَبَعَ اللهُ على وقد من حيث الما تقرب عالى في وله تعالى: وحيانية على وتغلية، ومن حيث إن الميكنات بأسر ها مستدنة إلى الله تعالى: وَجَعَلما قُلُمَة مثل الما ورا من الما على وهى من حيث إن الميكنات بأسر ها مستدنة إلى الله تعالى: وَجَعَلما قُلُم على

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تفسیر بیضاوی (۵۷) کی ترج ۱۲۲ کی ا سورة التغرة ومن حيث إنها مسببة مما إقترفوة بدليل قوله تعالى: بَلْ طَبِّعَ اللهُ عَلَيْها بِكُفُرِهِمْ وقوله تعالى: ذلِكَ بِأَنَّهُمُ آمَنُوا ثُمَّر كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلى قُلُوبِهِمْ وردت الآية داعية عليهم شناعة صفتهم ووخامة عاقبتهم. ''اللَّد نے ان کے دلول پر ادر کا نوں پر مہر کر دی ادران کی آنکھوں پر کھٹا ٹوپ ہے ادران کے لئے بڑا عذاب''۔ میہ آیت کریمہ ماقبل کلام میں بیان کردہ تھم کی علت سبب اوران کا مقتضی ہےاور ساتھ ہی ساتھ ان کی وضاحت اور بیان مفردکلمات کے معانی: الختم يبمعنى كتم بجس كامطلب چھپانا ہے۔ 2- کی چز پرمہرلگا کراسے قابل دنوق بنادینے کوبھی ختم کہتے ہیں کیونکہ کی چز پرمہرلگا کراس چیز کو پوشیدہ رکھنا ہوتا ہے۔ 3۔ وہ ختم کامعنی کی چیز کے آخراورا نتہاءکو پنچنا بھی ہے کیونکہ کی چیز کے حفوظ کرنے میں مہر لگانا آخری فعل ہوتا ہے۔ الغشاوة بيفعاله كے وزن پر بے اور غشاه كامعنى اس نے اس كود هانپ ليا سے مشتق ہے اور بيدوزن اس چيز پر دلالت کرنے کے لئے بنایا گیا ہے جو کی چیز پر شتمل اور کپٹی ہوئی ہوتی ہے۔ جیسے عصاب پیس کامعنی گردہ اور پٹی ہے کیونکہ گردہ میں بھی پچھافرادہوتے ہیں اور پٹی زخم پر کپٹی ہوئی ہوتی ہےاتی طرح عمامۃ بمعنی پگڑی فعالۃ کےوزن پر ہے کیونکہ دہ بھی سرکو د حاني ہوئے ہوتی ہے۔ (مزیدامام بیناوی رحمة اللد تعالی علیه اس کا جواب دے رہے ہیں کہ جب ان کے دلوں ، کا نوں پر مہر لگا دی گئی اور ان کی آنکھوں پر پردہ ڈال دیا تمیا توایمان نہ لانے کی وجہ سے انہیں عذاب عظیم کی دعید کیوں سنائی تک ہے۔ ) امام بینادی فرماتے ہیں کہ حقیقت میں نہ تو مہر لگائی کنی اور نہ ان کی آنکھوں کے سامنے پر دے حاکل کئے گئے بلکہ مجاز أ اس حقیقت کو بیان کیا جار ہاہے جوانہوں نے خود پیدا کر لی کہ ناحن کہ بات سجھتے ہیں اور نہ اسے سنتے ہیں اور نہ ہی اللہ کی قدرت کی آیات کود کیھتے ہیں کیونکہ جب انہوں نے کفرعناداور گناہوں کے ارتکاب کی وجہ سے خودایس حالت پیدا کر لی تو اس کو ختم ادر غشاوة کے ساتھ تعبیر کردیا گیااس حالت نے انہیں کفراور معاصی کو پسند کرنے اور ایمان واطاعت کونا پسند کرنے کاعادی بنا د یا ہے ادراس حالت کے پیدا ہونے کے سبب ان کی گمراہی۔، اندھی تقلید میں انہاک ہے جس سے وہ صح نظر وفکر سے اعراض کرنے لگے ادراس حالت نے ان کواپیا بنا دیا کہ جن کی بات ان کے دلوں پر انڑ انداز نہ ہوتی اور اس نے کا نوں کونا کارہ اور مادف بنادیاجس کی دجہ سے دوحق کی بات سننے سے نفرت کرنے لگے تو کو یا دوا پیے ہو گئے جیسے ان پر مہر لگا کرانہیں بند کر دیا گیا ادران کی آنکھیں اسی طرح ہو گئے کہ دہ ان آیات کو جوان کے نفوس واطراف عالم میں پھیلا دی گئی ہیں۔انہیں دیکھنے سے عاجز

https://archive.org/details/@zohaibhasanattar

شۇرۇالتىقرۇ تغسير بيضاوى (٥٦) ٢٥ ٢٠٠ ہو کیج تواب ان کی حالت ایسی ہوئی کہ ان کی آکھیں دیمیتی ہی نہیں اور نہ ہی ان آیات سے بھیرت حاصل کرتی ایں تو کو یا ان کے سامنے پر دو حاک کر کے انہیں ڈ حانب دیا گیا ہواور وہ پر دوان آیات اوران کی روش لگا ہوں کے درمیان دیکھنے میں آٹ ین تحیااب ای حالت کوبطور استعار د مشیلید اللد کریم نے ختم اور غشاوة کے ساتھ تعبیر فرمادیا یا ان کے دلوں پرناکارہ مشاعر کو ایس اشیاء کے ساتھ تشبیہ وے دی گئی ہے جن کے اپنے اور ان سے لغع حاصل کرنے کے درمیان پردے حائل کرد بینے گئے ہوں تو اس چیز کو ختم اور تغشیبة کے ساتھ تشبید دی می ہے۔ اور بیے کیفیت جوان کے اندران کی غلط کاریوں کی وجہ سے پیدا کر دی تئیں اس کو بھی طبع سے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے فرمای و أُولئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصادِهِمْ. (سودة المعل آيس مهر 108) یہ ہیں وہ جن کے دل اور کان اور آنکھوں پر اللہ نے مُہر کردی ہے۔ اور بھی اس حالت کواغفال کے ساتھ تعبیر کیا جیسے ارشاد باری تعالی ، وَلا تُطِعُ مَنْ أَغْفَلُنا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنا (سورة الكهف آيت مير 28) اوراس کا کہانہ مانوجس کا دل ہم نے اپنی یا دسے غاقل کردیا۔ اور مجمی اس کوقساوت کے ساتھ بیان کیا گیاجس طرح اللد کریم کا ارشاد ہے، وجعلنا قلوبهم قسية اورأن كول مخت كردية - (سورة المائدة مت نبر 13) اوراس کیفیت کواللہ تعالیٰ کی طرف منسوب کرنے کی وجہ سے ہے کہ بیمکنات میں سے ہے اور تمام ممکنات کی نسبت اللہ کریم ہی کی طرف کی جاتی ہے کیونکہ وہ تمام کی تمام حقیقت اس کی قدرت سے معرض وجود میں آتی ہے۔اور اس اعتبار سے کہ ان کے دلوں اور آنکھوں پر مہر لگانا اور ان کی آنکھوں کے سامنے پر دے حاکل کرنا ان کے گفروعنا داور ان کے گنا ہوں کی وجہہ ہے ہے۔ یعنی اس حالت کے پیدا کرنے کے وہ خودسب ہیں۔ المدريم كاقول ب: بلطبع الله عليها بكفرهم کہ انڈ کریم نے ان پر کفر کی وجہ مہر لگادی ہے اور دوسرے مقام پر ارشا دفر مایا: ذالك بأنهم امدوا ثمر كفروا فطبع على قلوبهم ادر بیہ عذاب اس وجہ سے سے کہ وہ ایمان کے آئے پھر مرتد ہو کر کفر اختیار کیا تو ان کے دلوں پر مہر لگا دکی گئی اس لئے ان کے برے اور بیج تعل اور برے انجام کی مزاحمت اور ان کی قباحت کوظاہر کرنے کے لئے بیآیت طیبہ ذکر کی گئی ہے۔ واضطربت المعتزلة فيه فلكروا وجوهاً من التأويل:

| 36                             | <u> سُوْرَةُ الْہَعَرَةُ</u>    |                                                                           | تفسيربيضاوي(س)                 |                            |
|--------------------------------|---------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|----------------------------|
| ة لهم،                         | مرحتى صار كالطبيعا              | عن الحق وتمكن ذلك في قلوبها                                               | ، أن القوم ليا أعرضوا          | الأول                      |
|                                | · ·                             |                                                                           | بالوصف الخلقي المجبول          |                            |
| خالية                          | لتى خلقها الله تعالى            | ال قلوبهم بقلوب البهائم ا                                                 | »: أن البرادية تمثيل ح         | الثاني                     |
| طأرت                           | به الوادى إذا هلك. و            | تم الله عليها. ونظيرة: سال ب                                              | فطن. أو قلوب مقدر خا           | عن ال                      |
|                                | ·                               | •                                                                         | مقاء إذا طالت غيبته.           |                            |
| إقداره                         | <mark>باکان صدور د</mark> عنه،  | حل الشيطان أو الك <b>اف</b> ر، لكن ل                                      | ي: أن ذلك في الحقيقة ف         | الغالہ                     |
|                                |                                 |                                                                           | إياة أسند إليه إسنادا          |                            |
| لحصيل                          | به لمريبق طريق الي <sup>ت</sup> | ت في الكفر واستحكمت بحيث                                                  |                                |                            |
|                                |                                 | تمرلم يقسر هم إبقاء على غر                                                |                                | - ·                        |
|                                |                                 | مید مرید رسم<br>بیه إشعار علی تمادی أمر هم ف                              | •                              |                            |
|                                |                                 | يي <sup>ي</sup> استار -ی مانان اسر - در                                   |                                | · · · ·                    |
| [                              | [= a                            | ا كانت الكفرة يقولون مثل:                                                 | لوالبغي.<br>دأسرك محكامة إ     |                            |
|                                |                                 | ، ۋلىك الكفرة يقولون مىل.<br>با وَبَيْنِكَ حِجَابٌ تهكماً واست            |                                |                            |
| ، بعر                          | ېراء بېچر کلونه ند              |                                                                           |                                |                            |
|                                |                                 | كِتابِوَالْمُشْرِكِينَ الآية.                                             | الاين تقروا من آهرات           |                            |
| •                              |                                 |                                                                           |                                |                            |
|                                | · .                             |                                                                           | ساوة كواللدكي طرف منسوب        |                            |
| ونظريات ركقتر                  | رف کرنے میں علیحدہ علیحد        | ظاہران افعال کی نسبت اللہ تعالی کی طر                                     | ، المسنت اجماعت اوراصحاب       | معتزله                     |
| •                              | \$                              |                                                                           | · ·                            | -U!                        |
| •                              | , · · ·                         |                                                                           | ررجه ذیل بین:                  | جوكدمز                     |
|                                |                                 |                                                                           | ركانظريه:                      | اصحاب ظام                  |
| ماریکا کر ز                    | و کہتر ہیں کفراد، مساحی ک       | کی نسبت اللد کریم کی طرف حقیق ہے و                                        |                                |                            |
|                                |                                 | ق بنے ہیں سر میں ان کرتے ان کے د<br>لگادی گنی ہے جس کی وجہ سے نہ دو حق با |                                |                            |
|                                |                                 |                                                                           |                                |                            |
| بي لوندوه و م <u>ي</u> ه منتخب | پردلامت کرنے وا <b>ن ا</b> یامت | ل کردیئے گئے ہیں جن کی وجہ سے حق<br>ب                                     | ا ملتوں ہے <i>ہات پر درک</i> ے | <u>بین</u> اوران ک         |
|                                | • • • •                         | -0.                                                                       | ن سے بصیرت حاصل کر شکتے ہ      | میں اور نہ <sup>ی</sup> ں! |
|                                |                                 |                                                                           |                                |                            |

تفسير بيضاوى (درى) ما تحري الم Silv سُوَرَقُالُبَعَرَةُ امام بیناوی ان کی تر دید کرتے ہوئے کیستے ہیں، کہ حقیقت میں ندان کے دل اور کان مہرز دہ ہیں اور ند ہی ان کی آنکھوں ے دسامنے پرد بالکائے میں اس اس لیے پہاں ختم اور غشاوة کی نسبت اللہ کریم کی طرف حقیق نہیں بلکہ ان کوبطور استعارة تمثیلیہ ذکر کیا تمیا ہے اور ان ے ناکارہ اعضاء کو تم اور غشا وہ سے ساتھ تشبید دی من ہے اور مشہ کو حذف کردیا کمیا ہے اس لئے انہوں نے فرمایا · لاختم ولاتغشيه یعنی نہ ہی حقیقت میں مہرلگا کی گئی اور نہ ہی ان کی آنکھوں پر پر دے ڈالے گئے۔ معتزله كانظربيه: کہتے ہیں کہ یہاں ان الفاظ کا نہ چیتی معنیٰ مراد لیں جائز ہے اور نہ ان کورب تعالیٰ کی طرف منسوب کرنا جائز ہے۔ کیونکہ سی کے کانوں اور آنکھوں پر پردہ ڈالنااور نیک اعمال سے روکنا بہت براہے اورجس طرح برے افعال سرانجام دینا جائز نہیں ای طرح ان کواللہ کریم کی طرف منسوب کرنا بھی جائز نہیں اس لئے یہاں ان کا مجازی معنی مراد ہوگا جس کی چند درج ذیل توجيهات ہوسکتی ہیں۔ 1 - یہاں پرالند کریم نے کفار کے تن سے اعراض کرنے اوران کے دلوں میں کفر کے رائخ ہونے کو خلیقی دصف کے ساتھ تشبیہ دی ہے یعنی کفراور گمراہی ان کے دلوں میں اس قدر پختہ ہو چکی ہے کہ گویا ان پرمہر لگا دی گئی ہے اس لئے وہ حق قبول کرنے سے رکے ہوئے ہیں اور اس تشبید یے کو ختم اور غشاوہ کے ساتھ تعبیر فرمایا۔ 2۔ کفار کے ایمان سے خالی دلوں کوان جانوروں کے دلوں کے ساتھ تشبیہ دی گئی جوعفل سے خالی ہیں یا ان کوایسے دلوں ے ساتھ تشبید دی گئ ہے جن سے متعلق فرض کر کیا گیا ہے کی ان پر مہر لگ چکی ہے اور بیا سی طرح ہے جیسے کسی کی ہلا کت کو دادی کی طرف اور کمبی جدائی کو عنقاء کی طرف منسوب کرلیا جاتا ہے۔ اور کہا جاتا ہے کہ سالبهالوادى کہ دادی اسے بہا کرلے گئی اور طارتبهالعنقاء عنقاء پرندہ اسے اژ اگر لے گیا۔حالانکہ نہ ہی وادی نے سی کوہلاک کیا اور نہ ہی عنقاءا ژ اگر لے گیا۔ 3۔ختم اور اضلال در حقیقت شیطان یا کافر کافتل ہے۔لیکن ان سے بیعل اللہ کریم کے انہیں قدرت دینے سے صادر ہوااس لیے اس کی نسبت اس کی طرف کردی گئی جیسے سبب کی نسبت مسبب کی طرف کردی جاتی ہے بیداستاد حقیق نہیں بلکہ مجازی 4۔ کافروں کے دلوں میں کفراس قدر پختہ ہو چکا تھا کہ سوائے جبر واکرا، کے ایمان لانے کا کوئی راستہ باتی ندتھا ، اور

| Bi 6                    | سُوَدَقُالُمَقَرَةُ                            | Det INA State                                                                             | تفسيربيضاوى(س)                                              |                                                  |
|-------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| ں کیا ملکہ انہیں        | اوجه ستصان يرجبروا كراونهي                     | بن سے اور سز او جزا کے مستحق ہونے کی                                                      | ل نے انہیں مکلف بنانے کی غرم                                | البدكريم عرقوج                                   |
| ماتھ <sup>تش</sup> بیدے | اكك كوختم اورغشاوة ك                           | ن کرنا کو یا ایمان لا نے سے روکنا تھا تو                                                  | جھوڑ دیا اورا یمان لانے پر تجبور                            | ا ہتی حالت پر                                    |
| ,                       |                                                |                                                                                           | -                                                           | كرتعبير كرديا.                                   |
| المع يقينى تعاادر       | کتے بیان فرماد یا کہ اس کا وقو                 | ااوراس فعل کونعل ماضی کے ساتھ اس                                                          | ختیهاوراضلال <i>آخر</i> ت می <i>ن ہوگا</i>                  | -~-5                                             |
|                         | · ·                                            |                                                                                           | رمان باری تعالیٰ دلالت کرتا ہے<br>ا                         |                                                  |
|                         |                                                | جوههم عميًا وبكمًا وصمًا                                                                  |                                                             |                                                  |
|                         |                                                | دنگااور بہرہ کرکے اٹھا تھیں گے۔                                                           | ے دن چروں کے ب <b>ل اندھا،</b> کو                           | <b>#</b>                                         |
|                         |                                                |                                                                                           |                                                             | <u>مىن:</u>                                      |
| لهرله                   | لهوتيقن وقوعه ويث                              | إنما أخبر عنه بالماضي لتحقة                                                               | س: أن ذلك في الآخرة، و<br>·                                 | الساد                                            |
| -                       |                                                |                                                                                           | _                                                           | قولەت                                            |
|                         |                                                | مُوهِهِمْ عُمْياً وَبُكُماً وَصُمًّا.                                                     | -                                                           |                                                  |
| نفرون                   | كة، فيبغضونهم وين                              | قلوبهم بسبة تعرفها الملائ                                                                 | ، أن المراد بالختم وَسَمُ                                   | والسابع                                          |
| ضلال                    | لله تعالى من طبع وإ                            | بنا وكلامهم فيما يضاف إلى ا                                                               | 4                                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·            |
|                         |                                                |                                                                                           |                                                             | ونحوهم<br>* م                                    |
| ·                       | <b>.</b>                                       |                                                                                           |                                                             | <u>ار جمير:</u><br>                              |
| ف جارے                  | ت دیتے ہیں اس کے بچھنے<br>پر                   | ، محمد ملاً طلالیہ جس کا م کی آپ ہمیں دعو<br>مرکز                                         | ر لفار حود نہا کرتے شیکھے کہ اب<br>سمبر ہو ہیں              | 6- چونل                                          |
| ہاری آنگھوں             | ت کی بات سنتے ہی ہیں اور<br>ایپ را افغا کر سیر | ادر ہمارے کا نوں پر بوجھ ہے کہ دو <del>ت</del> ز<br>تہ ہر نہیں تہ ہیں ایل ستہ میں نئیں سے | ہے بیونلہ دہ یہ بات بھتے ہی ہیں<br>اکا بید سے میں کہ لکہ    | دلول پر پردہ ہے۔<br>س                            |
|                         |                                                | ہے ہی نہیں تو اسی کوبطوراستہزاءا نہی کے<br>سرخہ معہد ورار نہیں اور استہزاءا نہیں کے       |                                                             |                                                  |
| ان میں اور ان<br>حب     | ہے بن سے ملائکہ انبیس پہچا<br>سر یہ یہ دور ک   | رول پرآخرت میں ایسے نشانات لگانا<br>اسمانی زیر کنی زمین                                   | سے مراد لفارے دنوں پراور چہ<br>یہ کہ زلگہ ہے۔ ہوں یہ اور چہ | ا حتم<br>بغض الد نف                              |
| <b>او داور سم سے</b>    | ا کے ان بنی تشانات کو غشہ                      | ہان نہ لانے اور کفراختیار کرنے ہوں                                                        | ت کرے یں اور نید شامات آیا                                  | سے <sup>م</sup> ل اور <i>مر.</i><br>نعبیر کردیا۔ |
|                         | r' .                                           |                                                                                           |                                                             |                                                  |
|                         |                                                |                                                                                           | •                                                           | يتن:                                             |
|                         | <b>.</b>                                       | ۱۳ می از ایر                                          | وبهم                                                        | وعلىتثم                                          |
| عليه،                   | وللوفاق على الوقف                              | الى: وَخَتَمَ عَلى سَمْعِهِ وَقُلْبِهِ                                                    | ، على قلوبهم لقوله تع                                       | معطوف                                            |
|                         | https://arcl                                   | for more books click on the<br>nive.org/details/@zc                                       | <sup>link</sup><br>bhaibhasanattari                         |                                                  |

;

تغسير بيضاوى (س)

ولأنهبا لما اشتركا في الإدراك من جميع الجوانب جعل ما يمنعهما من خاص فعلهما الختم الذي يمنع من جميع الجهات، وإدراك الإيصار لما اختص بجهة المقابلة جعل المانع لها عن فعلها الغشاوة المختصة بتلك الجهة، وكرر الجار ليكون أدل على شدة الختم في الموضعين واستقلال كل معهما بالمكم. ووحد السبع للأمن من اللبس واعتبار الإصل، فإنه مصدر في أصله والمصادر لا تجمع. أو على تقدير مضاف مثل وعلى حواس سمعهم.

شوزة البتلزة

والإيصار جمع بصر وهو: إدراك العين، وقد يطلق مجازاً على القوة الباصرة، وعلى العضو وكذا السبع، ولعل المراد بهما فى الآية العضو لأنه أشد مداسبة للخدم والتغطية، وبالقلب ما هو محل العلم وقد يطلق ويراد به العقل والمعرفة كما قال تعالى: إنَّ في ذلِكَ لَنِ كُرى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ. وإنما جاز إمالتها مع الصاد لأن الراء المكسورة تغلب المستعلية لما فيها من التكرير. وغشاوة رفع بالابتداء عدد سيبويه، وبالجار والمجرور عدد الاخفش، ويؤيده العطف على الجملة الفعلية. وقر بالنصب على تقدير، وجعل على أبصار هم غشاوة، أو على حذف الجار وإيصال الخدم بنفسه إليه والمعنى: وختم على أبصار هم بغشاوة، أو على حذف الجار وإيصال الخدم بنفسه إليه والمعنى: و »غشوة« بالكسر مرفوعة، وبالفتح مرفوعة ومنصوبة و »عشاوة« بالعين الغين المعجمة.

ترجمہ: نذکورہ بالاع ارت میں وعلی سمعهم کا عطف علی قلومهم پر ہے اور اس عطف کی تائید میں تین دلائل بیش کے گئے ہیں۔ 1 - قرآن کریم کوایک دوسری آیت میں اللہ تعالی ارشار فرما تا ہے، ختھ الله علی سمعهم و قلبه نیم اللہ علی سمعهم و قلبه 2 - تمام قراء کا اس پر الفاق ہے کہ علی معمد ات م کیا جاتا ہے جو اس کا مابعد سے اعرابی تعلقہ منقطع کرویتا ہے۔ 3 - تمام قراء کا اس پر الفاق ہے کہ علی معمد ان حاصل کر نے میں شریک ہیں اس الیے ان دونوں کو ان کے خاص فعل

ي تفسير بيضاوى (٥٠٥) ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ادراک سے روکنے کے لئے جو مالع بنایا کما ہے، دہ ختم ہے جو ساری جہات سے ادراک کرنے سے ردکتی ہے میں علی سمعهم کے علی قلوبھم پرعطف کا تقاضا کرتا ہے چونکہ ابعداد کا ادراک مرف ساسنے اور مقابلہ والی جہت کے ساتھ خاص ہے اس لئے مانع بھی وہ بنایا جوان کے سمامنے والی جہت سے ادراک کرنے سے روک دے اور دہ ہے غشا وقد معطوف عليدادر معطوف پرعلى حرف جرمكرر ذكركيا حميا ب تاكه دونوس مقامات لينى سمع اور قلب پرممركى شدت ير دلالت کرے اور دونوں کے مستقل بالحکم ہونے کوظا ہر کرے کیونکہ جب حرف جرمکرر ہوگا تو اس کا عامل بھی مکرر ہوگا اور عامل کا تراراس بات پر دلالت کرتا ہے کہ مہر بھی شدید ہوگی اور معطوف ومعطوف علیہ پر بھی مستقل تکم ہوگا۔ اس مقام پر علی سمعهم كوعلى قلوبهم يرعطف كياكمات توسوال يدب كمعطوف عليدجع باورمعطوف واحدبجس كوجمع كمميرى طرف مفاف كياكياب بداس بات كاشعور دلاتاب كديها لجمى على اسماعهم مونا جاب تعاندكد على سمعهم توامام بيضاوي في اس كاجواب ميد ياب كرسم كلفظ كومفر دلان كي تين وجو بات بي -1 - يهان التباس كاانديشه ب كيونكه بديات واضح ب كد مخاطبين يريد بات ملتبس نهيس موكى كدايك بى كان اور مع مس کفارمشترک ہوں گے کیونکہ دسم بمعنی کان ان اشیاء میں ہے ہے جو متصل ہوتی ہیں اور اس کو ہرا یک سمجھتا ہے۔ کہ کان ہرفر د کالگ بی ہوتے ہیں جیسا کہ کہاجا تاہے۔ اشتريت راس كبشتين میں نے دومینڈ ھوں کا سرخریدااب ہرایک کومعلوم ہے کہ دومینڈ ھوں کا ایک سرنہیں ہوتا بلکہ دوالگ الگ ہوتے ہیں چونکہ التباس کااندیشنہیں اس لیے راس داحد ذکر کردیا ای طرح مذکورہ بالا آیت میں ہوگا۔ 2-چونکہ سمع مصدر ہے اور مصدر ہمیشہ داحد ہی ذکر کیا جاتا ہے اس لئے اصل کا اعتبار کرتے ہوئے سمع کالفظ واحد ذکر فرماديا 3- یا ترص سے پہلے مضاف محذوف ہے اور محذوف پر اعتماد کرتے ہوئے سمع م م کر فرماد یا اصل عبارت، على حواس سمعهم ہے۔ ولابصار بصرٍ کی جمع ہےجس کا معنی ہے ادراک العین یعنی آنکھوں سے ادراک کرنا ،لیکن مجاز اس کا اطلاق قوت ماصرہ اور دیکھنے کے آلات پر ہوتا ہے یہاں بھی اس سے مرادقوت باصرہ یا آلہ ہے اس لیے اس کوجمع لایا گیا۔ اس طرح سمع کا بھی مجاز أقوت ساعت اور سننے کے آلدیعنی کان پر بھی اطلاق ہوتا ہے لیکن ان دونوں سے عضوم اد ہے۔ جس کے ساتھ دیکھا اور سنا جا سکتا ہے کیونکہ مہر لگانے اور ڈھانپنے کے لیے عضو ہی مراد لیتا مناسب ہے اور قلب سے م ادگوشت کا وہ ککڑ امراد ہے جوسنو بری شکل کا ہوتا ہے اورعلم کامل ہوتا ہے اور مجاز آاس کا اطلاق عقل اور معرفت پر بھی ہوتا ہے جبيا كهاللدكريم كاارشاد:



اِنَّ فِی خَلِكَ لَنِ تُحرى لِبَتَنْ كَانَ لَهُ قَدَّلْتٍ. بِحَمَّك اس میں تقبیحت ہے اس صحف کے لیے جس کے پاس عقل دمعرفت ہے۔ یہاں لفظ قلب عقل دمعرفت کے معنی میں استعال ہور ہا ہے۔

علىابصارهم

یں صاد کردا ، کے خربت کی طرف امالہ کرنا بھی جائز ہے باوجودان بات کے کہ صاد حروف مستعلیہ میں ہے ہادران میں امالہ جائز میں ۔ کیونکہ امالہ کا مطلب ہے کہ فتح اور الف کو کسرہ اور یا ، کی طرف مائل کر کے پڑھا جائے یعنی ان کوادا کرتے ہوئے آواز پست کی جائے ۔ جبکہ حروف مستعلیہ کوادا کرتے ہوئے آداز کو بلند کیا جاتا ہے اور اس مقام پر امالہ اس لئے کیا جاتا ہوئے آواز پست کی جائے ۔ جبکہ حروف مستعلیہ کواد اکرتے ہوئے آداز کو بلند کیا جاتا ہے اور اس مقام پر امالہ اس لئے کیا جاتا ہوئے آواز پست کی جائے ۔ جبکہ حروف مستعلیہ کواد اکرتے ہوئے آداز کو بلند کیا جاتا ہے اور اس مقام پر امالہ اس لئے کیا جاتا ہوئے کہ الف کے بعد راء کمور ہے جس کواد اکرتے ہوئے تا میں تکر از پیدا ہوتا ہے کو یا را کمورہ دور اکے قائم جاتا ہوتا ہے کا وجہ سے اس کو حروف مستعلیہ پر غلبہ دیتے ہوئے الف اور فتہ کو یا ء کے خرج کی طرف مائل کر کے پڑھا جاتا ہے اور غشا وہ کر ہ ہونے کے باوجود سیو پر کو نزدیک مبتداء ہے اور مرفوع ہے، اور احفش کے نزدیک پیڈ طرف کا فاعل ہونے کی وجہ سے مرف کر

غشاوة على ابصارهم

کو ختم اللہ (جملہ فعلیہ) پر عطف کرنا بھی اس کی تائید کرتا ہے اور غشاوہ کو نعل محذوف کا مفعول بناتے ہوئے منصوب مجمی پڑھا گیا ہے اور اس سے پہلے جعل نعل محذوف ہوگا اصل عبارت یوں ہوگی۔

وجعلعلى ابصارهم غشاوة

اور غشاوة سے پہلے حرف جرتھا جس کو حذف کر کے تعل کو بلا واسطداس کی طرف متعدی کر دیا گیا ہے۔ اصل میں بغشاوة تھااوراس کوعین کے ضمد کے ساتھ آخری حرف کے رفع کے ساتھ اور عین کے فتحہ اور آخری حرف کے نصب کے ساتھ مجمی پڑھا گیاہے۔

لیعنی غُشاوة اور غَشاوة به دونوں لغتیں عام مشہور ہیں۔ اس کو غشاوة اور غشاوة بھی پڑھا گیا ہے اور اس طرح غِشوَة ، غشوة اور غَشووة بھی پڑھا گیا ہے اور بعض قاریوں نے غشاوة کو عشاوة (ع کے ساتھ ) بھی پڑھا ہے۔ متن:

. وَلَهُمْ عَلابٌ عَظِيمٌ

وعيد وبيان لما يستحقونه. والعذاب كالنكال بناءً، ومعنى تقول: عذب عن الشيء ونكل عنه إذا أمسك، ومنه الماء العذب لأنه يقمع العطش ويردعه ولذلك سمى نقاخاً وفراتاً، ثم اتسع فأطلق على كل ألم قادح وإن لم يكن نكالاً، أي: عقاباً يردع



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

تفسير بيضاوى (٢٠٥) ومنتجو ١٢٢

**7**. Ĩ

الجانى عن المعاودة فهو أعمر منهما. وقيل اشتقاقه من التعذيب الذى هو إزالة العذب كالتقذية والتمريض. والعظيم نقيض الحقير، والكبير نقيض الصغير، فكما أن الحقير دون الصغير، فالعظيم فوق الكبير، ومعنى التوصيف به أنه إذا قيس بسائر ما يجانسه قصر عنه جميعه وحقر بالإضافة إليه ومعنى التنكير في الآية أن على أبصارهم نوع غشاوة ليس مما يتعارفه الناس، وهو التعامى عن الآيات، ولهم من الآلام العظام نوع عظيم لا يعلم كنهه إلا الله.

اس آیت کریمہ میں بھی کافروں کے لئے دعمید ہےاوراس سز اکا ذکر بھی جس کے دہ مستحق ہیں۔عذاب کالفظ معنی اور صیغہ کے اعتبار سے نکال کی طرح ہے یعنی دونوں لفظوں کا ایک ہی معنی ہے اوان کا معنی رو کتا ہے۔عرب کہتے ہیں عذب عن المشی و نہ کل عنہ اذا امساک

جب كونى شخص كى كام مدرك جائة كتم بيل كدده ال مدرك كيا ادراى مدين مي بن كولماء العذب كتبح بيل كور تما مدرك ما مدرك حتاب ال وجب شيري بانى كونقا حادر فرات بيمى كتبح بيل بحريجاز أاس كا اطلاق بر يوجل درد بر بوف لظائر چده ال سز احد به بوجو يحرم كود وباره جنايت كرف مدوك ديتى جادر بدلفظ يعنى عذاب تكال ادر عقاب دونو ل حتام جادر يعض في كما عذاب كا لفظ تعذيب من بناج من كا مطلب جعده چز كوز اكل كرنا جس طرح تعذيبة كامتنى آنكو من عام جادر يعض في كما عذاب كا لفظ تعذيب من بناج من كا مطلب جعده چز كوز اكل كرنا جس طرح تعذيبة كامتنى آنكو من عام جادر يعض في كما عذاب كالفظ تعذيب من بناج من كا مطلب جعده چز كوز اكل كرنا جس طرح تعذيبة كامتنى آنكو من عنام جادر يعنى كامتنى مرض كود دركرنا مي يعنى مريض كي تياردارى ال طرح اجتها نداز مي كرنا كدائ كامرض ذاكل بوجائر - اور تعض كامتنى مرض كود دركرنا مي يعنى مريض كي تياردارى ال طرح اجتها نداز مي كرنا كدائ كامرض ذاكل بوجائر - اور تعريض كامتنى مرض كود دركرنا مي يعنى مريض كي تياردارى ال طرح اجتها نداز مي كرنا طرح عظيم كبير مي بلندتر بوتا ج - اور اس مقام برعذاب كونظيم كى صفت مراض موفوف كرنا ال وجب جرك جرد مي كران طرع عظيم كبير مي بلندتر بوتا ج - اور اس مقام برعذاب كونظيم كى صفت مي منا تقد موصوف كرانال وجب جرد مي كران معلوم بوت بيل اور ان معام كوكره ذكر كرانال وجه مي كما تعموم موف بين اور اس محاور مقير مينان كران دوم عنا بير مين ال معن اور ان مقام اور منا و منان وجود في كران كى المحصول برجو برده ميد و اس كا دوم عنا بير مين اور ان مراد ان معام برده بين دردم عذابول كرما تعار اور اوره آيات بينات كود كي معاوم بوت بيل اور اس معاور اور مير بين معلوم بوت بيل اور ان معار اور ان مي تعنان وجود كران كى المحصول برجو برده مينان اور ان كر الي عظيم دردول معاد مين اور ان من المن من من كرمان و مين مي اين اور ان كى المحصول برجو برده مينان مينا اور ان كر الي عظيم دردول معام لوگ معارف بول اور اور من مينات كر و تعني كر موان اور كون مين مينان اور اور كر مينان كر المن مي مينان اور ان كر الم مينان اور مي منان مي اور ان كر الي عظيم دردول مي ايك عليم مينان مين اور ان مي خوس كر مينان مي مينان اور مير كر مينان كر مينان كر مينان مي اور مينان مي اور مي مينان مي الم مينان مي اور مي مينان مي مينان مي مينان مي مينان

(ختم)الختموالطبع (Seal) کے لفظ دوطرح سے استعال ہوتے ہیں بھی توختمت اور طبعت کے مصدر ہوتے ہیں اور اس کے معنی کسی چیز پر مہری کی

تفسير بيضاوى (درى) منتج ١٢٢ ٢ سُوْرَقُالْبَعَرَةُ طرح نشان لگانا کے ہیں اور بھی اس نشان کو کہتے ہیں جومہرلگانے سے بن جاتا ہے۔ مجاز آبھی اس سے سی چیز کے متعلق وتوق حاصل کرلیما ادراس کا محفوظ کرنا مراد ہوتا ہے جیسا کہ کتابوں یا دردازوں پرمہرلگا کر انہیں محفوظ کردیا جاتا ہے۔ کہ کوئی چیزان کے اندر داخل نہ ہو۔ قر آن میں ہے۔ "خَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى أَبُطرٍ هِمْ غِشُوَةٌ " (سورة المدرة ايس مدر 7) اللہ نے ان کے دلوں پر اور کا نوں پر مہر کر دی اور ان کی آنگھوں پر کھٹا توپ ہے۔ " وَحَتَمَر عَلى سَمْعِة وَقَلْبِهِ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِ بِإِغْشُوَةً" (سورة الجالية آيت مدر 23) اوراس کے کان اور دل پر مبرا کا دی اور اس کی آنگھوں پر پر دہ ڈالا۔ اوربھی کسی چیز کا اثر حاصل کر لینے سے کنابیہ ہوتا ہے جیسا کہ مہر نقش ہوجا تا ہے اور اس سے ختمت القرآن کا محاورہ ہے۔ لينى قرآن ختم كرايا\_اورآيت كريمه: " خَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِ مَروَعَلَى أَبُطرِ هِمْ غِشُوَةٌ " (سورةالبقرة آيت مرر) التد فے ان کے دلوں پر اور کا نوں پر مہر کر دی اور ان کی آنگھوں پر گھٹا ٹوپ ہے۔ اورآيت: التُلُ اَرَايَتُمُ إِنُ اَخَنَ اللهُ سَمْعَكُمُ وَابُصْارَ كُمْ وَخَتَمَ عَلى قُلُوبِكُمُ " (سورة الانعام آيت عبر 40) ہیم فرماؤ بھلا بتاؤتوا گرالنڈتمہارےکان اور آنگھ لے لےاور تمہارے دلوں پر فہر کردے۔ میں عادت الہیہ کی طرف اشارہ ہے کہ جب انسان اعتقاد باطل بامحر مات کے ارتکاب میں حدکو پینچ جاتا ہے اور کسی طرح حق کی طرف (النفات نہیں کرنا تو اس کی ہیئت نفسانی کچھالیں بن جاتی ہے کہ گناہوں کواچھا سمجھنا اس کی خوبی بن جاتی ہے۔ گوياس کے دل پر مېرلگ جاتى ہے۔ چنانچہ اى معنى ميں فرمايا: "أُولئِكَ الَّذِينَ طَبّعَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبُصارِهِمْ" (سورة النعل آيت مرد 108) یہ بن وہ جن کے دل اور کان اور آنکھوں پر اللہ نے مہر کر دی ہے۔ ای طرح آیات کریمہ: " وَلَا تُطِعُ مَنُ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتَّبَعَ هَوْ لهُ وَكَانَ آمُرُ لأُورُطًا " (سورة الكهف آيت مدر 28) جس کا دل ہم نے ابنی یا دسے غافل کردیا اور وہ اپنی خواہش کے پیچھے چلا اور اس کا کا م حد سے گز رگیا۔ "وَجَعَلُنا عَلى قُلُوبِهِمُ أَكِنَّةُ أَنْ يَفْقَهُولاً" (سورة الانعام آيت مر 25) ادران کے دلول پر پر دہ ڈال دیتے ہیں کہا سے تجھن سکیں۔ " وَجَعَلُنا قُلُوبَهُمُ قَاسِيَةً" (سورةالمائدةآيت مرد 13)

VESTICA ZEL سورة المقرة فالتربي تفسير بيضاوى (٧٠) Sel. اوران کے دلوں کو سخت کردیا۔ میں افعال کن اور قس**اوۃ سے بھی علی التر تیب پہ**ی معنی مراد ہیں۔ قول جبائي: جبائی کہتے ہیں کہ اللہ کے کفار کے دلوں پر مہر لگانے کامنہوم بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے دلوں پر الیمی علامت قائم کردیتے ہیں کہ فرشتے ان کے كفر سے آگاہ ہوجاتے ہیں اوران کے حق میں دعائے خیر نہیں كرتے لیكن سہ بے معنى تک بات ہے۔ كيونکہ اگریہ کتابت محسوس ہوتو اصحاب التشریخ کوبھی اس کا ادراک ہونا ضروری ہے اور اگر سراسر عقلی اور غیرمحسوس ہے تو ملائکہ ان کے عقائد باطلہ سے مطلع ہونے کے بعد اس قشم کی علامات سے بے نیاز ہیں۔ بعض نے کہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے مہر لگانے کے معن ان کے ایمان ندلانے کی شہادت دینے سے ہیں۔اور آیت کریمہ: " الْيَوْمَر نَخْتِمُ عَلى أَفُواهِهِمْ " (سورة يْسَآيت مرد 65) آج ہم ان کے مونہوں پر مُہر کردیں گے۔ اس کے معنی سے ہیں کہ وہ کلام نہیں کر عمیں گے اور آیت میں نبی کریم ملائظ تی ہم کو خاتہ النبید فرمانے کے معنی سے ہیں کہ نبی کریم سائن ایلی نے اپنی آمد سے سلسلہ نبوت کی کمل کردیا ہے (اور آپ کے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا)۔ مِسَك كي مهر: التُدكريم كافر مان آيت : " خِت احمة مِسْكٌ " (سورة المطففين آيت نمبر 26) جىن كى مېرمىك كى ہوگى۔ میں بعض نے کہا ہے کہ ختا ہے **معنی مایختم ب**و کے ہیں یعنی وہ چیزجس سے مہر لگائی جائے مگر آیت کے معنی سے ہیں کہ اس کا آخری لفظ اور بیان میں باقی ماندہ جھوٹ مسک کی طرح میکے گا اور بعض نے اس سے بیمراد لی ہے کہ اس پر کستوری کی مہر گلی ہوئی ہوگی مگر بیہ ہے معنی سی بات ہے۔ کیونکہ شراب کو بذات خودلذت ہونا چاہے اگر وہ بذات خودلذت لذیذ بنہ ہوتو اس پر میک کی مہر لگا ناچنداں مفیز ہیں ہوسکتا ،اور نہ ہی اس کی لذت میں اضافہ کا باعث بن سکتا ہے۔ نوٹ: لفظِ اللہ کی تحقیق گزرگنی ہے۔ مغنى قله (ق ل ب) قلوب جمع قلب الشی سے معنی کسی چیز کو پھیر نے ادرا یک حالت سے دوسر کی حالت کی طرف پلٹنے کے ہیں جیسے قلب المتوب (کپڑ پے کو الثنا) اور قلب الانسان کے متن انسان کواس کے راستہ سے پھیرد بینے کے ہیں۔ قرآن میں ہے: https://archive.

شورة التغزة تغسيربيعناوي (رى) K 120 X "يُعَلِّبُ مَنْ يَشَأَءُوَ يَرْحُمُ مَنْ يَشَأَءُ وَإِلَيْهِ تُعْلَبُونَ " (سورة العدكبوس آيس مير 21) عذاب ويتاب فصيح باب اوردتم فرماتا بجس پر چاب اور شهيں اي كى طرف كا مراب -معنی ساعت: (maring) السبع. قوت سامعه (Hearing) کان میں ایک حاسد کا نام ہےجس کے ذریعہ آوازوں کا ادراک ہوتا ہے ادراس کے معنی سننا (مصدر) بھی آتے ہیں ادر مجمى اس ي خودكان مرادلياجا تاب - چنانچ قر آن ميں ب: " حَتَمَ اللهُ عَلى قُلُوبِهِمْ وَعَلى سَمْعِهِمْ " (سورة البعرة آيس مبر 7) الله ف ان کےدلول پراور کا نول پرمم کردی۔ اور کبھی لفظ ساع کی طرح اس سے مصدری معنی مرادہوتے ہیں (لیعنی سننا) چنا نچے قرآن مجید میں ہے: " إِنَّهُمُ عَنِ السَّبْحِ لَمَعْزُولُونَ " (سورة الشعراء آيس مر 212) وەتوسننے کى جكم سے دوركرد بي كے إي -"أَوُ أَلْعَى الشَّبْعَ وَهُوَ شَهِيُلٌ" (سور 8 ق آيت مر 37) یا کان لگائے اور متوجد ہو۔ اور کمجی سمع کے معنی فہم وند برادر کمجی طاعت بھی آجاتے ہیں مثلاتم کہو۔اسمع ما اقول لک میری بات کو بچھنے کی کوشش كرولم تسمع ماقلت لكتم في ميرى بات مجمى نيس قرآن مجيد مي ب: " وَإِذا تُتَلَى عَلَيْهِم آياتُنا قَالُوا قَلْسَمِعْنا لَوُ نَشاء لَقُلُنا " (سورة الإنفال آيت مرد 3) اورجب ان پر ہماری آیتیں پڑھی جائیں تو کہتے ہیں ہاں ہم نے سنا ہم چاہتے توالی ہم بھی کہد ہے۔ معني بصارت: (بصر) البصر (The Sight,Seeing) کے معنی آنکھ کے ہیں جیسے فرمایا؛ " وَمَا آمُرُكا إِلَّا وَحِدَةٌ كَلَبْح بِالْبَصَرِ " (سورة العبر آيت مرد 50) ادر جارا کام توایک بات کی بات ہے جیسے پلک مارتا۔ سورة احزاب ميں فرمايا: اورجبکه تصلک کزرہ کمنیں نگاہیں۔ "وَإِخْرًاغَتِ الْأَبْصَارُ " (مورةالاجزاب آيت نمبر 10)

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ (121) تغسير بيضاوي (س) بصره اوربصيرت: نیز توت بینائی کوبصر کہد لیتے ہیں اور دل کی بینائی پر بصرہ اور بصیرت دونوں لفظ ہو لے جاتے ہیں قرآن میں ب: " فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطاءتك فَهَمَرُكَ الْيَوْمَر حَدِينُ" (سودة قاب مهر 22) توہم نے تجھ پر سے پر دوالٹھایاتو آج تیری نگاہ تیز ہے۔ لفظ غشاوة كالمعنى: (غشو)غشيةغشاوةوغشاء (To hide) اس کے پاس اس چیز کی طرح آیا جواہے چھپائے غشاوۃ (اسم) پر دہجس ہے کوئی چیز ڈ حانب دی جائے قر آن میں "وجَعَلَ عَلى بَصَرٍ فِي غِشاوة " (سورة الجاثية آيت نبر 23) اور اس كى آنكمول پر پرده د ال ديا-عذاب كامفهوم: (Torture) العذاب (Torture) سخت تکلیف دیناعذبه تعذیبا اے عرصه درازتک عذاب میں بتلار کھا۔ قرآن میں ہے۔ " لَأُعَذِّبَتَهُ عَناباً شَبِينًا " (سورةالنبل آيت مبر 21) ضرور میں اسے سخت عذاب کروں گا۔ لفظ عذاب کی اصل میں اختلاف یا یاجا تا ہے۔ بعض کہتے ہیں کہ بیہ عذب (ض)الرجل کےمحاورہ سے مشتق ہے یعنی اس نے (پیاس کی شدت کی وجہ سے ) کھانا اور نیند چھوڑ دی اور جو تخص اس طرح کھانا اور سونا چھوڑ دیتا ہے اسے عاذب و عذوب کہا جاتا ہے لہٰذا تعذیب کے اصل معنی ہیں م كى كوبعوكا اور بيدارد ب يراكسانا -عظم كالغوى واصطلاحي معنى: (عظم) العظم (Bone) عظم الشنبي کے اصل معنى کمى چیز کى بٹرى کے بڑا ہونے کے ہیں مجازا ہر چیز کے بڑا ہونے پر بولا جاتا ہے خواہ اس کا تعلق حس سے ہو یاعقل سے اور عام اس سے کہ وہ مادی چیز ہو یہ عنی ی قرآن میں ہے: " عَنابَ يَوْمِ عَظِيمٍ" (سورةالزمرايت مرد 13) بر ب سخت دن کاعذاب تھا۔



سُوْرَقُالُبَعَرَةُ

" قُلُ هُوَ نَبَاً عَظِيْهُ " (ص آيسه مرد <sup>67</sup>) تم فرماؤده بر ي خبر ب-

تغسير بهضاوی (س)

## [سورة البقرة (2) : آية 8] وَمِنَ التَّاسِ مَنُ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَما هُمُ بِمُؤْمِنِينَ <sup>(8</sup>)

ترجمہ: •• اور پچھلوگ کہتے ہیں کہ ہم اللّٰداور پچھلےدن پرایمان لائے اور دہ ایمان دالے بیں''۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنَّا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِر

لما افتتح سجانه وتعالى بشرح حال الكتاب وساق لبيانه، ذكر المؤمنين الذين أخلصوا دينهم لله تعالى وواطأت فيه قلوبهم ألسنتهم، وثنى بأضدادهم الذين محضوا الكفر ظاهراً وباطناً ولم يلتفتوا لفتة رأساً، ثلث بالقسم الثالث المذبذب بين القسمين، وهم الذين آمنوا بأفواههم ولم تؤمن قلوبهم تكميلاً للتقسيم، وهم أخبت الكفرة وأبغضهم إلى الله لأنهم موهوا الكفر وخلطوا به خداعًا واستهزاءً، ولذلك طول في بيان خبثهم وجهلهم واستهزأ بهم، وتهكم بأفعالهم وسجل على عمههم وطغيانهم، وضرب لهم الامثال وأنزل فيهم إنّ المُنافِقِينَ في التَّرْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وقصتهم عن آخرها معطوفة على قصة المُقرِّينَ.

والناس أصله أناس لقولهم: إنسان وأنس وأناسي فحنفت الهبزة حذفها في لوقة وعوض عنها حرف التعريف ولذلك لا يكاد يُجْمَع بينهما.وقوله:

إنَّ المنايا يَطَلِعُنَ على الإناس الآمنِينَا شاذ. وهو اسم جمع كرجال، إذلم يثبت فعال فى أبنية الجمع. مأخوذ من أنس لأنهم يستأنسون بأمثالهم. أو آنس لأنهم ظاهرون مبصرون، ولذلك سموا بشراً كما سمى الجن جناً لاجتنابهم. واللام فيه للجنس، ومن موصوفة إذ لا عهد فكأنه قال: ومن الناس ناسٌ يقولون. أو للعهد والمعهود: هم الذين كفروا، ومن موصولة مراد بها ابن أبى وأصحابه ونظر اؤلا، فإنهم من حيث إنهم صمهوا على النفاق دخلوا فى عداد الكفار المختوم على قلوبهم، واختصاصهم بزيادات

تفسير بيضاوى (٥٦) منتخر ١٢٨

زادوها على الكفر لا يأبى دخولهم تحت هذا الجنس، فإن الاجداس إنما تتدوع بزيادات يختلف فيها أبعاضها فعلى هذا تكون الآية تقسيباً للقسم الثانى. واختصاص الإيمان بالله وباليوم الآخر باللكر، تخصيص لما هو المقصود الاعظم من الإيمان وادعاء بأنهم احتازوا الإيمان من جانبيه وأحاطوا بقطريه، وإيذان بأنهم منافقون فيما يظنون أنهم مخلصون فيه، فكيف يما يقصدون به التفاق، لأن القوم كانوا يهوداً وكانوا يؤمنون بالله وباليوم الآخر إيماناً كلا إيمان، لاعتقادهم التشبيه واتخاذ الولد، وإن الجنة لا يدخلها غيرهم، وأن الدار لا تمسهم إلا أياماً معدودة وغيرها، ويرون المؤمنين أنهم آمنوا مثل إيمانهم. وبيان لتضاعف خبثهم وإفراطهم في كفرهم، لأن ما قالوة لو صدر عنهم لا على وجه الخداع والنفاق وعقيدتهم عقيدتهم لم يكن إيماناً، فكيف وقد قالوة تمويهاً على المسلمين وتهكماً بهم. وفي تكرار الباء ادعاء الإيمان، حكيف وقد قالوة تمويهاً على المسلمين وتهكماً بهم. وفي عام المول هو التلفظ ما يفيد، ويقال يمعنى المقول، ولم على المسلمين وتهكماً بهم. وفي علم المول هو التلفظ ما يفيد، وقال المعان المالم من المالم من علي المعر منا علم من أن ما قالوة لو صدر عنهم لا على وجه الخداع والنفاق وعقيدتهم عقيدتهم لم يكن إيماناً، فكيف وقد قالوة تمويهاً على المسلمين وتهكماً بهم. وفي تكرار الباء ادعاء الإيمان بكل واحد على الاصالة والاستحكام.

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

ينتهى. أو إلى أن يدخل أهل الجنة الجنة، وأهل النار النار لأنه آخر الاوقات المحدودة. .

> ''اور پجھلوگ کہتے ہیں کہ ہم اللہ اور پچھلے دن پرایمان لائے اور دہ ایمان دالے نہیں''۔ اس آیت کریمہ کا ماقبل سے دوطرح کاتعلق ہے: 1۔معنوی 2۔ لفظی

> > معنوى تعلق:

ال سورت کی ابتداء میں ایک عظیم الشان کتاب کے تذکر سے سے کی تن ہے۔ اس دعویٰ کہ ساتھ کہ بیددہ کتاب ہے عاجز کرنے والی اور اللہ تعالی کی طرف سے نازل کردہ ہے اور اس میں شک وشبہ کی تنجائش بھی نہیں۔ پھر جن کی رہنمائی کے لئے اس ہدایت والی کتاب کو نازل کیا گیا تو ان کے احوال واوصاف اور ان کا انجام بیان کیا گیا اور دونوں جہاں میں کا میا بی کی خوشخبری بھی سنائی گئی۔ بعض لوگوں نے نے اس کو تہہ دل سے قبول کرلیا اور بعض نے انکار کر دیا۔ لہٰذا اس اعتبار سے اس پر ایمان لانے اور نہ لانے والوں کی تین تسمیس ہیں: (1) مخلص مومن (2) ظاہر آاور باطنا انکار کرنے والے۔



سورةالبعرة

تغسير بيضاوى (درى)

یپلا کروہ مونین: وہ خوش قسمت جنہوں نے قرآن پاک کوتہ دل سے قبول کیا اور اس پڑ کس کر کے منزل مقصود کو پالیا ، ابدی سعادتوں اور فلاح وکا مرانی سے اپنے دامنوں کو بھر لیا ان کو تقین جیسا بہترین لقب دیا تھیا اور ان کو دائمی ہدا پت اور ابدی فلاح کی خوش خبری سنادی۔ دوسر اگروہ کا فرین:

149 Jan 149

وہ از لی بد بخت جنہوں نے اپنے کفر اور کنا ہوں کی دجہ سے اس کتاب حق کو مانے سے انکار کردیا اور اس کی آیات بیٹات کا مشاہدہ کرنے اور اس کے بینچ کا جواب نہ دے سکنے کے باوجود ظاہر کی اور باطنی طور پر کفر پر مصر بہ ہے اور جس طرح ان کا دل کفر کی گندگی سے آلودہ تھا۔ اسی طرح اپنے ظاہر کی اور عمل سے بھی اس کا ثبوت پنی کرتے د ہے اور مانے سے صاف انکار کرتے رہے جس کی وجہ سے انہیں دائمی عذاب کا مستحق ہونے کی دعید سائی کئی اور انہیں کا فرین کے لقب سے ملقب کیا گیا۔ تنیسر اگر وہ منافقین :

تیسرا کروہ منافقین کا ہے جنہوں نے اپنی جان ادر مال کی حفاظت کی خاطر اور دنیاوی مال کے حصول کے لئے ، بظاہر اسلام کا لبادہ اوڑ ھلیا مگر دل میں کفر ہی رہا زبان سے اسلام کا دعوٰ ی لیکن حقیقت میں کفر میں ہی مبتلا رہے اور ان کی دور خی پالیسی کی وجہ سے ان کومنافق کہا کیا ان کی مثال نبی کریم ملین تقدیم نے اس بکری سے دی ہے جونر کی تلاش میں دور یوڑ وں ک درمیان پھرتی ہے بھی ایک ریوڑ میں جاتی ہے اور بھی دسر کے گروہ میں جاتھ تی جاتے ہے۔ اس جلری سے دی ہے جونر کی تلاش میں دور یوڑ وں ک طلتے ہیں تو کہتے ہیں ہم ایمان لے آئے اور جب کا فروں سے ملتے ہیں تو کہتے ہیں کہ تم مار سے منافقین جب بھی مومنوں سے کرر ہے تھے۔

تو چونکہ ان کا ظاہر اور تھا اور باطن اورا یسے لوگ دین دملت کے لئے بہت بڑا خطرہ ہیں اور عام آ دمی کے لئے ان کو پیچا نتا مجمی تقریباً نامکن ہے۔ اس لئے اللہ کریم نے ان کے حالات اور احوال سے پر دہ اٹھانے کے یکلام کے مختلف اسلوب اور انداز اپنائے اور ضرب الامثالی بیان فرما تمیں تا کہ موننین ان کی مکاری اور خفیہ سازشوں سے باخبر رہیں اور ان دشمنان دین و ملت سے اپنا دفاع کرلیں ان کے احوال اور اوصاف بیان کرنے پر بی اکتفان بیں کیا بلکہ ان اندو ہناک انجام تھی بیان فرماد یک اور فرمایا کہ بے شک منافقین دوزخ کے سب سے نچلے کڑھے میں ہوں گے۔ احرافی تعلق:

وادعا طفہ ہےاوراس کے بعد جومنا تقین کا قصہ بیان کیا گیا ہے اس سارے کا عطف کفر پر اصرار کرنے والوں کے پورا قصہ پر ہے ایک جملہ کا عطف دوسرے جملہ پرنہیں۔ کفر پر اصرار کرنے والے، ان کے واقعات اور حالات جو بیان کئے گئے ہیں جو بیان کئے گئے ہیں، وہ تمام معطوف علیہ ہیں اور اس واد کے بعد منافقین ان کے تمام دا قعات، اوصاف اور احوال کی

تفسير بيضاوى («ى) بي ترجي ١٨٠ من المرجة البقرة البقرة الم

وضاحت کے لئے بیان کرہ ضرب الامثال معطوف ہیں۔تو کو یا ایک پورے قصے اور کہانی کا عطف کے قبیل سے ہوگا۔ جس میں انفرادی جملوں کی مناسبت کا لحاظ رکھنا ضروری نہیں ہوتا بلکہ اس عطف میں دونوں تصوں کے بیان کردہ مضامین کا لحاظ ہوتا ہے اور ان کی مناسبت کود یکھاجا تا ہے۔ الناس کی لغوی شخصیت:

Silos !

والناس اصله اناس (People)

ومن الناس : الناس سے پہلے من بعض کے معنی میں ہے اصل میں بعض الناس ہے اس کے صیغہ میں چندا حمّال ہیں۔ پہلا احتمال :

مید جن کا صیغہ ہے اور اس کا انس ، ناس یا انسان ہوگا۔ بیاصل میں الناس ہے یا اناس ہوگا۔ اناس میں اس سے پہلے ہمزہ تخفیفا گرا دیا گیا جیسے اُلو قدیمتن کمصن ۔ سے پہلے ہمزہ کو حذف کر کے لوقۃ پڑھا جاتا ہے۔ انس میں ہمزہ کو حذف کرنے ک بعد اس کے عوض میں اس سے پہلے ال کا اضافہ کر دیا گیا ہے چونکہ اس سے پہلے ہمزہ محذوف کے عوض میں ال داخل کر دیا گیا ہے اس لیے ال اور ہمزہ دونوں ایکھے ذکر نہیں کئے جاتے البتہ درج ذیل شعر میں ان دونوں کو جمع کیا گیا ہے تو ہی گا الاستعال ہے اور شاذ ہے۔

إِنَّ المنايا يَطَلِعُنَ على الإناس الآمنِيدَا

مطمئن اورغافل لوگوں پر موتیں اچا نک آپڑتی ہیں۔

اس میں الاناس پرال اورہمز ہ دونوں جمع ہیں کیکن بیشذ وز کے قبیلہ سے ہے۔ دوسرااحتمال:

یا بیرض کا صیغه بین بلکه اسم جمع ہے۔اوراسم جمع وہ کلمہ ہے جودو سے زیادہ افراد پر دلالت کرتا ہے۔ کیونکہ بیرجمع کے اوزان میں سے سمی وزن پر بھی نہیں ہے جیسے ز حال بھیڑ کے مذکر اور مونث بنچے کو کہتے ہیں اور اس جمع کی مثال د ھط اور قوم وغیرہ ہے۔ تیسر ااحتمال :

- یہ نسبی جمعنی بھولنا سے مشتق ہے اصل میں ناسبی تھا (مجمولنے والے) حذف یا کے بعد طوناں ہوگا۔ نوٹ :الناس کا لفظ امام بیضادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے نز دیک جمع کا صیغہ نمیں بلکہ اسم جمع ہے۔ کیونکہ اس کا وزن فعال ہے اور بیدوزن جمع کے اوز ان میں استعال نہیں ہوتا گویا بیہ زحال کے وزن پر ہے۔
  - اس كاماده اشتقاق:

اس کامادہ اشتقاق میں تین احمال ہیں ۔جو کہ مندرجہ ذیل ہیں ۔



1- بیانس بمعنى محبت والفت سے شتق بے چونكدانسان كا جرجر فردايك ددمر ، محبت والفت كرتا ہے، اس ليح اس كم

2- بیموانسة معنى بعدردى اور مخوارى كرنے سے مشتق بوناس كامنى بيدوكا كدورا يكدومرے كے ساتھ بعدوى اور مخوارى كرنے سے مشتق بوناس كامنى بيدوكا كدورا يك دومرے كے ساتھ بعدوى اور مخوارى كرنے اور مخوارى كرنے سے مشتق بوناس كامنى بيدوكا كدورا يك دومرے كے ساتھ بعدوى اور مخوارى كرنے اور مخوارى كرنے سے مشتق بوناس كامنى بيدوكا كدورا يك دومرے كے ساتھ بعدوى اور مخوارى كر بيد

3- بدانس سے مشتق ہے جس کا معنی ہے دیکھنا۔ دیکھی وہی چیز جاتی ہے جو طاہر ہوتی ہے جو کسانیان بھی طاہر ہوتا ہے اور وہ دیکھا جاتا ہے اس لیئے انہیں اناس کہا جاتا ہے۔

جس طرح جنوں کوجن اس لئے کہتے ہیں کہ دہ پوشیدہ اور تخفی ہوتے ہیں ادرانسان کو بشر کہنے کی دجہ بھی بھی ہے کیو تکہ بشر ظاہر کی جلد اور کھال کو کہتے ہیں البتہ پیر کرم شاہ صاحب رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے بشر کو بشر کہنے کی وجہ یہ تعلی سے کہ بشر کا معتی ایک چیز کو دوسر کی چیز سے ملانا ہے جو کہ انسان کی تخلیق اللہ تعالیٰ کے دست قدرت سے ہوئی اس لئے اسے بشر کہتے ہیں۔ الناس سے کون لوگ مراد ہیں؟ اس کے متعلق دوتول ذکر کئے گئے ہیں۔

ں میں بھی دواختال ہیں یا تو بیاسم موصول ہے اور مابعد کلام اس کا صلہ ہے۔ (2) یا بیہ من نگرہ کے عظم میں ہے اور موصوفہ ہے اور بعد والا جملہ اس کی صفت ہے اصل عبارت اس طرح تعلی و صن الناس ناس بقول امنا لوگوں کی جنس سے بچھا بیےلوگ ہیں جو امنا کہتے ہیں۔ یقول بیہ صفارع کا صیغہ ہے اور قول سے مشتق ہے اس کا اطلاق کئی معانی پر ہوتا ہے۔ 1۔ ایسے کلمات کا تلفظ کرنا جو کس معنی کا فائدہ دیتے ہوں اس اعتبار سے اس کا اطلاق کمل جملہ پر بھی ہوگا۔ 2۔ اس کا اطلاق ایسے مفرد الفاظ پر بھی ہوتا ہے جو کس معنی اور نسبت حکمیہ پر دلالت کرتے ہیں۔ 3۔ ایسے کلمات کا اطلاق ایسے مفرد الفاظ پر بھی ہوتا ہے جو کس معنی اور نسبت حکمیہ پر دلالت کرتے ہیں۔

المعاوى (درى) بي المحر المالي المحر المالي المورة المتقرة المتقرة المتقرة المتقرة

4۔ رائے اور مذہب کوبھی قول کہتے ہیں۔ مذہب سے مراد وہ اعتقاد ہے جس کو مجتہدین میں سے کوئی اختیار کر لے <sub>اور</sub> جب اسے کوئی قومی دلیل مل جائے اور وہ زائل ہوجائے۔ اعتر اض:

> اس مذکوره بالا آیت کریمه میں جن چیز ول پرایمان لا ناضر درمی ہے ان میں سے صرف دوکوذ کر فرمایا۔ ایک ایمان باللہ اور

> > دوسراايمان بإلآخرة

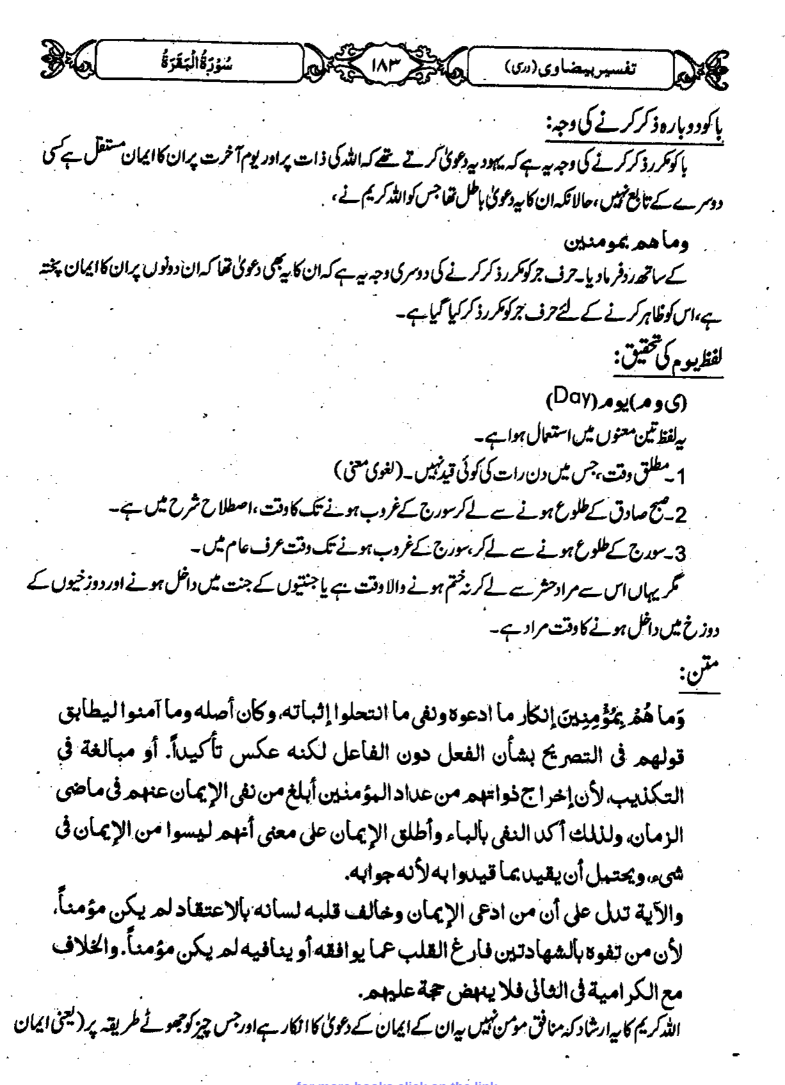
اور باقی ایمانیات کوذ کرنہیں فرمایا مثلاً رسالت ، نبوت ، ملائکہ دغیر ہتوان دونوں کوذ کر کر کے ساتھ خاص کیوں کیا؟ جواب : ایمان سے مرادصرف دوچیزین نہیں بلکہ اس سے مرادتما م ایمانیات ہیں مگر ان دوکو ذکر کرنے کی چند وجو ہات

1-ایمان سے مقصود اعظم ہے یعنی اللہ کی ذات پرایمان لا نااور یوم آخرت پر ،اس کوذ کر کر دیا۔

2۔ یہودی اللہ تعالیٰ پر، یوم آخرت پر ایمان لانے کا دعو ی کرتے سے تو انہیں یہ بتلا نامقصود تھا کہ جن دو چیزوں پر ایمان لانے میں تم مخلص ہونے کا دعوٰ ی کرتے ہودہ بالکل باطل ہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی ذات سے متعلق ان کا نظر یہ تھا کہ اس نے حضرت عزیر علیہ السلام کوا پنا بیٹا بتا لیا تھا۔ اوردہ مخلوق میں سے کسی کی مثال ہوسکتا ہے حالا نگہ نہ اللہ تعالیٰ کی کوئی مثل ہے اور اس کی کوئی اولا دیے۔ اور نہ اسے اولا دکی ضرورت ہے دہ ہر اس نقص سے منزہ اور پاک ہے جوجہم کے خواص سے ہو، تو یہود کا توحید پر ایمان لانے کا دعوٰ ی بالکل جمونا افتر اء ہے اور آخرت کے متعلق بجیب دغر یہ نظریات سے جواخل می کوئی مثل ہے اور دعوٰ ی کے مخالف سے دہ کی الکل جمونا افتر اء ہے اور آخرت کے متعلق بیں ہو کا اور انہیں عذاب تہیں دیا جائے گا۔ اگر انہیں دعوٰ ی کے مخالف سے دہ کہت کی سوائے یہود کے کوئی داخل نہیں ہو گا اور انہیں عذاب تہیں دیا جائے گا۔ اگر انہیں عذاب دیا بھی گیا تو وہ صرف چنددن ہوگا جن میں وہ تجھڑ کی عبادت کرتے دے اور ہیں عذاب تہیں دیا جائے گا۔ اگر آنہیں عذاب دیا بھی گیا تو وہ صرف چنددن ہوگا جن میں وہ تجھڑ کی عبادت کرتے دیم اور ہیں میں اور ہیں ایمان کے علام والی ن عذاب دیا بھی گیا تو وہ میں نظر ہو یا اختر اور ہوں گی اور کمی کی جان ہیں ہو گا اور انہیں عذاب تہیں دیا جائے گا۔ اگر آنہیں عذاب دیا بھی گیا تو وہ می خود کہتے دو تعرین میں وہ تھی میں اور کی عبادت کرتے دیم اور ہیں میں دیا جائے گا۔ اگر آنہیں عذاب دیا بھی گیا تو اور ان کے معلق ہی اہدی ہوں گی اور کمی کہتے کہ دوہ فانی ہیں اور کمی کیتے کہ دوباں خشروں تو تھو ہو تیت ہو ہو تھا ہیں اور کر تی کی توں کے تعلق جمی دو تا تیں ہو ہو تھی کے لیے تھی دوبان کی بلندیں ہوں گی اور کر می کہتے کہ دوہ فانی ہیں اور کمی کہتے کہ دوباں خشروں تی تھو ہو تو تی کی دوبان خال ہو تا ہے تھی کہ تو ہو تو تو ہو تھا ہے ہو ہو توں ہو تو توں ہو تو توں ہو تھی توں ہو تھی دوبار توں کی خال ہو تو تا ہو ہوں توں ہو تو توں کی تو تا ہے تو ہو توں ہو تو تا ہو ہو توں ہو تو توں کی توں ہو توں کی تو توں ہو تو تا ہو توں ہو تا ہو ہو توں ہو توں ہو توں کی توں ہو توں ہو

اس مذکورہ بالا بحث سے ثابت ہو گیا کہ ان کا اللہ کریم پر اور آخرت پر ایمان لانے کا دعویٰ بالکل باطل ہے۔ 3۔ وہ بید دعویٰ کرتے تصح کہ انہوں نے مبداء (اللہ کی ذات) اور معاد یعنی آخرت پر ایمان لا کر کمل ایمان حاصل کر لیا ہے۔ اور اللہ کریم نے ان کے اسی دعویٰ کی تر دید فر مادی۔

4۔ پیظاہر کرنامقصود ہے کہ جن چیز وں پرایمان کے اخلاص کاان کا دعویٰ ہے اس میں بھی وہ منافق ہیں دغیرہ دغیرہ





وی اہوں نے تابت سرحے کی سبت اپلی سرحت کی تھی ، کلام اس سے مطابق ہوجا تالیکن یہاں ماضی سے صیغہ سے مماتر نئی منافقین نے صراحة اپنی طرف جس فعل کی نسبت کی تھی ، کلام اس سے مطابق ہوجا تالیکن یہاں ماضی سے صیغہ سے ساتھ نئی کرنے کی بچائے اسم فاعل کا صیغہ استعال فر ما کر ان سے ایمان کی نفی کی ہے تا کہ ان سے جھوٹا ہونے میں مبالغہ اور تاکید کا اظہار کیا جائے کیونکہ ماضی سے صیغہ سے ساتھ ان سے زمانہ ماضی میں ایمان کی نفی کرنے کی بچائے اسم فاعل کا صیغہ ذکر فرمان زیادہ بلیغ ہے کیونکہ ماضی سے صیغہ سے ساتھ ان سے زمانہ ماضی میں ایمان کی نفی کرنے کی بچائے اسم فاعل کا صیغہ ذکر فرمان زیادہ بلیغ ہے کیونکہ اسم فاعل سے صیغہ سے ساتھ ان سے ایمان کی نفی کرنا ان کو مونین سے شار سے خارج کرنا ہے کیونکہ اس انداز تلطم میں تینوں زمانوں میں ان سے ایمان کی نفی ہوجاتی ہے اور تکنڈ یہ میں مبالغہ اورا نکار میں تاکید پیدا کر پر با کا اضافہ بھی کیا گیا ہے اور میں ان سے ایمان کی نفی ہوجاتی ہے اور تکنڈ یہ میں مبالغہ اورا نکار میں تاکید پیدا کرنے کے لیے خبر پر با کا اضافہ بھی کیا گیا ہے اور میں ان سے ایمان کی نفی ہوجاتی ہے اور تکنڈ یب میں مبالغہ اورا نکار میں تاکید پیدا کرنے کے لیے خبر پر با کا اضافہ بھی کیا گیا ہے اور میں ان سے ایمان کی نفی ہوجاتی ہے اور تکنڈ یب میں مبالغہ اورا نکار میں تاکید پیدا کر اس کا میں ایس کی زیان کے اقرار کے خالف ہو (یعنی زبان سے وہ ایمان کا اقر ارکر لیے کی تھد این قبلی حاصل نہ ہو ) دہ موئ نہیں ہو میں میں پر میں ای سے بی دول ایس نہ ہی کرتی کہ جو خص زبانی شہاد تین کا اقر ارکر ہے اور اس کا دل زبان کی خالفت اور موافقت

ادر کرامیہ کے ساتھ جوانختلاف ہے وہ دوسری بات میں ہے یعنی اس کا دل تصدیق اور تکذیب سے خالی ہواس لئے بیہ آیت اس کے خلاف حجت نہ ہوگی کیونکہ منافقین کا دل زبانی اقر ار کے خالف ہوتا ہے۔ بی صاب

لفظ الناس ك اصل:

(نوس)الناس(People)

بعض نے کہا ہے کہ اس کی اصل اناس ہے۔ ہمزہ کو حذف کر کے اس کے عوض الف لام لایا گیا ہے۔ اور بعض کے نزدیک نبی سے مقلوب ہے اور اس کی اصل انسیان بر وزن افعلان ہے اور بعض کہتے ہیں کہ یہ اصل میں ناس ینوس سے ہے جس کے معنی مضطرب ہوتے کے ہیں۔

قرآن میں ہے: " قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ" (سورةالناس آیت نمبر 1) تم کہومیں اس کی پناہ میں آیا جوسب لوگوں کارب۔ تحقیق لفظِقول:



نو ٹ ذایمان ، مااور لفظ اللہ کی تحقیق کر رچک ہے۔

## [سورة البقرة (2) : آية 9] يُخادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينُ آمَنُوا وَما يَخْدَعُوْنَ إِلَّا ٱنْفُسَهُمْ وَما يَشْعُرُوْنَ (<sup>9</sup>)

------''فریب دیاچاہتے ہیں اللہ اورایمان والوں کو، اورحقیقت میں فریب نہیں دیتے گرا پنی جانوں کوادرانہیں شعور نہیں''۔ متمور :

يُخادِعُونَ اللهَ وَالَّذِينَ آمَنُوا

الخدع أن توهم غيرك خلاف ما تخفيه من المكروة لتنزله عما هو فيه، وعما هو بصددة من قولهم : خدع الضب إذ توارى فى جحرة، وضب خادع وخدع إذا أوهم الحارش إقباله عليه ثم خرج من باب آخر وأصله الإخفاء ومنه المخدع للغزانة، والاخدعان لعرقين خفيين فى العنق، والمغادعة تكون بين اثنين. وخداعهم مع الله ليس على ظاهرة لأنه لا تخفى عليه خافية، ولأنهم لم يقصدوا خديعته. بل المراد إما مخادعة نرسوله على حذف المضاف، أو على أن معاملة الرسول معاملة الله من حيث إنه خليفته كما قال تعالى: مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أطاعَ الله. إنَّ الزّيت يُبايعُونَك إلَّما يُبايعُونَ الله. في معهم بإجراء أحكام المسلمين عليهم، وهم عندة أخبت الكفار وأهل الدرك الاسفل من النار، استخداجا لهم وامتثال الرسول صلى الله عليه وأهل الدرك الاسفل من النار، استدراجا لهم وامتثال الرسول صلى الله عليه مثل منيعهم صورة صنيعهم مع الله تعالى من إظهار الإيمان واستبطان

ويحتمل أن يرادب يُخادِعُونَ يخدعون لأنه بيان ليقول. أو استئناف بن كر ما هو الغرض منه، إلا أنه أخرج فى زنة فاعل للمغالبة. فإن الزنة لما كانت للمغالبة والفعل متى غولب فيه، كان أبلغ منه إذا جاء بلا مقابلة معارض ومبار استصحبت ذلك، ويعضده قراءة من قرأ يَخْدَعُونَ. وكان غرضهم فى ذلك أن يدفعوا عن أنفسهم ما يطرق به من سواهم من الكفرة. وأن يفعل بهم ما يفعل بالمؤمنين من الإكرام

سُوُرَةُ الْبَقَرَةُ

تفسير بيضاوى (درى) ما محد ١٨٢

والإعطاء، وأن يختلطوا بالمسلمين فيطلعوا على أسرار هم ويذيعوها إلى منابذيهم إلى غير ذلك من الاغراض والمقاصد.

وَما يَخْدَعُونَ إِلَّا ٱنْفُسَهُمُ قراءة نافع وابن كثير وأبى عمرو. والمعنى: أن دائرة الخداع راجعة إليهم وضررها يحيق بهم. أو أنهم فى ذلك خدعوا أنفسهم لما غروها بذلك. وخدعتهم أنفسهم حيث حداثتهم بالامانى الفارغة وحملتهم على مخادعة من لا تخفى عليه خافية.

وقرأ الباقون وَما يَخْدَعُونَ لأن المغادعة لا تتصور إلا بين اثنين وقر ويَخَدِعُونَ من خدع و حَدِعُونَ يمعنى يختدعون و يَخَدِعُونَ و يخادعون على البناء للمفعول، ونصب أنفسهم بنزع الخافض، والنفس ذات الشيء وحقيقته، ثم قيل للروح لأن نفس الحي به، وللقلب لأنه محل الروح أو متعلقه، وللدم لأن قوامها به، وللماء لفرط حاجتها إليه، وللرأى في قولهم فلان يؤامر نفسه لأنه ينبعت عنها أو يشبه ذاتاً تأمرة وتشير عليه. والمراد بألانفس هاهنا ذواتهم ويحتمل حملها على أرواحهم وآراعهم. وَمَا يَشَعُرُونَ لا يحسون لذلك لتمادى غفلتهم. جعل لحوق وبال الخداع ورجوع ضررة إليهم في الظهور كالمحسوس الذي لا يخفى إلا على مؤوف الحواس. والشعور: الإحساس، ومشاعر الإنسان حواسه، وأصله الشعر ومنه المعار.

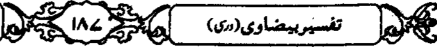
عرف میں خداع کامعنی بیہ ہے کہ اپنے مدمقابل کوخفیہ تدبیر کے ساتھ اس مقصد سے ہٹادیا جائے جس کو وہ حاصل کر چکا ہے یا حاصل کرنے کے قریب ہے ای لئے عرب لوگ گوہ کو صَب خادع کہتے ہیں دھو کہ دینے والی گوہ کیونکہ وہ اپنی بل میں چچپ کرشکاری کو باہر آنے کا چکمہ دیتی ہے اور دوسرے سوراخ سے بھاگ جاتی ہے۔

یہاں پرایک اشکال پیدا ہوتا ہے وہ بیر کہ بیخاد عون باب مفاعلہ سے ہے جس کی وجہ سے ظاہر معنی بیدلکتا ہے کہ اللہ کریم اور مونیین ،منافقوں کو دعو کہ دے رہے ہیں۔

اس کاجواب میہ ہے کدامام بیفناوی رحمۃ اللد تعالیٰ علیہ نے اس کی کئی وجو ہات بیان کی ہیں جو کہ مندرجہ ذیل ہیں۔ 1۔ وہ اللد کریم کود مو کہ ہیں دینا چا ہے ستھ بلکہ وہ مونین اور رسول کریم مقطق ایک کود مو کہ دینا چا ہے ستھ اس لے اصل عبارت کچھ یوں ہو تی بخاد عون رسول اللہ لفظ اللہ سے پہلے مضاف کو حذف کر دیا گیا تا کہ معلوم ہوجائے کہ اللہ کے رسول مقاطق کو دھو کہ دینا اللہ بنی کو دھو کہ دینے کے متر ادف ہے کیونکہ اللہ اور رسول مال کا تعلق کر معامہ ایک ہیں جو اس لے اصل مقاطق کو دھو کہ دینا اللہ بنی کو دھو کہ دینے کے متر ادف ہے کہ کو کہ اللہ اور رسول ملک کی مال کی تا کہ معلوم ہوجائے کہ اللہ کے رسول مقاطق کے دینا اللہ بنی کو دھو کہ دینا چا ہے ہے کہ متر ادف ہے کہ معاف کو حذف کر دیا گیا تا کہ معلوم ہوجائے کہ اللہ کے رسول مقاطق کہ دینا اللہ بنی کو دھو کہ دینے کہ متر ادف ہے کہ کہ کہ معاف کو حذف کر دیا گیا تا کہ معلوم ہوجائے کہ اللہ کے رسول مقاطق کہ دینا اللہ بنی کو دھو کہ دینا ہے کہ متر ادف ہے کہ معاف کو حذف کر دیا گیا تا کہ معلوم ہوجائے کہ اللہ کے رسول



سُوْرَةُ الْ<del>ب</del>َقَرَةُ



کریم مجمی دال ہے، مَنْ يُطِع الرَّسُولَ فَقَدُ أَطاعَ الله. جس نے رسول مان تیکیز کی اطاعت کی تحقیق اس نے اللہ کی اطاعت کی ۔ (سورۃ النساءۃ یت نمر 80) اور

إِنَّ الَّذِينَ يُها بِعُونَكَ إِنَّما يُها بِعُونَ الله.

وہ جوتمباری بیعت کرتے ہیں وہ تو اللہ تی سے بیعت کرتے ہیں ۔ (سورة اللح آیت نبر 10) 2۔ دوسری وجہ بیہ ہے کہ اللہ کریم جو برتا و منافقین کے ساتھ کر رہا ہے بیظا ہری طور پرایک دوسر کو دعو کہ دیے دالوں کی طرح تی بیٹا ہے کیونکہ اللہ کریم منافقوں کو بھی وتی مراعات دے رہا ہے جو مونین کو دے رہا ہے جو مونین کو دی جاری ہیں ان کے حالات سے باخیر ہونے کے باوجود اللہ تعالی ان کو اپنی خصوصی نو از شات سے نو از رہا ہے انہیں احکام اسلام پر عل پر ہونے کا مللف بتا رہا ہے اور آئیں فو را کفر اور نفاق کی سز انہیں دے رہا ہے جو الائکہ وہ اللہ کریم کا سلام پر عل مستحق ہیں جس کی وجہ سے ہے کہ اللہ تعالی آئیں آہ ستہ آہت جنم کے راحت پر چلا رہا ہے اور آئیں مونین کی صوف سے خارج مستحق ہیں جس کی وجہ سے کہ اللہ تعالی آئیں آہ ستہ آہت جنم کے راحت پر چلا رہا ہے اور آئیں مونین کی صوف اسلام پر عل

مال غنیمت دغیرہ میں انہیں با قاعدہ حصہ عطا کررہا ہے ان کے مال وجان کی تفاظت کرنے کا عظم دے رہا ہے اور منافقین ایمان کے اظہار کے باوجود مونین کو نگلیف پنچانے کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کرتے اور ان کو ناکام کرنے کی طرح طرح ک سازشیں کرتے ہیں تو ان تمام خدکورہ بالاچیز وں کی بظاہرا لیں صورت بنتی ہے جس میں ایک دوسرے کو دعو کہ دیا جا تا ہے اس لئے باب مغاعلہ کا صیغہ ذکر فرمایا جو حقیقت میں دھو کہ دینے پر دلالت نہیں کرتا بلکہ ان کے لئے سزا ہے۔

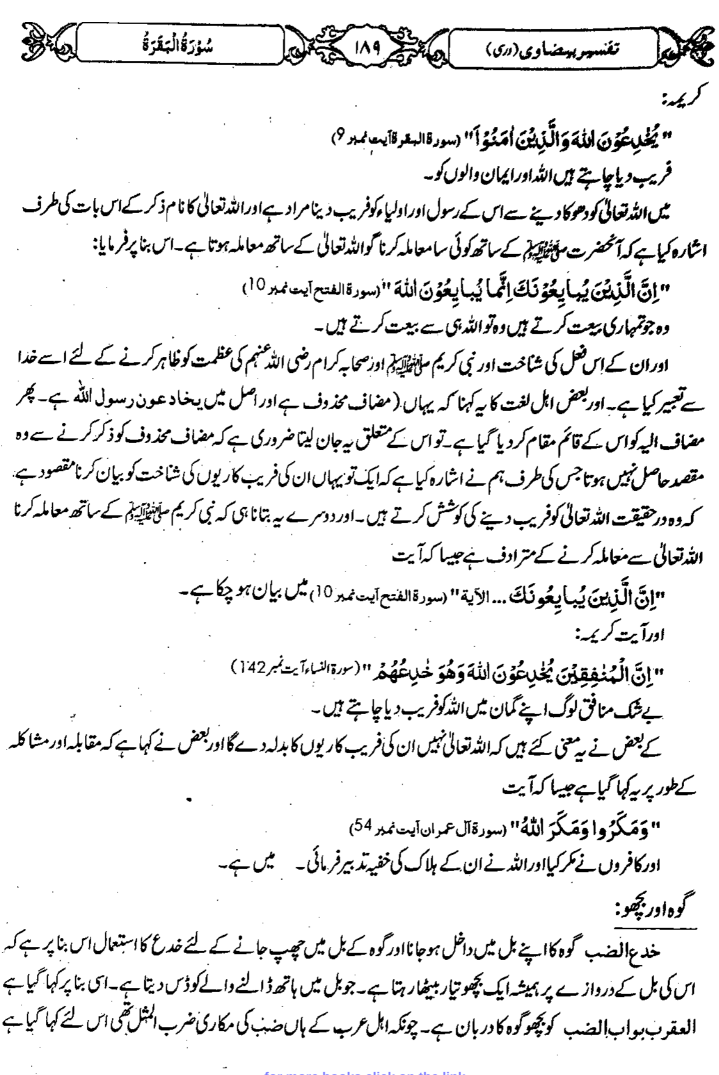
3۔ بعض دفعہ باب مفاعلہ ذکر کرکے اس سے مشارکت مراد ہیں ہوتی بلکہ اس محل میں مبالغہ کا اظہار کرنا مقصود ہوتا ہے یہاں بھی ان کی حد درجہ دعوکہ دینے کی تدبیریں کرنے کو بیان کرنے کے لیتے باب مفاعلہ کا صیغہ ذکر کیا، تا کہ ان کے اس برے فضل میں مبالغہ کا اظہار ہو۔

بعض قاریوں نے بخدعون کی جگہ بیخاد عون۔ بیخدعون، بیخدعون، نفتحہ ی، بیخدعون بشمہ ی اور دال کی تشرید کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے۔ بیچی اس کی تا ئید کرتا ہے کہ یہاں مبالغہ مقصود ہے نہ کہ مشارکت رکیونکہ جب مفاعلہ کا صیغہ بلا مقابل اور معارض ذکر کیا جائے تو اس کو مبالغہ لازم ہوتا ہے۔

ایک اورا شکال بیر که منافقوں کا الل اسلام کے ساتھ ایسی دورُخی پالیسی اختیار کرنے کا مقصد کیاتھا؟ اس کا جواب بیر ہے کہ اس کے کئی مقاصد ہیں،

1۔تاکہ وہ اس طرح اپنے اموال اور جانوں کی حفاظت کر سکیں اور جزید، جوان کی جان ومال کی حفاظت کے لئے ان سے

| 36                           | سُوْرَكُالْبَقَرَةُ                             |                                                                   | تغسير بيضاوي (رر)                                         | De                   |
|------------------------------|-------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|----------------------|
| یا کے بچوں اور               | وران کے مال غنیمت اوران                         | فرہواس کے ساتھ جہاد کرنا فرض ہے ا                                 | یا ہے بنی جا تیں کیونکہ ج <sup>و</sup> خص کا <sup>ف</sup> | لباجا تا تقاءار      |
| ، کو بیچالیس به              | دەان <i>ىز</i> اۇل سےاسىچ آپ                    | ،اس لیے وہ ایمان کا اظہار کرتے تا کہ                              | اورلونڈیاں بنانے کی اجازت تھی                             | عورتو لكوغلام        |
| یں اور عزت و                 | ست سے اپنا حصبہ وصول کر                         | وجه بيقمى كهوه موشين كى طرح مال غنيم                              | ے ایمان کے اظہرار کی دوسری                                | 1-2                  |
|                              |                                                 | ر بند کرنے کی وجہ سے دواس سے محروم ہ                              |                                                           |                      |
| ن پېنچاسکیس اور              | ىمي تاكەسلمانوں كونقصان                         | ی حاصل کریں اوران کو کفار تک پہنچا                                | روہ مومنین کے راز وں سے آگا <sup>ن</sup>                  | 3-يوك                |
|                              |                                                 | •                                                                 | کے فاسدن اغراض ومقاصد                                     |                      |
| ) پر ہوتا ہے۔                | رمجاز أاس كااطلاق كنى معانى                     | ) چیز کی حقیقت اور اس کی ذات ہے اور                               |                                                           |                      |
|                              |                                                 | ت ان دونوں کے ساتھ ہی قائم رہتی ہے                                |                                                           |                      |
| ت ہوتی ہے۔                   | یں کیونکہ اس کی اشد ضرور یہ                     | ح کامجل ہوتا ہے، پانی کو بھی نفس کہتے ہ                           | کوبھی نفس کہتے ہیں کیونکہ وہ رور                          | (2)ول                |
| ·                            |                                                 | •                                                                 | ئے کوبھی نفس کہتے ہیں کیونکہ وہ ا                         |                      |
|                              | باطل آراءمراد ہیں۔                              | ینافقین کی ذاتیں اوران کی ارواح اور                               |                                                           |                      |
| کہتے ہیں اور وہ              |                                                 | الحسوس کرناہے وہ کپڑ اجوانسان کے جس                               |                                                           |                      |
| -                            | • 1                                             | ف جوجسم ے مس ہیں کرتا یہاں شعور                                   |                                                           | -                    |
|                              |                                                 | کہتے ہیں جوادراک کرنے کا آلہ ہونے                                 |                                                           |                      |
| دیں دھو کہ دیے               |                                                 | یتوالندکودھوکہ دے سکتے ہیں اور نہ ہی                              |                                                           |                      |
| ۔<br>رہاہے پااس کا           | د بال اورنقصان انہی کو بنچ                      | ہیں بیمعلوم ہی نہیں کہ اس دھو کے کا                               | نہیں ان کا احساس جی نہیں اور ا                            | رې بي ليکن اُ        |
| ، ۲۰ یہ ب<br>بنا کرخودا بنے  | یراینے آب کودھو کہ برجر ک                       | ہے ہیں کیونکہ انہوں نے اس کے ساتھ                                 | لہ دہ اپنے آپ کو دھو کہ دے ر۔                             | مطلب بيهوگا          |
| يناد بااوراتيس               | ں پیدا کر کے انہیں مغرور                        | ن کے اندر جھوٹی اور بے فائدہ امید ب                               | دیا اور ان کے اپنے نفوس نے ا                              | نفسول كوفريب         |
| نام میں<br>فارمیں برتقحی ہیں | یں بیار ملک میں کرر<br>بول نے اس میں کچھراہ رلغ | ) پرکوئی چیز بخفی اور پوشیده نہیں باقی قار                        | ے دھو کے دینے پرابھارہ جس                                 | ال ذات پاک           |
| روا گرا مراور<br>ا           | یدی <u>محمقتی و خ</u> تدید رو برا               | يخدعون کے معنی میں ہیں یا یخد                                     | إتوبيه خداع سے مشتق ہیں اور                               | اور وہ بیہ ہیں ، ب   |
| کی نہے جون                   | سون من یا مساحوں پر<br>سرکی صوریہ دمیں از فر م  | اتھ ہی پڑھا گیا ہے۔اور مجہول پڑ <u>ہ</u>                          | خاد عون <i>مج</i> ول <i>کے صیغے کے س</i>                  | يخدعون اوريا         |
| المعب رف                     |                                                 | سے ہوگی۔                                                          | ہ حذف کردیئے جانے کی وجہ۔                                 | ،<br>برکواس سے پہا   |
|                              |                                                 |                                                                   | 🖶                                                         | لفظ خدع کی مف        |
|                              | ,                                               |                                                                   | (Deceptione lust)                                         |                      |
|                              | J <b>A</b> . I .                                | اانی ٹالیہ کر س کمبر کر ہوتا ہے۔ میں                              | الحلال المحال مل جواس كرة                                 | ر معن به<br>س معن به |
| پے ہوا اور آیت               | میرلیتا جس کےعلاوہ در۔                          | لاف ظاہر کر کے کسی کو اس چیز سے پچ<br>for more books click on the | ں بو چ <i>ھ</i> دن میں ادر کی سے ا                        | :02                  |



تفسير بيضاوى (دى) جا تحديد سوزةالتقزة No stor (مثل) هو اخدع من الصب كه دهضب سے زیادہ مكارب طریق خاد عو خبید عكم اه كرنے والا راستہ كویا وہ مسافر كا دعو كا دیتا ہے۔ الہذع بڑے کمریٹ کے اندر چھوٹا کمرہ۔ کو یا اس بڑے کمرے سے چیز انھانے والے کود حوکا دینے کے لئے بتایا ہے۔ خدع ال بق منہ میں تھوک کا خشک ہونا اس میں بھی د<del>عو کے کا تصور پایا جاتا ہے۔ الاخد عان گردن کی دور کی</del>ں کیونکہ دو کبھی ظاہراور کبھی پوشیرہ ہوہیں۔کہاجاتا ہےخدعت ہیں نے اس کی اخدع رگ کوکاٹ دیا۔ حديث شريف مي ب: بين يدى الساعة سنون خداعة کہ قیامت کے قریب دھوکا دینے دالے سال ہوں کے کیونکہ دہ بھی خشک سالی اور خوشحالی سے رنگ بالتے ہوں گے۔ حرف الاكااستعال: الابد حرف استفتاح ب (ليعنى كلام ك ابتداء مي تنبيه ك لئة آتاب-الا میرض استثناء ہے اولاء(اولا) بیاسم مہم ہے جوجت مذکر دمؤنٹ کی طرف اشارہ کے لئے آتا ہے اس کا مفرد من لفظہ نہیں آتا ( بھی اس کے شروع میں ہاتنہ یہ تھی آجاتا ہے) قرآن مجید میں ہے: " هَا أَنْتُمُ أُولاء تُعِبُونَهُمُ "(سورة آلمران آيت بر 119) سنتے ہویہ جوتم ہوتم توانہیں چاہتے ہو۔ "أولَمِك على هُدًى مِنْ تَبْهِمُ " وبى لوگ اين رب كى طرف سے بدايت پرين . (سورة البقرو آيت نمبر 5) اوربھی اس میں تصرف (یعنی بحذف ہمزہ آخر) بھی کرلیا جاتا ہے جیسا کہ شاعرنے کہا ہے: هؤلا ثمر هؤلاء كلا اعطيته تنوالا محلوة مشال ان سب لوگوں کو میں نے بڑے بڑے بڑے گرانفذرعطیئے دیتے ہیں۔ مفہوم نفس: (نفس)الدفس (Respiration, Breath, Self کے معنی روح کے آتے ہیں چنانچہ اللہ کریم نے فرمایا: کہ لکالوا ہٹی جاتیں۔ " أَخُر جُوا أَنْفُسَكُمُ " (سورةالانعام آيت ممرد 83) " وَاعْلَهُوا أَنَّ الله يَعْلَمُ مَا فِي ٱنْفُسِكُمُ فَاحْذَرُوْكُ" (مردالترة آية نمر 235) https://archive.o bhasanattari

شوزة التلزة تغسير بيعناوي (11) اور جان لوكه اللد تمهار مدول كي جامتا م تواس مسادر و-اور ذیل کی دونوں آیتوں ۔ "تَعْلَمُ ما في نَقْسِي وَلا أَعْلَمُ ما في نَقْسِكَ" (سورة المال الا آيم مر 116) توجامتا ہے جومیرے جی میں بے اور میں تبین جامتا جو تیر ے علم میں ہے۔ " وَمُعَلِّدُ كُمُ اللهُ نَعْسَهُ" (سود قال عمد ان آيت ممبر 30) اوراللد مهين اين عذاب سے ڈراتا ہے۔ اس میں تقس بمعنی ذات ہےاور یہاں نفسدہ کی اضافت اگر چیفظی لحاظ سے مضاف اور مضاف الیہ میں مغایر 🖥 کو جام پتی ہے لیکن من حیث المعنی دونوں سے ایک ہی ذات مراد ہے کیونکہ ذات ہاری تعالیٰ ہرشم کی دوائی سے پاک ہے بعض کا قول ہے کہ ذات باری تعالیٰ کی طرف نفس کی اضافت اضافت ملک ہے اور اس سے ہمارے نفوس امارہ مراد ہیں جو ہروقت برائی پر ابعارتے رہتے ہیں۔ معرفت شعور: شعور حواس كوكت بي ، لبذا آيت كريمه: ادرتم کوخبر بھی نہ ہو۔ " وَأَنْتُهُ لا نَشْعُرُونَ " ( ور المجرات آيت نبر 2) کے معنی بید ہیں کہتم حواس سے اس کا ادرک نہیں کر سکتے يشعرون اور يعقلون مي فرق: ۔ اور اکثر مقامات میں جہاں لایشعرون کا صیغہ آیا ہے اس کی بجائے۔ لایع قلون کہنا صحیح نہیں ہے۔ کیونکہ بہت تک چیزیں ایسی ہیں جومحسوس تونہیں ہوسکتی کیکن عقل سے ان کا ادراک ہوسکتا ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 10] فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمُ عَنَابٌ ٱلِيُمْ بِمَا كَانُوًا يَكُذِبُوُنَ (10) <sup>د</sup> ان کے دلوں میں بیاری ہے تو اللہ نے ان کی بیاری اور بڑھائی اور ان کے لئے دردنا ک عذاب ہے بدلہ ان کے جھوٹ کا'' ۔ . في قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزادَهُمُ اللهُ مَرَضاً https://archiv

ł

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

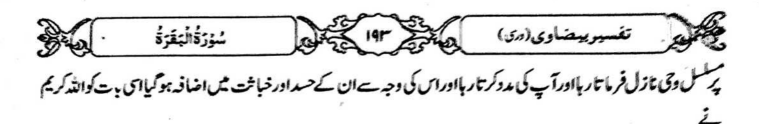
تفسير بيضاوى (٧٦) در مندي الم

البرض حقيقة فيما يعرض للبدين فيخرجه عن الاعتدال الخاص به ويوجب الخلل في أفعاله. ومجاز في الاعراض النفسانية التي تخل بكمالها كالجهل وسوء العقيدة والحسر والضغينة وحب المعاصي، لأنها مائعة من نيل الفضائل، أو مؤدية إلى زوال الحياة الحقيقية الابدية. والآية الكريمة تحتملهما فإن قلوبهم كانت متألمة تحرقاً على ما فات عنهم من الرياسة، وحسداً على ما يرون من ثبات أمر الرسول صلّى الله عليه وسلّم واستعلاء شأنه يوماً فيوماً، وزاد الله غمهم بما زاد في إعلاء أمرة وإشادة ذكرير ونفوسهم كانت موصوفة بالكفر وسوء الاعتقاد ومعاداة النبي صلّى الله عليه ونعوها، فزاد الله سجانه وتعالى ذلك بالطبع. أو بازدياد التكاليف وتكرير الوحى وتضاعف النصر، وكان إسناد الزيادة إلى الله تعالى من حيث إنه مسبب من فعله وإسنادها إلى السورة في قوله تعالى فزاد أنه تعالى من حيث إنه مسبب من فعله واسنادها إلى السورة في قوله تعالى فزاد أنه تعالى من حيث إنه مسبب من فعله

ويحتمل أن يراد بالمرض ما تداخل قلوبهم من الجبن والخور حين شاهدوا شوكة المسلمين وإمداد الله تعالى لهم بالملائكة، وقذف الرعب في قلوبهم وبزيادته تضعيفه بما زادلرسول الله صلى الله عليه وسلم نصرة على الاعداء وتبسطاً في البلاد.

ان کے دلول میں بیاری ہے تو اللد نے ان کی بیاری اور بڑھائی۔

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



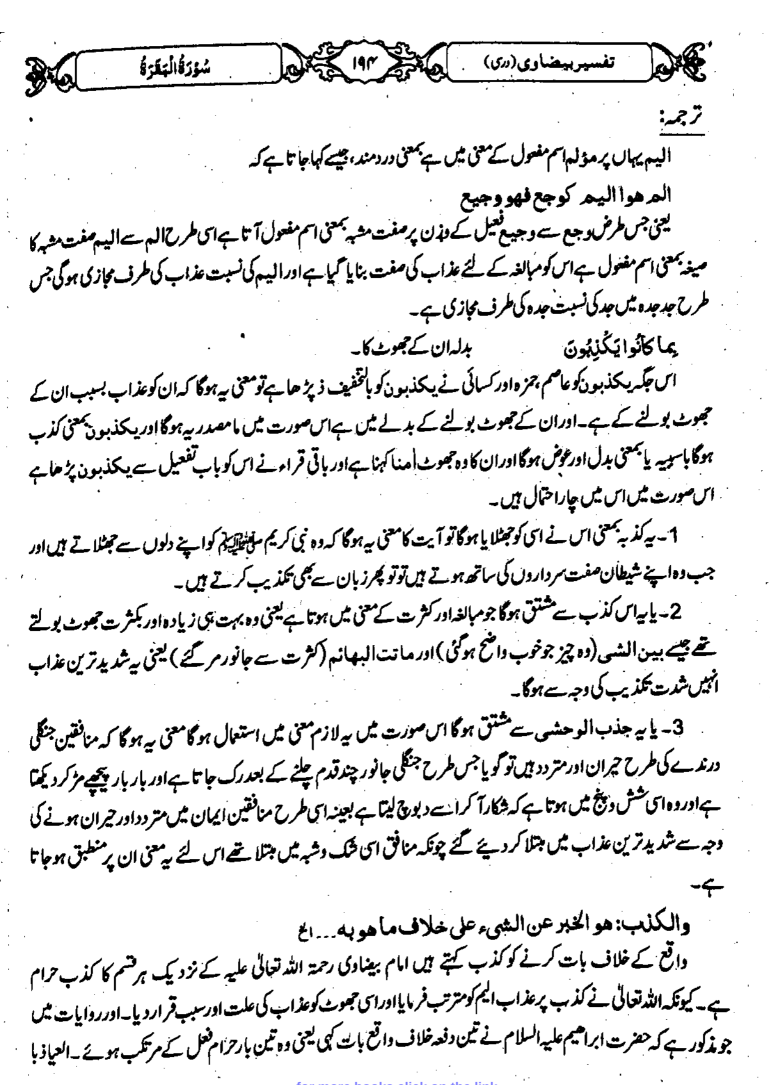
فزادهم المله موضاً کرمات ترتیر کیا صب فرادیا فزاد ته در جساً الی دِجسهم. اور یدیمی احمال ب که مرض سے مرادوہ بزد لی اور ضعف ہو جو منافقین کے دلوں میں اس وقت بیوست ہو کیا تھا جب انہوں نے اینی آعکسوں سے مشاہدہ کرلیا که موشین کی عظمت اور شوکت میں دن بدن اضافہ ہور ہا ہے اور التدکر کم ، طائکہ کے قدر پیچان کی مدد کر دہا ہے اور متافقین کے دلوں میں رعب ڈالنے کے سب پیدا کر دہا ہے اور مرض کے اضافہ سے مراد ہے کہ التد کر کم اپنے رسول میں ظلیمین کی دلوں میں رعب ڈالنے کے سب پیدا کر دہا ہے اور مرض کے اضافہ سے مراد ہے کہ التد کر کم اپنے رسول میں ظلیمین کی دونوں برخابہ عطافر مانے اور دائرہ اسلام کو وسعت عطاکر نے میں اضافہ فرما دہا ہے ، جوان کی بز ولی اور ضعف میں اضافہ کا سب بن دہا ہے۔ نیز آیت طیبہ میں حقیقی اور مجاز کی دونوں معنی معانی مراد ہو سکتے ہیں۔

وَلَهُمُ عَذابٌ آلِيمٌ أى: مؤلم يقال: ألم فهو أليم كوجع فهو وجيع، وصف به العذاب للمبالغة كقوله: تحيةُ بينِهمُ ضَرُبٌ وَجِيعُ على طريقة قولهم: جد جده. يما كَأَنُوا يَكُذِبُونَ قرأها عاصم

وحمزة والكسائي والمعنى بسبب كذبهم، أو ببدله جزاء لهم وهو قولهم آمنا. وقرأ الباقون يَكْذِبُونَ من كذبه لأنهم كأنوا يكذبون الرسول عليه الصلاة والسلام بقلوبهم، وإذا خلوا إلى شياطينهم. أو من كنَّب الذي هو للمبالغة أو للتكثير مثل بين الشيء وموتت البهائم. أو من كذب الوحشي إذا جرى شوطاً وقف لينظر ما وراءة فإن المنافق متحير متردد.

والكذب: هو الخبر عن الشيء على خلاف ما هو به. وهو حرام كله لأنه علل به استحقاق العذاب حيث

> رتب عليه. وماروى أن إبراهيم عليه الصلاة والسلام كذب ثلاث كذبات فالمراد التعريض. ولكن لما شابه الكذب في صور ته سمى به.



*سُوْرَ قَ*الْبَقَرَةُ تفسيرييضاوى(س) 190 اس لئے اس کا بیہ معنی ہو کیا کہ بی تعریض تقل چونکہ وہ کذب کے مشابہ بنے اس لئے انہیں کذب کہا گیا حالانکہ وہ کذب نہ معنیٰ قلب: (Turn, Change) (قلب) الشنى كم عنى مى چيزكو پھيرنے اورايك حالت ، دوسرى حالت كى طرف يلينے كے بيں جيسے قلب الشوب (كپر ب كواللنا)اور قلب الانسان كمعنى انسان كواس كراستد ، يعيرد ي حين قرآن مس ب: "يُعَنِّبُ مَنْ يَّشَاء وَيَرْحَمُ مَن يَّشَاء وَ إِلَيْهِ تُقْلَبُوُنَ" (سورة العنكبوت آيت مور 21) عذاب ديتاب جسے چاہے اور رحم فرماتا ہے جس پر چاہے اور تمہيں اس كى طرف پھرتا ہے۔ لفظ مرض كالحقيق: (مرض)مرض(Sickness,Disease) المدض کے معنی ہیں انسان کے مزاج خصوصی کا اعتدال اورتوازن کی حد سے فکل جانا اور بیدد قسم پر ہے۔مرض جسمانی جيے فرمايا: " وَلا عَلَى الْمَدِيضِ حَرّج " (سورة النورا يت تجر 61) "لَيْسَ عَلَى الضَّعَفَاءِ وَلا عَلَى الْبَرُضْي" (سورة التوبة آيت مبر 91) منعيفوں پر تجھترج نہيں اور نہ بچاروں پر۔ دوم مرض کالفظ اخلاق کے بکڑنے پر بولا جاتا ہے اور اس سے جہالت بز دلی۔ بحل ، نفاق دغیرہ جیسے اخلاق رز بلہ مراد ہوتے ہی۔ چانچ قرمايا: "في قُلُوب مرَضٌ فَزادَهُمُ اللهُ مَرَضاً " (سورة المعرقا بعد مد 10) ان کے دلوں میں کفر کا مرض تھا۔ خدانے ان کا مرض اورزیا دہ کردیا۔ " أَفِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ آمِر ارْتَأْبُوا " (سودة الدور آيت مدر 50) کیاان کےدلوں میں بیاری ہے، یافتک رکھتے ہیں۔ " وَآمَّا الَّنِينَ فِي قُلُوبِهِمُ مَرَّضٌ فَزادَتَهُمُ رِجُساً إِلَى رَجُسِهِمُ" (سورة التوبة آيت مدر 125) اورجن کے دلوں میں مرض ہےان کے حق میں خبث پر خبث زیادہ کیا۔

کور تفسیر بیضاوی (دری) کی تحکی ۱۹۲ سورة المقرة 86 جيسا كهدوسر مقام پرفرمايا: "وَلَيَزِيبَنَّ كَثِيراً مِنْهُمَ ما أَثْرِلَ إِلَيْكَ مِنُ رَبِّكَ طُغْياناً وَكُفُراً "(سودة المائدة إيس مير 64) ادرامے محبوب میہ جو تمہاری طرف تمہارے رب کے پاس سے اترااس سے ان میں بہتوں کو شرارت اور کفر میں ترقى ہوگى۔ اور نفاق ، كفر وغيره اخلاق رذيله كى (مجاز) بطور تشبيه مرض كهاجا تاب- يا تواس ليح كه ال يشم كاخلاق كسب فضائل ے مائع بن جاتے ہیں ۔ جیسا کہ بیاری جسم کوکامل تصرف سے روک دیتی ہے۔ اور یا اس لئے اخروی زندگی سے محرومی کا سبب ینتے ہیں۔ جن فتم کی زندگی کا، که آیت کرید: "وَإِنَّ التَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيّوانُ لَوُ كَأَنُوا يَعْلَمُونَ "(سورةالعنكبوت آيس ممر 64) ادر ہمیشہ کی زندگی کا مقام تو آخرت کا گھر ہے کاش کہ بیلوگ بچھتے . میں ذکر پایا جاتا ہے۔اوریا رذائل کواس چونکہ ایسے اخلاق بھی ایک طرح کا مرض ہی ہیں اس لئے قلب دصدر میں کینہ د کرورت پیدا ہونے کے لئے دوی صدر فلان وبخل قلبہ دغیر محاورات استعال ہوتے ہیں ایک حدیث میں ہے: وای داء ادوء من البغل اور بخل سے بڑھ کرکونی بیاری ہوئتی ہے۔اور شعب مریضة اس وقت کہتے ہیں جب گردہ غباریا کسی اور عارضہ سے اس کی روشن ماند پڑجائے۔امرض فلان فسی قولہ کے معنی تعریض اور کنامیہ سے بات کرنے کے ہیں۔المتربض تیار داری کرنا۔اصل میں تعریض کے معنی مرض کوزائل کرنے کے ہیں اور ہی۔ تقذبہ کی طرح سے جس کے معنی آنکھ سے خاشاگ دور کرنا کے **بی** ۔ زيادة كي تعريف: (زىد)الزيادة(Too much,More) اس اضافہ کو کہتے ہیں جو کسی چیز کے پورا کرنے کے بعد بڑھاجائے چنانچہ کہاجا تا ہے۔ زد تدمیں نے اسے بڑھایا چنانچہ وہ بڑھ گیا۔ ادرآيت: "وَنَزْدَادُ كَيْلَ بَعِيْدٍ " (سورة يسف آيت نمبر 65) اورايك اونت كابو جماورزياده يا تمي \_ عذاب كالمعنى: (عذب) العذاب (Torture) https://archive.org/deta zohaibhasanattari

سۇرۇالتىقرۇ تفسيربيضاوي (٧٠) سخت تكليف ديناعذ ببتعذ ببااست عرصه درازتك عذاب بيس جتلا دكعار قرآن مجيد ميں ہے: ضرور میں اسے بخت عذاب کروں گا۔ " لَأُعَذِّبَتَهُ عَناباً شَبِيناً " (سورة السل آسه مرد 2) لفظِعذاب كمعنى مين اختلاف: لفظ عذاب كي اميل ميں اختلاف يا ياجا تاب، بعض کہتے ہیں کہ بیرعذب (ض)الرجل کےمحاورہ سے مشتق ہے یعنی اس نے (پیاس کی شدت کی وجہ سے ) کھانا اور نيند جيور دى اورجو خص اس طرح كمانا اورسونا حجور ديتا ب است عاذب وعذوب كهاجاتا ب لبذا تعذيب ك اصل معنى بي كسى كوجوكااور بيدارر ب يراكسانا .. لفظرالم كامفهوم: (الم)الالم(Pain,Sorrow) کے معنی سخت درد کے ہیں کہا جاتا ہے۔ المديالم (س) ألَمَ يَأْلَمُ أَلَماً فهو آلِمُ. قرآن میں ہے: " فَإِنَّهُمْ يَأْلُمُونَ كَمَا تَأْلُمُونَ "(سورة النساء آيس مر 104) توجس طرحتم شديددرديات ہوائ طرح وہ بھی شديددرديات بن-العت فلانا مي نے فلاں کو يخت نکليف پنجائی۔ اورا يت كريمه: "وَلَهُمْ عَنَابٌ أَلِيُمُ " (سورة المعوة آيت مرد 10) اوران کے لئے دردنا ک عذاب ہے۔ مين اليه بمعنى مؤلم ب يعنى دردتاك . دكودين والا \_ اور آيت: " أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُ الَّنِينَ كَفَرُوا مِنْ قَبْلُ " (سورة التغابن آيس مرد) کیاتمہیں ان کی خبر نہ آئی جنہوں نے تم سے پہلے کفر کیا۔ میں الف استفہام کا ہے جولم پر داخل ہوا ہے۔ (یعنی اس مادہ سے تبیس ہے) استعال كذب: (كذب)الكذب(Lie,false-hood)

تنسبر بيعناوى (١٩٧) مالم ١٩٨ شؤز أألتقزة قول اور خل دونوں کے متعلق اس کا استعال ہوتا ہے چنا بچر قرآن میں ہے۔ "إِنَّمَا يَعْتَرِي الْكَلِبَ الَّلِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِأَيْبِ اللا وَ أُولَتِكَ هُمُ الْكَلِبُونَ" (سرا أمل العذير 105) مجموث بہتان وہی بائد سے بیں جواللہ کی آیتوں پرایمان نبیس رکھتے اور وہی مجمو نے ہیں۔ [سورة البقرة (2) : آية 11] قَدْذًا قِيلَ لَهُجُه لا تُغْسِبُوا فِي الْإَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا بَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١) <u>ز</u>جه ۔ • اور جوان سے کہا جائے زمین میں فساد نہ کروتو کہتے ہیں ہم توسنوار نے والے ہیں''۔ متن وَإِذا قِيلَ لَهُمَ لا تُغْسِلُوا فِي الْأَرْضِ عطف على يَكْذِبُونَ أُو يَقُولُ. وما روى عن سلبان رضى الله عنه أن أهل هذه الآية لمر يأتوا بعد فلعله أرادبه أن أهلها ليس الذين كأنوا فقط، بل وسيكون من بعد من حاله حالهم لأن الآية متصلة بما قبلها بالضمير الذي فيها. والفساد: خروج الشيء عن الاعتدال.والصلاح ضدة وكلاهما يعبان كل ضار ونافع. وكأن من فسادهم في الارض هَيْجُ الحُروب والفتن بمخادعة المسلمين، وممالاة الكفار عليهم بإفشاء الاسرار إليهم، فإن ذلك يؤدى إلى فساد ما في الارض من الناس والدواب والحرث. ومنه إظهار المعاصى والإهانة بالدين فإن الإخلال بالشرائع والإعراض عنها مما يوجب الهرج والمرج ويخل بنظام العالم. والقائل هو الله تعالى، أو الرسول صلى الله عليه وسلم، أو بعض المؤمنين. وقرأ الكسائي وهشام (قُيُل) بإشمام الضمر الاول: قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ جواب ل إذا رد للناضح على سبيل المبالغة. والمعنى أنه لا يصح محاطبتنا بللك، فإن شأننا ليس إلا الإصلاح وإن حالنا متبحضة عن شوائب الفساد، لأن (إنما) تغير قصر ما دخلت عليه على ما بعدة, مثل: إنما زيد منطلق، وإنما ينطلق زيده وإنما قالوا ذلك: لأنهم تصوروا الفساد بصورة الصلاح لها في قلوبهم من المرض كما قال الله تعالى: ٱلْمَنْ لُيِّنَ لَهُ سُوءُ عَمَلِهِ فَرَ آلاَحَسَناً.



زجمہ:

اورجوان سے کہاجائے زمین میں فسادنہ کرو۔

ہیکمل جملہ شرط اور جزا ول کر یا تو یکذبون پر معطوف ہے یا یقول الی آخرہ پر اور حضرت سلیمان رضی اللہ عنہ ہے جو مردی ہے کہ اس آیت کے جو مصداق ہیں، وہ انجی تک نہیں آئے شاید آپ کی اس سے مراد سے ہو کہ اس آیت کے مصداق صرف وہی منافق میں جو مہد نبوت میں منتے بلکہ آپ کی مراد سے کہ بعد میں بھی ایسے لوگ آتے رہیں گے کہ جن کا حال وہی ہوگا جوان منافقوں کا تھا جو مہد نبوت میں شرے۔

امام بیناوی رحمة اللد تعالی علیه فرمات بین که بیتا ویل اس لیے کرنا پڑی که اس آیت میں هم میر فذکور ہے جوائ آیت کے ماقبل کلام سے متصل ہونے پر دلالت کرتی ہے۔ اور اگر اس کا عطف یقول الی آخرہ پر کیا جائے تو اعراب میں اس آیت کا کوئی کل نہیں ہوگا۔ کیونکہ اس صورت میں اس کا عطف من موصولہ کے صلہ پر ہوگا کیونکہ صلہ کا اعراب میں کوئی کل نہیں ہوتا اس لیے اس کا بھی اعراب میں کوئی کل نہیں ہوگا۔ فساد کی شخصیق:

(فسرد)فساد (Quarrel, Disturbance)

یک مسل جملہ اذاکا جواب شرط ہے اور منافقین کا بیکہنا ہے کہ ہم سرا پا اصلاح کرنے والے ہیں ان کے نقط نظر کے مطابق فساد سے رکنے کی تعییجت کرنے والے کی بھر پور اور مہالغہ کے ساتھ تر دید ہے۔ کو یا منافقین نے یوں کہا کہ ہمیں فسادی کہنا سرے سے درست ہی نہیں کیونکہ ہم تو اصلاح کرنے والے ہیں اور ہماری حالت فساد کے شابتوں سے بھی پاک ہے کیونکہ

تفسیر بیضاوی (۲۰۰) میکویک ۲۰۰ میکویک سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ یہاں انساکا لفظ ذکر کیا گیا ہے جو حصر کا فائدہ دیتا ہے جس کا مطلب میرہوتا ہے کہ جس پروہ داخل ہوتا ہے اس کواپنے مابعد کے ساتھ خاص کردیتا ہے۔ جیسے انسازید منطلق بے شک زید چلنے کے ساتھ خاص ہے باانسا ینطلق زید کہ چلناز پر کے ساتھ خاص ہے۔منافقین کا اپنے آپ کوسرا پا اصلاح لئے تھا کہ وہ نسا دکو ہی اصلاح تصور کرتے بتھے کیونکہ ان کے دل مریض بتھے اورجس كى طبيعت فراب بواست جرايك چيز خراب لتى بي جيدا كدفر مان بارى تعالى ، ٱقْمَنْ زُبِّن لَهُ سُوء عَمَدِك فَرَ آكَ حَسَدًا. (سورة فاطر آيت مره) توكياوه جس كى نگاه ميں اس كابرا كام آراسته كيا كيا كماس في است بھلا سمجما ہدايت والے كى طرح ہوجائے گا۔ توكيا ايسا آدمى مومن مخلص كے برابر ہوسكتا ہے؟ ہر گرنہيں۔ حرف إذا كامعنى: 131(131) · (ظرف زمان) زمانه سنفتل پردلالت کرتا ہے بھی جب اس میں شرطیت کامفہوم پایا جاتا ہے توقعل مضارع کو جزم دیتا ہے اور بید عام طور پر ظم میں آتا ہے اور اذ (ظرف) ماضی کے لئے آتا ہے اور جب ما کے ساتھ مرکب ہو (اذ ما) ومعنی شرط کو متقسمن ہوتا ہے جیسا کہ شاعرنے کہا، اذما اتيت على الرسول فقل له جب تورسول اللّٰد کے پاس جائے توان سے کہنا۔ اذا کی مختلف صور تیں: اذا کی مختلف صورتیں ہیں: (1) يظرف زمان ب- (زجان ، رياش) (2) يظرف مكان ب- (مرد سيبوبه) (3) اکثر وبیشتر اذ اشرط ہوتا ہے۔ مفسرین نے تنیوں معنوں میں اس کا استعال کیا ہے۔ (1) ظرف زمان : اور جب تو و ہاں (کی نعتیں) دیکھے گا۔تو تجھ کو دہاں بڑی نعمت اور شاہی ساز وسامان نظر آئے گا۔ (تغييرهاني) (2) ظرف مکان: اورجدهر بھی تم وہاں دیکھو گےتمہیں نعتیں ہی نعتیں اوروسیع مملکت نظر آئے گی۔ (تغیر خیاءالقرآن) (3) اذ اشرطیه ۱۰ وراگرتواس جگه کودیکھے تو تخصے بڑی نعمت اور بڑی سلطنت دکھائی دے۔ (تغییر ماجدی) نوب: حرف لا کی مفصّل تفصیل گزرچکی ہے۔ https://archive

سورة التغرة تغسير بيضاوي (٥٠) فسادكامعتى: (فسيد)الفساد (ن)(Quarrel,Disturbance) یہ فسد الشئی فہو فاسد کامعدر ہے اور اس کے معنی کسی چیز کے حداعتدال سے تجاوز کرجانا کے ہیں عام اس سے کہ وہ تجاوز كم مويازياد وقرآن مجيديس ب: "لَعَسَدَتِ الشَّباواتُ وَالْأَرْضُ" (سورة المؤمنون آيت تمبر 71) توضرورا سان اورزين اورجوكونى ان ميں بي سب تباہ ہوجاتے۔ ارض كاصيغه: (ارض)الارض(Earth,Ground,Land) (زمین) ساء ( آسان ) کے بالمقابل ایک جرم کا نام ہے اس کی جمع اد صون ہے۔ جس کا صیغہ قر آن میں نہیں ہے بھی ارض کالفظ بول کر کسی چیز کا ینچے کا حصہ مراد لے لیتے ہیں جس طرح سماء کالفظ اعلی حصہ پر بولا جاتا ہے۔ صلح كامغهوم: (صرح)الصلاح (Peace) اورالصلح کالفظ خاص کرلوگوں سے باہمی نفرت کود درکر کے (امن وسلامتی پیدا کرنے پر بولا جاتا ہے ) چنانچہ اصطلحوا وتصالحوا کے معنی باہم امن وسلامتی سے رہنے کے ہیں قر آن میں ہے: "أَنْ يُصْلِحاً بَيْنَهُما صُلُحاً وَالصُّلُحُ خَيْرٌ" (سورةالنساء آيت مرد 128) کہ آپس میں صلح کرلیں اور کے خوب ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 12] آلَا إِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِلُونَ وَلَكِنُ لا يَشَعُرُونَ (<sup>12</sup>) ۔ · · سنتا ہے وہی فسادی ہیں تکر انہیں شعور نہیں '۔ ٱلا إِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لاَّ يَشْعُرُونَ https://archive.org/d bhasanattari

تفسیر بیضاوی (۱۷) مانچ ۲۰۲ کی ا

ردلما ادعوة أبلغ ردللاستئناف به وتصديرة بحرقى التأكيد: (ألا) المنبهة على تحقيق ما بعدها، فإن همزة الاستفهام التى للإنكار إذا دخلت على النفى أفادت تحقيقاً، ونظيرة (أليس ذلك بقادر)، ولللك لا تكاد تقع الجملة بعدها إلا مصدرة بما يتلقى به القسم، وأختها أما التى هى من طلائع القسم: وإن المقزرة للنسبة، وتعريف الخبر وتوسيط الفصل لرد ما فى قولهم (إنما نحن مصلحون) من التعريض للمؤمنين، والاستدراك ب لا يَشُعُرُونَ.

سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ

سیآیت منافقین کے اس دعولیٰ کی تر دید کرتی ہے جو دہ کرتے تھے کہ وہ تو سرا پامسلح ہیں منافقین نے جس بلیغ انداز میں دعوی اصلاح کیا تھا اس کی تر دید کے لئے اس سے کہیں زیادہ بلیخ انداز کلام اختیار کیا گیا ہے اور اس انداز بلاغت کی چند درج ذیل دجو ہات ہیں۔

1-ان کے دعولیٰ کی تر دید کے لئے جملہ مستانفہ ذکر کیا گیاہے جو کسی پوشیدہ سوال کا جواب ہوتا ہے۔ 2-اس سے پہلے دوترف تا کید ذکر کئے گئے مالا ترف تنبیہ، ان ترف تخفیق

ترفالاً:

سیخاطب کواس بات پر آگاہ کرنے کے لئے لایا جاتا ہے جو بعد تھم بیان ہونے والا ہے اسے چو کنا اور خبر دار ہو کر ساعت کریں ، اور بیا ثبات کا فائدہ دیتا ہے کیونکہ جب لاحرف نفی سے پہلے ہمزہ استفہام انکاری آجاتا ہے تو وہ اثبات کا بن فائدہ دیتا ہے جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ،

اليس ذالك بقادر كيااللداس برقادر بيس يعنى وه قادر ب- (سورة قيامة آية نمبر 40)

ای وجہ سے اس کے بعداییا جملہ آتا ہے جس کے آغاز میں ایسے حروف آتے ہیں جوشم کے مقدمات میں سے ہیں اور اس کا ہم معنی لفظ اما ہے جو جملہ قسمیہ کے طلائع میں سے ہے۔

اس جملہ کے آغاز میں ان حروف مشہ بالفعل ہے جونسبت حکمیہ کو ثابت کرنے کے لئے آتا ہے۔

خبرکومعرف ذکر کیاادر مبتداءادر خبر هم میرفصل ذکر فرمانی جوخبرادر صفت کے درمیان فرق کرنے کے ساتھ ساتھ خبر کو مبتداء کے ساتھ خاص کرنے کا فائدہ بھی دیتی ہے۔ بیتا کید بالائے تا کیداس لیے لگائی گئی ہے کہ منافقین کے دعویٰ اصلاح کی بھر پور انداز میں تر دیڈ کی جائے کیونکہ انہوں نے

انمانحن مصلحون

| Bred_ | <b>سُؤرَة</b> البَعَرَة | Wax ron Soul | تغسيربيضاوى(س) | De |
|-------|-------------------------|--------------|----------------|----|
|       |                         |              |                |    |

کہا تھاجس سے ان کا مقصد اصلاح کے دعویٰ کے ساتھ تعریف آمونین کوفسادی شار کرنا تھا اور لیکن کا لفظ ذکر قرما کر اس وہم کا از الدکر دیا جومومنوں کے فسادی ہونے کا پیدا ہوتا تھا اور لایشعرون کا جملہ ذکر کرکے ان سے احساس بھی کی نفی فرمادی کہ آئیں اپنے فسادی ہونے کا احساس تک نہیں۔ (جبکہ ان کا فساد بالکل ظاہرتھا)

لومي:

. فسادوشعور کې تحقيق کر رچکی ہے۔

# [سورة البقرة (2) : آية 13]

وَإِذا قِيلَ لَهُمُ آمِنُوا كَما آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُؤْمِنُ كَما آمَنَ الشُّفَهاءُ أَلا اِنَّهُم هُمُ

۔ ''اور جب ان سے کہا جائے ایمان لا وَجیسے اورلوگ ایمان لائے ہیں تو کہیں کیا ہم احتوں کی طرح ایمان لے آئی سناہے؟ وہی احق ہیں مگر جانتے نہیں''۔

وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آمِنُوا من تمام النصح والإرشاد فإن كمال الإيمان بمجموع الأمرين: الإعراض عما لا ينبغي وهو المقصود بقوله: لاَ تُفْسِلُوا، والإتيان بما ينبغي وهو المُطلوب بقوله: آمَنُوا.

كَبا آمَنَ التَّاسُ في حيز النصب على المصدر، وما مصدرية أو كافة مثلها في ربما، واللام في الناس للجنس والمرادبه الكاملون في الإنسانية العاملون بقضية العقل. فإن اسم الجنس كما يستعمل لمسماة مطلقاً يستعمل لما يستجمع المعاني المخصوصة به والمقصودة منه، ولذلك يسلب عن غير لافيقال: زين ليس بإنسان، ومن هٰذَا الماب قوله تعالى: صُلَم بُكُم عُمَي ونحو لاوق محعهما الشاعر في قوله: إذ الناسُ ناسٌ والزمانُ زمان أو للعهد، والمراديه الرسول صلّى الله عليه وسلّم ومن معه، أو من آمن من أهل جل يهم كابن سلام وأصحابه، والمعنى آمنوا إيماناً مقروناً بالإخلاص متمحضاً عن شوائب النفاق مماثلاً لإيمانهم، واستدل به على قبول توبة الزنديق وأن الإقرار باللسان إيمان وإن لم يف التقيين.

JE TON **سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ** تفسيربيضاوي(س) 86 وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آمِنُوا...اع ے۔ سے ساتھ منافقوں کو تخاطب کیا گیا ہے تا کہ وعظ ارشاد اور نصبحت کو کمل کیا جائے کیونکہ ایمان دو چیز وں لے مجموعہ کا نام ے جو کہ مندرجہ ذیل بی ، 1۔ان تمام چیز وں کی تصدیق کرتے ہوئے ان کوعمل جامہ پہنانا ، جو مناسب ہوں اللہ کریم کے فرمان کا بھی بھی مقصد 2-ان تمام چیزوں سے پر میز کرنا جوغیر مناسب اور غلط ہیں اور اللہ کریم کے ارشاد لا تفسیدوا سے بھی یہی مراد ہے اور كما أمن الناس مين كاف بمعنى مثل ب- اور ما يا تومصدر بير ب اور يا كافد ب جيس ربعا مين ما كافد ب اور كاف بمعنى مثل اپنے مابعد کے ساتھ کی بتاویل مصدر ہوکر بخیثیت مفعول مطلق منصوب ہے۔ اور الناس سے پہلے الف لام یا توجنسی ہے اور الناس سے وہ لوگ مراد ہیں جوان اوصف سے متصف ہیں جن کا کامل انسانوں میں پایا جانا ضروری ہوتا ہےتو دریں صورت آیت کریمہ کامیعنی ہوگا کہ اے ایمان دالوا پے ایمان لے کرآ وَجسے کامل الانسانيت ایمان لے کرآئے ادرعقل وشريعت کے مطابق عمل پیرا ہوتے ہیں ۔ کیونکہ جس طرح مطلق اسم بول کر اس سے کسی چیز کی حقیقت اور ماہیت مراد کی جاسکتی ہے ای طرح اس ہے وہ ذات بھی مراد لی جاتی ہے کہ جس میں اس جنس کے وہ اوصاف پائے جاتے ہیں جو اس کے کمال کا تقاضا کرتے ہیں اور جوادصاف اس جنس سے مقصود ہوتے ہیں ای وجہ ہے جس میں وہ اوصاف نہ پائے جاتے ہوں اس سے اس جنس کی نفی ہی کر دی جاتی ہےاور یوں کہا جاتا ہے کہ وہ انسان ہی نہیں یعنی اس میں انسانیت کے اوصاف ہی نہیں پائے جاتے اللدكريم كاميدارشاداس پردال ب، صمبكمرعمى لیعنی وہ قوت نطق ،قوت ساعت اور قوت بصارت کے ہونے کے باوجود نہ ہی حق کی باتیں سنتے ہیں اور نہ ہی زبان سے اس کا اعتراف کرتے ہیں۔ تو کو یا وہ دیکھنے، سننے اور بولنے سے بے بہرہ ہیں۔ اور کسی شاعر نے اس کی وضاحت کے لیے جس مطلق اورمخصوص ادصاف سے متصف جنس کوا یک ہی شعر میں جمع کر دیا۔ ديار بها كدانحب مزارها اذا الداس ناس والزمان زمان ان شهروں کا دیکھنا ہمیں اس دفت محبوب تھا جب لوگ لوگ بتھے اور زمانہ زمانہ تھا۔ یہلے ناس سے مطلق جنس مراد ہے اور دوسر بے ناس سے وہ انسان مراد ہیں جوانسانیت کے اعلیٰ در بے پر فائز تھے۔ ای طرح يهلج زماند ي مراد مطلق زماند ب اور دوسر ب زماند ي مراد خاص زماند ب يا الناس ي يهلج الف لام عهد خارجي كي ہے۔ لیتن خارج میں مخصوص لوگ مراد ہیں۔اور دہ نبی کریم سلاط آپر اور آپ کے اصحاب ہیں کیونکہ وہی ہستیاں انسانیت کے اعلیٰ

| 36                     | شورةالبقرة                                           | Drating                                                             | تغسیر بیضاوی (س)                               |                                                                                         |
|------------------------|------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| للدتن سلام اور         | ل ہوئے جلے مطرت مہدا                                 | رادمراد ہوں کے جودائر داسلام میں دامل                               | رخیں ۔ پاری سے یہود کے وہ افر                  | (L                                                                                      |
| Voxez                  | ادعبس هرح ده اليمان لا ـ                             | ین تم اس طرح نغاق سے پاک ایمان لا                                   | ) ، تو مطلب ب <b>ہ ہوگا</b> کہا ہے مناقق       | ان کے ساتھ                                                                              |
| ن لے آدجس              | رح اخلاص کے ساتھ ایما                                | سے پاک تھے۔اورامے يہود يوتم اس طر                                   | تھوہ نفاق بیسےتمام شانبوں ۔                    | الانسانيت س                                                                             |
|                        |                                                      | -U                                                                  | بقوم سے پچھافرادایمان لا چکے ہ                 | طرح تمهاري                                                                              |
|                        |                                                      |                                                                     | :                                              | تويه ذير لق                                                                             |
| نېوت ،توحيداد <i>ر</i> | ہےزندیق دو مخص ہے جو                                 | ں قائم کی منی ہے کہ زندیق کی توبہ قبول ۔<br>ایک مقتر                | <br>ب آیت طبیہ میں اس مات پر دلیل              | اورا ک                                                                                  |
| له کے لاد یک بی        | ق كفر بيد عقائد بين أدر معتز ا                       | ورایسے عقائد کا بھی محمل ہے جو با الا تفاز                          | رکابھی زبان سے اقرار کرتا ہے ا                 | اسلامي عقائا                                                                            |
|                        | اصل نہ ہو، ایمان ہے درنہ                             | <u>۔۔</u><br>اقرار کر لینا خواہ ا۔۔۔ تصدیق قلبی حا                  | ربهى دلالت كرتى كهصرف زبان                     | ۔<br>آیت اس پ                                                                           |
|                        |                                                      | کی قید کا کوئی فائدہ ہیں ہوگا۔                                      | امن الدأس<br>ا                                 | ا کیا                                                                                   |
|                        |                                                      |                                                                     | • : ناس اورا یمان کی شخصی گزر چک               | تومط                                                                                    |
|                        | · •                                                  |                                                                     | مفہوم:                                         | سفامت كا                                                                                |
|                        |                                                      | · · ·                                                               | نه)السفة(Fool)                                 | (س                                                                                      |
| جاتا <u>-</u> اور ثوا  | والى مهاركوز ما مسفيه كما                            | یں اس سے بہت زیادہ مضطرب رہنے و<br>ایں اس سے بہت زیادہ مضطرب رہنے و | ے اصل متی جسمانی <b>ا</b> کا بن کے             | اس                                                                                      |
| بونے لگاہے۔<br>س       | س کے عنی میں استعال <sup>،</sup><br>قبلہ کہ استعال ، | ) سے ریلفظ نقصان عقل کے سبب خفت تف                                  | تن ردی کپڑے کے <del>ہ</del> یں۔ پھرا ک         | سفيدك                                                                                   |
| کے اسے منصور<br>منصور  | ین بت فطع کر کے بطور نمیز<br>·                       | یں سفدنفسد ہے پھراس سے قل کے                                        | پې محاوره بے سفدنفسيد جواصل :<br>پې            | چنانچ                                                                                   |
| اخردی ددنوں ۔          | کا استعال امور د نیوی اورا                           | ی میں بطرت معیشتہ ہے۔اور سفہ کا<br>میں بیٹر اور سفہ کا              | جيےبطرت معشيته <i>کہ ياصل</i>                  | كرديائ                                                                                  |
|                        | •                                                    | ت سے متعلق فرمایا:                                                  | ہے چنانچدامورد نیوی میں سفام                   | متعلق هوتا                                                                              |
|                        | •                                                    | ر " (سورقاللساءآيت <i>م</i> رر <sup>5</sup> )                       | لاتُؤْتُوا السُّفَهاءَ أَمُوالَكُمُ            |                                                                                         |
|                        |                                                      |                                                                     | بے عقلوں کوان کے مال نہ دو۔                    |                                                                                         |
|                        |                                                      |                                                                     | مفاہت اخروی کے متعلق فر مایا:<br>پر            |                                                                                         |
|                        |                                                      | اللا متسططاً "(سورة الجن آيت نمبر 4)                                | ٱنَّهُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنا عَلَ            | 5"                                                                                      |
|                        |                                                      | ، صکر بات کہتا تھا۔<br>اور بود                                      | یہ کہ ہم میں کا بے دقوف اللہ پر بڑ<br>جہ پر تع | اور ،                                                                                   |
| . •                    |                                                      | لق آخرت ہے ہےاور آیت کریمہ:<br>یور ور میں مرتب                      | ب سفاجت دینی مراد ہے ہیں کا <sup>س</sup>       | يها(                                                                                    |
| .* .<br>•              | ة آيت مبر 13)                                        | لا إنتهم فمر الشقهاء " (سررة الترة                                  | ومَعِنُ كَما آمَنَ الشَّفْهَاءُ ا              | <b>))</b><br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11<br>11 |

1

تفسير بيضاوى (٥٠٠)

تو کمیں کیا ہم احقوں کی طرح ایمان لے آئی سنا ہے؟ وہی احق ہیں۔ یں ان سغید کہ کرمتن کیا ہے کہ ان کا مؤمنین کو سفھ آ مہنا بنا برجمافت ہے اور خود ان کی نا دانی کی دلیل ہے۔ اي معنى مين فرمايا:

"سَيتَقُولُ الشُفَهاء مِنَ التَّاسِ ما وَلَّاهُمُ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْها "(سررة الترد آيد بر 142) اب مہیں سے بیوتوف لوگ س نے پھیرد یامسلمانوں کوان کے اس قبلہ سے جس پر متھے۔

شورة التقرة

S.Lo

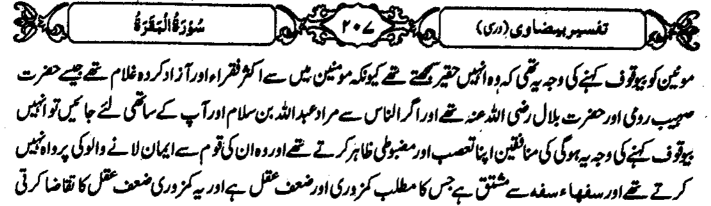
(Knowledge) (علم کسی چیز کی حقیقت کا ادراک کرنا۔

عله كالمعتل:

قَالُوا أَنْؤَمِنُ كَما آمَنَ السُّفَهاءُ الهمزة فيه للإنكار، واللام مشار بها إلى الناس، أو الجنس بأسرة وهم مندرجون فيه على زعمهم، وإنما سَقَّهُوهُم لاعتقادهم فساد رأيهم، أو لتحقير شأنهم، فإن أكثر المؤمنين كأنوا فقراء ومنهم موالى: كصهيب وبلال، أو للتجل، وعدهر المبالاة عن آمن منهم إن فسر الناس بعبد إلله بن سلام وأشياعه.والسفه: خفة وسخافة رأى يقتضيهما نقصان العقل، والحلم يقابله. أَلا إِنَّهُمُ هُمُ الشُّفَهاء وَلِكِنُ لِإَ يَعْلَبُونَ رد ومبالغة في تجهيلهم، فإن الجاهل بجهله الجازم على خلاف ما هو الواقع أعظم ضلالة وأتم جهالة من المتوقف المعترف بجهله، فإنه ربما يعذر وتنفعه الآيات والنذر، وإنما فصلت الآية ب لا يَعْلَمُونَ والتي قبلها ب لاَّ يَشْعُرُونَ لأنه أكثر طباقاً لذكر السفه، ولأن الوقوف على أمر الدين والتمييز بين الحق والباطل مما يفتقر إلى نظر وفكر. وأما النفاق وما فيه من الفتن والفساد فإنما يدرك بأدنى تفطن وتأمل فيما يُشَاهد من أقوالهم وأفعالهم.

۔ یہاں انومن سے مرادہمزہ استغبام انکاری ہے اور السفھاء سے پہلے جوسوال مذکور ہے اس کا اشارہ الناس کی طرف ہے یا اس کا اشار دجن سفھاء کی طرف ہے اور منافقین کے زعم باطل کے مطابق مومنین بھی سلما و کی اس جنس میں داخل ہیں ہ ان کا مونین کو بیوتوف کہنے کی دجہ بیٹنی ،ان کے اعتقاد کے مطابق مونین کی رائے درست نہتی بلکہ دہ انہیں نا دان سمجھتے ستھے یا

> https://archive.o ohasanattari



کرتے تھے اور سفھا ء سفد ے مشتق ہے جس کا مطلب کمز ہے او طم اس کے مقابلہ میں ہے۔

الا اِنْهُمُ هُمُ السُّفَهاءُ وَلَكِنُ لاَّ يَعْلَمُونَ جان لودي نے دقوف بي مرجانے نيس -

یہ متاقین کے دعویٰ کا جواب ہے اور تر دید ہے کیونکہ ان کے باطل کمان کے مطابق مومن بے دقوف شے اور ان کی جمافت اور بے دقوفی میں مبالذ کا اظہار کرنا مقصود ہے کیونکہ وہ ضخص جواپتی جہالت سے نا داقف ہو اور اپنی جہالت کے ک ظلاف کا یقین رکھتا ہو دہ ان شخص سے کہیں جامل اور گراہ ہوتا ہے جس کواپتی جہالت اور گراہی کاعلم ہو۔ کیونکہ ہو سکتا ہے کہ ایے ضخص کو معذور بچولیا جائز اور تنییہات اور ڈراد اس کے لئے مفید ثابت ہوں جبکہ اس کے عالم اس کے برکس ہوتا ہے۔ اور اس آیت کے آگر میں لا بعد لمون کا ذکر کر کا صلہ کیا تا ہوں جبکہ ماقبل اس کے عالف کا معالم اس کے برکس موتا ہے۔ اور اس آیت کے آگر میں لا بعد لمون کا ذکر کر کا فاصلہ کیا ہے۔ جبکہ ماقبل آیس سے بی میں جس میں منافقین ک فسادا در فتنہ پر دازیوں کا ذکر ہے، کا فاصلہ لا یشعد ون کے ساتھ کیا گیا ہے۔ جبکہ ماقبل آیس جی بی جس میں منافقین ک فسادا در فتنہ پر دازیوں کا ذکر ہے، کا فاصلہ لا یشعد ون کے ساتھ کیا گیا ہے۔ جبکہ ماقبل آیس جی بی جس میں منافقین ک فسادا در فتنہ پر دازیوں کا ذکر ہے، کا فاصلہ لا یشعد وون کے ساتھ کیا گیا ہے۔ جبکہ ماقبل آیس جی بی جس میں منافقین ک فسادا در فتنہ پر دازیوں کا ذکر ہے، کا فاصلہ لا یشعد وون کے ساتھ کیا گیا ہے۔ جبکہ ماقبل آیس میں تیز کر نا فور دفکر کے منا سب میں اس لی ان کی سفاہت کے شوت کے بعد لا یعد لموں ذکر فر مادیا لیکن ان کا فتر اور دف منا میں تیز کر نا فور دفکر کے بغیر مکن خواز اسا خور دفکر کی اور کی صال کیا جا سکتا تھا اور ان کے اقوال وا فعال کا مشاہدہ کرنے سے مامل ہوجا تا تھا اس لئے فر مایا کہ انہیں شعور دواحساس ہی نہیں کہ دو اس چند تونوں اور ضادات کو موں کر سکیں گو یا اس کے حواس ہو کہ اس میں سے دو احساس کی سیکتر مند

[سورة البقرة (2) : آية 14]

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَا وَإِذَا جَلَوا إِلَى شَياطِينِهِمُ قَالُوا إِلَّا مَعَكُمُ إِنَّما تَحُنُ مُسْتَبُزِؤُنَ (14) اورجب ایمان والول سے لیل توکہیں ہم ایمان لائے اورجب اپنے شیطانوں کے پاس اکیلے ہول توکیس ہم تمہارے ساتھ ہی ہم تو یونی بنی کرتے ہیں ''۔

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنَّا بِيان لمعاملتهم المؤمنين والكفار، وما صدرت به



سورةالبقرة

تفسيربيضاوى (٥٠٠) (ما المحمد ٢٠٨

القصة فمساقه لبيان ملهبهم وتمهيد نفاقهم فليس بتكرير.

روى أن ابن أبيّ وأصحابه استقبلهم نفر من الصحابة، فقال لقومه:

انظروا كيف أرد هؤلاء السفهاء عدكم، فأخل بين أبى بكر رضى الله عنه فقال: مرحباً بالصديق سين بنى تيم، وشيخ الإسلام وثانى رسول الله فى الغار الباخل نفسه وماله لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم، ثم أخل بين عمر رضى الله عنه فقال: مرحباً بسين بنى عنى الفاروق القوى فى دينه، الباذل نفسه وماله لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم. ثم أخل بين على رضى الله عنه فقال: مرحبايا ابن عمر رسول الله صلّى الله عليه وسلّم وختنه سين بنى هاشم، ما خلا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم.

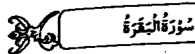
واللقاء المصادفة يقال لقيته ولاقيته، إذا صادفته واستقبلته، ومنه ألقيته إذا طرحته فإنك بطرحه جعلته بحيث يلقي.

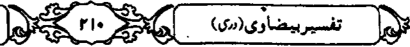
وَإِذَا خَلُوا إلى شَياطِينِهِمُ من خلوت بفلان وإليه إذا انفردت معه. أو من خلاك ذَمَّر أى عداك ومضى عنك، ومنه القرون الخالية. أو من خلوت به إذا سخرت منه، وعدى بإلى لتشمن معنى الإنهاء، والمراد بشياطينهم الذين ماثلوا الشيطان فى تمردهم، وهم المظهرون كفرهم، وإضافتهم إليهم للمشاركة فى الكفر. أو كبار المنافقين والقائلون صغارهم. وجعل سيبويه نونه تارة أصلية على أنه من شطن إذا بعد فإنه بعيد عن الصلاح، ويشهد له قولهم: تشيطن. وأخرى زائدة على أنه من شاط إذا بطل ومن أسمائه الباطل.

قالُوا إِنَّامَعَكُمُ أَى فى الدين والاعتقاد، خاطبوا المؤمنين بألجملة الفعلية. والشياطين بالجملة الإسمية المؤكدة بإن لأنهم قصدوا بالاولى دعوى إحداث الإيمان، وبالثانية تحقيق ثباً تهم على ما كأنوا عليه، ولأنه لم يكن لهم باعث من عقيدة وصدق رغبة فيما خاطبوا به المؤمنين، ولا توقع رواج ادعاء الكمال فى الإيمان على المؤمنين من المهاجرين والانصار بخلاف ما قالولامع الكفار.

إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهُزِؤُنَ تأكير لما قبله، لأن المستهز وبالشيء المستخف به مُحِرٌّ على خلافه. أو بدل منه لأن من حقر الإسلام فقد عظم الكفر. أو استئناف فكأن الشياطين قالوا لهم لما (قالوا إنا معكم) إن صح ذلك فما بالكم توافقون المؤمنين وتدعون https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ Ja 2 1. 1 2 2 4 () تغسيربيضاًوى(درى) الإيمان فأجابوا بذلك. والاستهزاء السخرية والاستخفاف يقال: هزئت واستهزأت بمعنى كأجبت واستجبت وأصله الخفة من الهزءوهو القتل السريح يقال: هزأ فلأن إذا مات على مكانه، وناقته تهزأ به أى تسرع وتخف. اس آیت مقدسه میں منافقین کا جوطر زعمل موننین اور کفار سے تھا اس کا ذکر کیا گیا ہے، اور ومن التأسمن يقول الى آخرة جہاں سے منافقین کے قصیحا آغاز ہوا ہے اس کا مقصدان کا مذہب ادر عقیدہ بیان کرنا تھا اور دہ ان کے نفاق کی تمہید تقی جب انہوں نے بدکہا امنا بالله وباليو مرالآخر تواللہ کریم نے بیفر مایا کہ وہ مومن نہیں ہیں اس میں ان کے ایمان کے دعویٰ کی مؤکد نفی ہے لہٰ داز پر بحث آیت کا ذکر کرنا قصے کا تکر ارتہیں بلکہ ان کے برتا و کا بیان ہے۔ اس آیت کریمہ کے شان نزول میں امام بیناوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے ایک واقعہ ذکر کیا ہے کہ عبد اللہ بن ابی رئیس المنافقين اپنے ساتھيوں کے ساتھ جا رہا تھا کہ اس کی ملاقات صحابہ کرام کی اس جماعت سے ہوئی جس میں حضرت ابو کمر صدیق، حضرت عمر فاروق ، اور حضرت علی رضی اللہ عنہم تتصرّو اس نے کہا کہ دیکھو میں ان بیوتو فوں ( اللہ کی پناہ ) کوتم سے کیسے ثالتا ہوں اس نے حضرت ابو بمررضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑ ااور کہنے لگامیں بنی تیم کے سردار، شیخ الاسلام، غارمیں نبی یاک ملاظ لیس ہ کے ساتھی اور آقا ملاظ کی خدمت میں سب کچھ قربان کرنے والے صدیق اکبر کوخوش آمدید کہتا ہوں،ااور پھراس نے حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کا ہاتھ پکڑا اور کہنے لگا کہ میں بنوعدی کے سردار الفاروق، دین اسلام کے لئے اپنا جان ومال قربان کرنے دایے عمر فاروق کوخوش آید بد کہتا ہوں۔اس کے بعداس نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کا ہاتھ چکڑ ااور کہنے لگا کہا ہے رسول اللد من الله المار علي علي أزاد بحالي ، آب کے داماد ، اور رسول اللہ سان خلال کی بعد بنو ہاشم سے سر دار على رضى اللہ عنہ كوخوش آمديد كهتا مول اس وقت بيراً يت طيبه نازل مولى -نیز بیردایت محدثین کے نز دیک پاہ صحت تک تہیں پہچی ۔ لقواب لقاء - مشتق باس كامعنى سى چيزكو پالينا اور ملاقات كرنا ب لقيتداور لاقيته تواس وقت كم كاجب توكى سے ملاقات کرے گا کہ میں نے اس سے ملآقات کی اور اسے میں نے پالیا اور لقاء سے جب باب افعال القاء بنالیا جائے تو اس کامعنی پھینگنا ہوجا تا ہے جیسا کہ تو کہے القیبتہ بیعندی طرحتہ (کہ میں نے اسے پھینک دیا) کیونکہ جب تواہے پھینگے گاتودہ دوسری چیز سے ل جائے گی۔





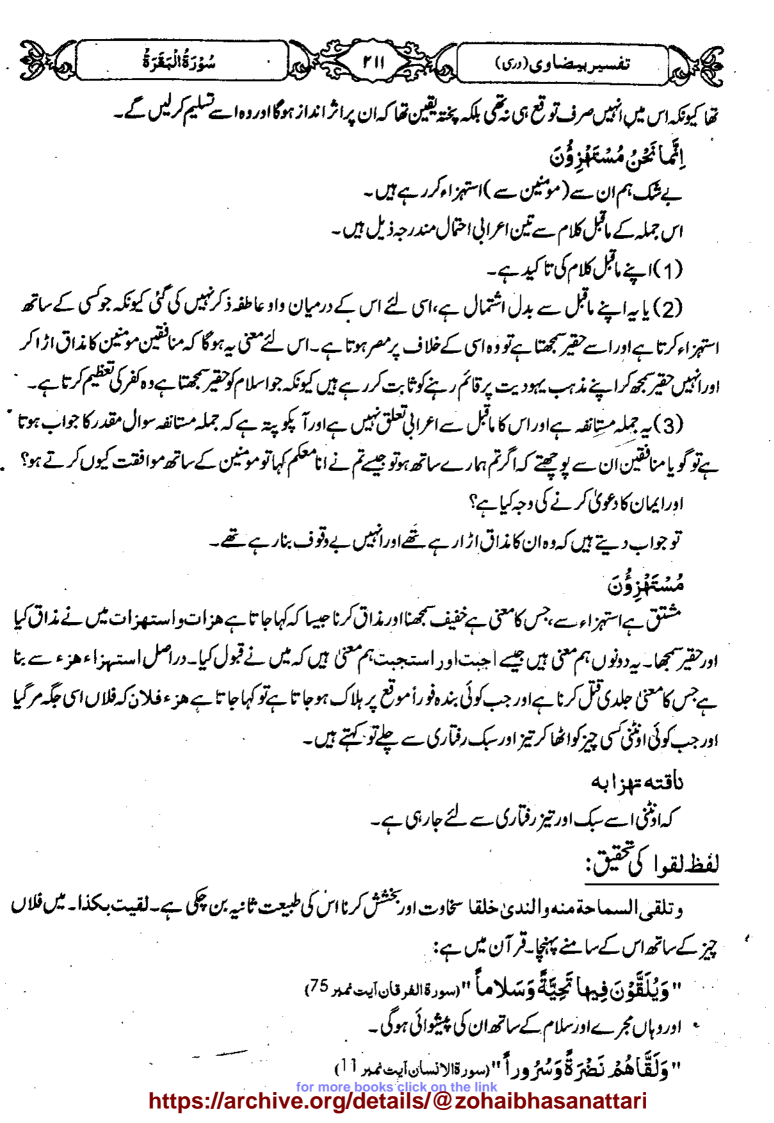
قراخا حَلَّوْا إلى شَدِياطِينِ مُرَ اورجب دەاپنے شیطانوں جیسے سرداردں سے علیحدہ ہوتے ہیں۔ خلو مشتق ہے خلوہ نے۔جوتین معانی میں استعال ہوتے ہیں۔

1. اگراس کے بعد حرف جارہ میں سے با یا الی آجائے تو اس کا <sup>معنی</sup> تنہا ہونا ، الگ ہونا ہوتا ہے اور کہا جاتا ہے خلوت بغلان والیہ (کہ میں اس کے ساتھ علیحدہ ہوا) تو اس آیت کا <sup>معنی</sup> یہ ہوگا کہ جب وہ اپنے شیطانوں جیسے سرداروں کے ساتھ علیحدہ ہوتے ہوتے ہیں تو انہیں کہتے ہیں کہ بے شک ہم تمہمارے ساتھ ہیں اور ہم موسنین کے ساتھ تو فداق کرر ہے تھے۔ 2 - اور جب خلاک ذم سے مشتق ہو یا صرف خلاک سے مشتق مانا جائے تو اس کا معنیٰ ہوگا گزریعنی فدمت تجھ سے تواز کر

3- یا اگر خلوت بہ سے مشتق مانا جائے تو معنی خداق کرنا ہوگا اس معنیٰ کے اعتبار سے خلوا کے بعد المی کا لفظ ای لیے ذکر کیا گیا ہے کہ سیا سیخ من میں انتہاء کا معنیٰ لئے ہوئے ہے، اور شیاطین سے مراد ان کے دہ سر دار ہوں گے جو اپنی سرکتی اور ہٹ دھرمی میں شیطان کے ہم مثل ہیں اور اس صورت میں یا تو ان سے مراد وہ کفار ہوں گے جو اپنے کفر کا بر ملا اظہار کرتے تصادر منافقین کو کفار میں شار کرنے کی وجہ سیہ ہوگی کہ دہ کفر میں ان کے ساتھ شریک شے یا ان میں سے ایک چیز ہونی چا ہے شیاطین سے بڑے بڑے گر منافق مراد ہوں گے اور ان ا معہ کم کہنے والے ان کے چھوٹے منافق ہوں گے شیاطین کا مفر د شیطان ہے جو سیبو یہ کے زدیک شرمان قبل معنی بعد سے ماخوذ ہے اور اس کا نون اصلی ہوگا اور معنیٰ ہوگا کہ دوہ اصلاح سے بہت کی دور ہیں ۔ اور بعض کا تشیطن پڑھنا بھی ای کی تائید کرتا ہواں کا نون اصلی ہوگا اور معنیٰ ہوگا کہ دوہ اصلاح سے بہت کی دور ہیں ۔ اور بعض کا تشیطن پڑھنا بھی ای کی تائید کرتا ہواں کا نون اصلی ہوگا اور معنیٰ ہوگا کہ دوہ اصلاح سے بہت کا دور ہیں ۔ اور بعض کا تشیطن پڑھنا بھی ای کی تائید کرتا ہواں کا نون اصلی ہوگا اور معنیٰ ہوگا کہ دوہ ال اور باطل

قالوا الأمعكم..

منافقوں کا کہنا ہے کہ ہم بلائتک وشبہ تمہار سے ساتھ ہیں ، اعتقاد اور دین میں ۔ تو منافقین نے جب موسنین کو خطاب کیا تو جملہ فعلیہ ذکر کیا جوتجد دادر حدوث پر دلالت کرتا ہے اور جب اپنے شیطان جیسے سر داروں سے ملاقات کی تو ان کے ساتھ خطاب میں جملہ اسمیہ، ان کے ساتھ مؤکد کر کے استعال کیا جس کی دجہ سے کہ وہ موسنین کو دھو کہ دینا چاہتے تھے کہ اب وہ نے سر سے ایمان لا رہے ہیں جس میں اخلاص ہے اور اپنے سرداروں کے ساتھ ملا قات میں جملہ اسمیہ مؤکدہ پیش کیا جو ثبات ، تحقیق اور استمرار پر دلالت کرتا ہے، تاکہ دہ انہیں یقین دلا سکیں کہ دہ اپنے ساتھ ملا قات میں جملہ اسمیہ مؤکدہ پیش کیا جو ثبات ، تحقیق سے ایمان لا رہے ہیں جس میں اخلاص ہے اور اپنے سرداروں کے ساتھ ملا قات میں جملہ اسمیہ مؤکدہ پیش کیا جو ثبات ، تحقیق اور استمرار پر دلالت کرتا ہے، تاکہ دہ انہیں یقین دلا سکیں کہ دہ اپنے سابقہ دین اور کفر پر معنوط اور پڑتہ ہیں اور سلما نوں ک ساتھ ایمان کے اظہار میں نہ تو ان کے اندر کچی رغبت تھی اور نہ ہیں ایو تع تع کہ کامل فی الایمان کا ، ان کا دعویٰ ان پر اثر انداز ہو گا۔ ای لیے تحف تعن اور بناوٹ خاہر کرنے کے لئے انہوں نے اماد کہ دیں اور کار پر معلوم تھا کہ موسنین کا دعویٰ ان پر اثر



تفسيربيضاوي(س) سُوْدَةُ الْبَقَرَةُ اور فرشت ان کی پیشوائی کوآ سی سے۔ تلقاہ کے منی کسی چیز کو بالینے پا اس کے سامنے آنے کے ہیں۔ جيسفرمايا: "وتتتلقّا هُمُ الْمَلائِكَةُ "(سود قالانديا، آيت مدر 103) ادر فرشتے ان کو لینے آئیں گے۔ " وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرُانَ مِنْ لَّدُنُ حَكِيْمٍ عَلِيْمٍ " (سورة السل آيد مهر ٥) اور بیشک تم قرآن سکھائے جاتے ہو حکمت دالے علم دالے کی طرف سے۔ تحقيق لفطِخلا: (خلو)الخلاء(Vacancy,Empty,Cavity) خالی جگہ جہاں عمارت ومکان دغیرہ نہ ہواور المخلو کالفظ زمان ومکان ددنوں کے لئے استعال ہوتا ہے۔ چونکہ زمانہ میں مضی (گذرنا) کامفہوم پایاجا تا ہے اس لئے اہل لغت خلاالزمان کے معنی زمانہ گزرگیا کر لیتے ہیں قرآن میں ہے: "وَما هُحَةً لُ إِلَّا رَسُولٌ قَنْ حَلَتْ مِنْ قَبُلِهِ الرُّسُلُ" (سودة آل عمران آيت نمبر ١44) اور محمد (من الفالية) توايك رسول بين ان سے پہلے اور رسول ہو چکے۔ "وَقَلُ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلاتُ "(سورةالرعدايت مدرة) ادران سے الگوں کی سر انٹیں ہوچکیں۔ "تلك أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ "(مورة البقرة آيت نمبر 141) یوہ ایک گروہ ہے کہ گز رگما۔ تم لوگوں سے پہلے بھی بہت ہے دا قعات گز رچے ہیں۔ "الكخلافيها تذيير " (سورة فالمرآيت نمبر 24) سب میں ایک ڈرستانے والاگز ر چکا۔ " مَثَلُ الَّذِينَ خَلَوًا مِنْ قَبْلِكُمْ " (سورة البقرة آيت مير 214) تم پراگلوں کی می روداد نہ آئی۔ " وَإِذا خَلَوُا عَضُّوا عَلَيْكُمُ الْآنَامِلَ مِنَ الْعَيْظِ " (سودة آل عران آيت مهر 119) اورا کیلے ہون توہم پرانگلیاں چبائیس عصہ سے۔ اورا يت كريمه: " يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ " (سورة يوسف آيت مرد) كتمهاد ب باب كامند صرف تمهارى بى طرف ر ب-کے معنی سے ہیں کہ پھرتمہارے ابا کی محبت اور توجہ صرف تمہارے ہی لئے۔ رہ جائے گی۔خلا الانسیان۔ تنہا ہونا۔ خلافلان بفلان کسی کے ساتھ تنہا ہونا۔خلاالیہ کسی کے پاس خلوت میں پنچنا۔قرآن میں ہے: https://archive.org/deta bhasanattari

9 Kor سورة البقرة تفسير بيضاوى (درى) بي المحر ١٣٠ ٢٠٠٠ "وَإذا خَلُوا إلى شَيَاطِين بمد "(سورة المعرقايت مدر 14) اورجب اين شيطانول ك پاس الملي مول-خلت فلانا کے اصل معنی کسی کوخالی تجکہ میں چھوڑ دینے کے ہیں۔ پھر عام چھوڑ دینے کے معنی میں استعال ہونے لگا ہے۔ " فَحَلُوا سَبِدِيلَهُمُ " (سورة التوبة آيت نمبرة) توان كى راه جهور دو-ناقة خلیقہ افتی کو دود ہود ہے سے آزاد چھوڑ دینا۔امراءۃ خلیۃ مطلقہ عورت جوخاوند کی طرف سے آزاد چھوڑ دی ادر جوکشتی ملاحوں کے بغیر چل رہی ہوا سے بھی خلیبۃ کہا جاتا ہے۔المحلی جوٹم سے خالی ہو۔جیسا کہ مطلقۃ کالفظ سکون واطمینان کے معنی میں آجاتا ہے۔ چنانچہ شاعر کا تول، تطلقة طورا طورا تراجع میں ( کسی سے سکون ہوجا تا ہےاور بھی وہ دو(عود کرآتی ہے ) میں تطلقة کالفظ اسم معنی میں استعال کیا ہے۔الحلاء، خشک گھاس۔ کہاجاتا ہے: خلیت الخلاء۔ میں نے خشک گھاس کائی۔ خلیت الدابقہ جانور کوخشک گھاس ڈالی۔ سیف یختلی۔ تیزنگوارجوگھاس کی طرح ہر چیز کوکاٹ ڈالے۔ الى حرف جاركى تحقيق: الئ- رف ( / Upto, Till ) حرف جرب اورجهات ستدميس سے سى جهت كى نهايت صديدان كرنے كے لئے آتا ہے۔ (ال و)الوت فى الامر كے معنی ہیں کسی کام میں کوتا ہی کرنا گویا کوتا ہی کرنے والاسمجھتا ہے کہ اس امر کی انتہا یہی ہے۔اور الوت فلانا کے معنی اولیت ہ تقصیر ا (میں نے اس کوتا ہی کا والی بنا دیا) کے ہیں جیسے کسبتہ ای اولیتہ کسبا (میں نے اسے کسب کا ولی بنا دیا) ماالو تدجهدا میں نے مقدر پھراس سے کوتا ہی نہیں کی اس میں جہداتمیز ہے جس طرح ماالو تد نصحا میں نصحا ہے۔ قرآن میں ہے: " لَا يَأْلُولَكُمْ خَبّالًا " (سورة آل عمران آيت مرد 118) یعنی بیلوگ تمہاری خرابی چاہنے میں کسی طرح کی کوتا ہی نہیں کرتے۔ اورا يت كريم : " وَلا يَأْتَل أُولُو الْفَضْلِ مِنْكُمُ " (سودة النود آيت مر 22) اور شم نه کها نمیں وہ جوتم میں فضیلت والے۔ میں بعض نے کہا ہے کہ یہ الوت سے باب افتعال ہے اور بعض نے الیت بمعنی حلفت سے مانا ہے اور کہا ہے کہ بیآ یت حضرت ابو بمرصد بق رضی اللہ عنہ کے متعلق نازل ہوئی تقلی جب کہ انہوں نے قشم کھائی تھی کہ وہ آئندہ سطح کی مالی ایداد نہیں کریں https://archive.org/d ohasanattari

| بَعْرَةُ ٢                                     | سُوْرَقُاأ                                 |                                     | رى ( د.              | تفسيربيضاوى(،                     |                  |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------------------------|----------------------|-----------------------------------|------------------|
|                                                |                                            |                                     |                      | ت پر بیداعتر اض کیا گیا۔          |                  |
| ريت ولاانتليت ميں مجى                          | يت اور روايت لا د                          | مت او <i>ر ر</i> ای <i>ت سے</i> ارت | مت سے اصطد           | سے اکتسبت اور صنہ                 | کبت۔             |
| ی نه جانا ادر نه تجمع اس کی                    | کے ہیں (یعنی تونے                          | <i>کے معنی</i> ولا استطعت           | . ہے۔ کویا اس        | یا سے افتعال کا میغہ              | ماالوتدشئي       |
|                                                |                                            |                                     |                      | ئى۔                               | استطاعت ہو       |
|                                                |                                            |                                     | زر چکی ہے۔           | : لفظر شيطان کی بحث کُز           | توث              |
| ۰.<br>۲.                                       |                                            |                                     |                      | ېزاء:                             | مفهوم است        |
| •                                              |                                            |                                     |                      |                                   | الاست            |
| يبجابة كإمل معنى طلب                           | آجات <u>ے ہیں ج</u> سے اس                  | کے معنی مزاق اڑانا بھی آ            | ، اگر چهمی اس        | ماطلب هز ، کو کہتے ہ <u>ر</u>     | اصل مير          |
|                                                | ن ميں ہے:                                  | نعال ہوتا ہے چنانچہ قر آا           | بالے معنی میں اس     | ) اور بيراجابة جواب دي            | جواب کے ہیں      |
|                                                | ېت نمېر 65)                                | نَهْزِوْنَ "(سورة التوبة ا          | بالم كُنْتُمُ تَسُنَ | باللووآياتهورسوا                  | ؚ" قُلُ إَ       |
|                                                |                                            | اسے ہنی کرتے تھے۔                   | وراس کےرسول          | <sub>ا</sub> خداادراس کی آیتوں ا  | كهوكياتم         |
|                                                |                                            |                                     |                      | فيبيغ ماكانوابيه                  |                  |
|                                                |                                            | وہ ان کو گھرلے گی۔                  | لياكرتي-تص           | ہَزِ کے ساتھ بیاستہزاءک           | اورجس            |
|                                                | يت تمير [1]                                | ىت <b>تېزۇ</b> ن "(سورةالىجرأ       | لأكأنؤابِه يَسْ      | ڹؠؚڣۜڋڡؚڹؙڗۜٞۺۅ۫ڸٳ                | "مايَأْز         |
|                                                |                                            | ساتھ مذاق کرتے تھے۔                 | تا تفامگراس کے       | کے پاس کوئی چیمبر ہیں آ           | اوران _          |
|                                                | يتامير 140) .                              | المراجع ا" (سورة النساء             | لفرُ بِها وَيُسْتَمَ | بعُتُمُ آيَاتِ اللهِ يُكُ         | "إذا سَو         |
|                                                | ~6                                         | ران کی ہنی بنائی جاتی ہے            | كاا نكاركياجا تااو   | للدكى آيتو لكوسنو كهان            | جبتمالا          |
|                                                |                                            | رةالانعام آيت نمبر 10)              |                      |                                   |                  |
|                                                |                                            | رتبمی تفتصہ کیا گیا۔                | بسولوں کے ساتھ       | ے محبوب تم سے <sup>م</sup> یںلے ر | اور ضرورا        |
| •                                              |                                            |                                     | رف کیسا؟             | سبت اللد تعالى كيط                | استبهزاء کی      |
| استعال باری تعالیٰ کے حق                       | يحجبسا كدلهو ولعب كا                       | نالی کی <del>طرف سیح نہی</del> ں ۔  | ء کی نسبت اللّٰد ت   | کے لجاظ سے استبہزا                | حقیق معنی        |
|                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      |                                     |                      | ملہذا آیت:                        | میں جا ئزنہیں ہے |
|                                                | ةالىق. 15 مىغەر 15                         | ينلغر بعَيْقُونَ "(                 | هُمَرِ فِي طُغْيَرَا |                                   |                  |
| )<br>مین سرکشی میں بھٹکتے رہیں۔                | ر ماجیل میں میں ۔<br>بر دہمیل دیتا ہے کہ ا | یں<br>ن کے لائق ہے)اورانب           | بياكه آس كي شا       | ے استہزاء فرماتا ہے (ج            | اللهان           |
| چک مرک میں بھے روں۔<br>وب نے ہونہ کی طرح دھوکا | افعة كل من من من من<br>فعة كل لما سال انه  | م<br>مهلت دی اور پھرانہیں           | بزاء کی سزاتک        | کے معنی باتواستہ                  | ملم در در ت      |
| ون مے هو من سر ن د در                          | 6 · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·    |                                     |                      |                                   |                  |

| 30 Mal                | شۇرەالب <i>ى</i> لرە                    | _01 2 r 10 2 2 6                                                 | تغسيربيعشاوى (درى)                                                         |                          |
|-----------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|--------------------------|
| _اورآ بت کے           | سے کہان کومعلوم ہی نہ ہوگا .            | ،<br>ما ما: ان کو بندر بیج اس طرح سے پکڑیں -                     | اس مارج سے ہم معنی ہے جیسے قر                                              | که بالی ا                |
| ىكا شاق الزاري        | بي توكو يا اللد تعالى تم الز            | ں۔اللہ تعالیٰ ان کے استہزارے باخبر<br>ب                          | ، ں، وق <u>مص</u> م <del>کی ہے</del> تو<br>پیجس قدر وہ استہز ارا ڈار ہے تا | معنی بین میں<br>معنی بین |
| تراذكر يسقوكها        | لاغ دیع بغیراسے سے ا                    | اس کے دھو کے سے پاخبر ہو کراسے اطل                               | یہ بن میں کو دعو کہ دے۔ اور وہ                                             | ے یہ میں<br>سے مثلال کم  |
|                       |                                         | ہے باخبر ہے۔ ایک حدیث میں ہے۔                                    | ید عند یعنی وہ اس کے دھو کے ب                                              | م<br>ماتاً ہے۔ خ         |
| ليەسى                 | ون أحوة فأذا التهرأ ا                   | ح لهم بأب من الجنته فيسر ع                                       | لسعوديين في الدنيا الغد                                                    | Uwi                      |
|                       |                                         |                                                                  |                                                                            | . 1.                     |
| اجب ميلوك أس          | نے جنت کا درواز ہ کھولا جائیگا          | ڑاتے ہیں قیامت کے دن ان کے لئے<br>پیز                            | لوگ دنیامیں دین الی کامذاق ا                                               | که جو                    |
|                       |                                         | چېچى <u> سطح</u> تو دەدرداز ەبندگرد يا جائىگا-                   | نے کے لئے سرب دوڑ کر دہاں                                                  | <sup>ن</sup> میں داخل ہو |
|                       | بورة المطفقين آيت نمبر 34)              | مَنُوا مِنَ الْكُفَّارِ يَضْحَكُونَ " (-                         | برآيت: "فَالْيَوْمَرِ الَّذِينَ آ                                          | چنانچ                    |
|                       |                                         |                                                                  | ج ایمان والے کا فروں کے بیستے                                              |                          |
|                       |                                         | سے یہی معنی مراد <del>ہی</del> ں اور آیت                         | ی <sup>ں بع</sup> ض کے نز دیک صحک۔                                         | اس م                     |
|                       |                                         | كالميدة "(سورة التوبة آيت نمبر 79)                               |                                                                            |                          |
|                       | . •                                     | کے لئے دردنا ک عذاب ہے۔                                          |                                                                            |                          |
|                       |                                         |                                                                  | می ای قشم کی تا دیل ہو کتی ہے۔                                             |                          |
|                       | [1:                                     | سورة البقرة (2) : آية 5                                          |                                                                            |                          |
|                       | -<br>يَعْبَهُوْنَ( <sup>15</sup> )      | ڹ<br>ڹ <sup>2</sup> ؾؚڸ۪ۿۅؚٙؿؘ <sup></sup> ؙؾؙڰۿۮڣۣۘڟؚۼ۬ؾٵؾ۬ڸؚۿڔ | الله كستقد                                                                 |                          |
| ن سرکشی میں           | انہیں ڈھیل دیتا ہے کہ اہلا              | ی جود معرفی میں ایک میں      | ران سےاستیز اوفر ماتا ہے (ح                                                | <br>دد الث               |
|                       | •                                       | •                                                                | دين''۔<br>درين''۔                                                          | -                        |
| -                     |                                         |                                                                  |                                                                            |                          |
|                       | · .                                     |                                                                  |                                                                            | متن:                     |
| Lat de.               | 7 e 11 1 [                              |                                                                  | ؽۺؾٙۿڹؚ <sup>ؙ</sup> ۦؚ <del>ڹ</del> ؚۿ                                    |                          |
| سينه، إف              | بالعلمي جزاءالسيكة»،<br>- أا ١١٨ مده    | مى جزاءالاستهزاء باسمه كم<br>كريسة إنهاكان فريات                 | زی <b>ب</b> م علی استهزاعهم، <sup>س</sup><br>این سند استان در است          | ي <b>ج</b> ار<br>ب       |
| اء عديهم<br>بديار أو  | يرجع وبان الأستهز<br>الذير مالارم اللا  | كونه مماثلاً له في القدر، أو                                     | ابلة اللفظ باللفظ، أو لا<br>أبلة اللفظ باللفظ، أو ل                        | لېق                      |
| سطېراغ، او<br>۱۱ ا س. | الان هو لازم الان                       | ينزل بهم الحقارة والهوان                                         | لون کالمستهز ٔ بهم، او                                                     | فيہ                      |
| اليستيون<br>معاما فر  | ليا فبإجراء احتام.<br>السليم في العام أ | معاملة المستهزء: أما في اللا<br>سال إلى التقفيل ترجا             | ض منه، أو يعاملهم ه                                                        | الغر                     |
| ن، والما ي            | ن التمادي في الصعية                     | مهال والزيادة في النعمة عل                                       | هم، واستنزراجهم بالإ                                                       | علد                      |

تفسير بيضاوى (درى)

الآخرة: فبأن يفتح لهم وهم فى النار باباً إلى الجنة فيسرعون نحوت فواذا صاروا إليه س عليهم الباب، وذلك قوله تعالى: فَالْيَوْمَ الَّلِيتَنَ آمَنُوا مِنَ الْكُقَّارِ يَضْحَكُونَ وإنما استۇنف به ولم يعطف ليدل على إن الله تعالى تولى مجازاتهم، ولم يحوج المؤمنين إلى أن يعارضوهم، وأنَّ استهزاءهم لا يؤبه به فى مقابلة ما يفعل الله تعالى بهم ولعله لم يقل: الله مستهزم بهم ليطابق قولهم، إيماء بأن الاستهزاء يحدث حالاً فحالاً ويتجدد حيناً بعد حين، وهكذا كانت نكايات الله فيهم كما قال تعالى: أوّلا يَرَوْنَ آنَّهُمْ يُفْتَنُونَ في كُلِّ عامٍ مَرَّةً أَوْ مَرَّتَذِينِ.

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

الله يستهز مبهمر

کامعنی میہ ہے کہ اللہ کریم ان مناقفین کوان کے استہزا کی سزادیتا ہے۔ یہاں استہزاء کی سزا کومجاز اُسی کے نام سے موسوم کیا گیا ہے سبیئة ، برائی کی سزا کو کہا جاتا ہے حالانکہ برائی کی سزابرائی نہیں ہوتی بلکہ انصاف ہوتا ہے۔ یہتو بطور مشاکلہ یعنی ایک لفظ کے انجام کوائی لفظ کے ساتھ تعبیر کرنا ہے

یا جوسز امنافقین کودی جائے گی وہ مقدار میں ان کے نفاق کے مماثل ہوگی۔

یاس کامعنی سے ہوگا کہ اللہ کریم ان کے دبال انہیں کی طرف لوٹائے گاجس کومجاز ااستہزاء کے ساتھ تعبیر کردیا گیا ہے اور یہ ایسانی ہے جیسے کسی کے ساتھ استہزاء کردیا جائے۔

یاان کے استہزاء کی وجہ سے ان پر حقارت اور ذلت نازل فر مائے گا کیونکہ ذلت وحقارت استہزاء کو لازم ہیں اس لئے ملز وم بول کرلازم مرادلیا اور استہزاء کا بھی یہی مقصد ہوتا ہے۔

یا اللہ کریم منافقین کے ساتھ ایسا معاملہ فر مار ہا ہے جیسا ان لوگوں کے ساتھ معاملہ کیا جاتا ہے جن سے استہزاء کیا جاتا ہے۔ یا تو معاملہ دنیا میں ہوگا وہ اس طرح کہ دنیا میں ان کو اسلامی احکام کا مللف بنا یا جار ہا ہے اور ان پر فوری عذاب نازل نہیں کیا جار ہا۔ بلکہ انہیں مہلت دے کرآ ہستہ آ ہستہ جنم کی طرف لے جار ہا ہے، اور ان کی سرکشی میں حد سے تجاوز کرنے کے باوجود ان پر فعمتوں کا اضافہ کیا جار ہا ہے۔

یا بیہ معاملہ آخرت میں ہوگا وہ اس طرح کہ جب وہ دوزخ کی آگ میں جل رہے ہوں گے تو ان کے سامنے جنت کا ایک دروازہ کھول دیا جائے گا وہ اس میں داخل ہونے کے لئے تیزی کے ساتھ دوڑیں گے تو جب وہ اس کے نز دیک پنچیں گے تو دروازہ بند کر دیا جائے گا،اور اللہ کریم کا بیار شاد گرامی اس کی تائیہ کرتا ہے فرمایا، فالیو مرال این امدوا من ال کفاریضہ کون



سورتالبقرة



کہ آج ایمان والے کافروں پر جسیں ہے۔ الله یستھو تح بید کوبطور جملہ متائفہ ذکر کیا گیا ہے اور اس کا ماقبل کلام پر عطف نہیں کیا گیا تا کہ اس بات پر دلالت کرے کہ اللہ کریم مونیین کی طرف سے منافقین کو مزاد بینے کا متولی ہے اور اس نے مونیین کو اس سے بے پر واہ کر دیا ہے کہ وہ ان کا مقابلہ کریں اور بید ظاہر کرنا بھی مقصود ہے کہ ایمان والے ان کے استہزاء کی پر واہ نہ کریں کیونکہ اللہ کریم جو ان سے معاملہ کرتے والا ہے وہ بہت ہی شد ید عذاب ہے۔ اور شاید اس وجہ سے اللہ کریم نے ،

الله يستهزء بهمر نہیں فرمایا کہ عبارت منافقین کی کہی ہوئی عبارت سے مطابق ہوجاتی بلکہ اس کی جگہ،

الله یست <del>ا</del> د<sup>م</sup>ر به هد مضارع کاصیغه ذکر فرمایا تا که اس بات کی طرف اشاره ہوجائے که میں ادن بدن نئے انداز میں پیدا ہوتی رہے گی ،ادر لخطہ بدلخطہ بدلتی رہے گی اور منافقین کے حق میں اللہ کریم کی سز انٹیں اس طرح شد یدترین ہوتی ہیں۔اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ کیا دہ میزہیں دیکھتے کہ اللہ کریم انہیں سال میں ایک یا دومر تبہ آزمائشوں میں مبتلا ءکرتا ہے۔ .

وَيَمُرُّهُمُ فِي طُغْيانِهِمْ يَعْمَهُونَ

من من الجيش وأمنة إذا زادة وقواة، ومنه مدت السراج والارض إذا استصلحتهما بالزيت والسماد، لا من المدفى العمر فإنه يعدى باللام كأملى له. ويدل عليه قراء قابن كثير (ويمدهم) . والمعتزلة لما تعذير عليهم إجراء الكلام على ظاهرة قالوا: لما منعهم الله تعالى ألطافة التى يمنحها المؤمنين وخذلهم بسبب كفرهم وإصرارهم، وسرهم طرق التوفيق على أنفسهم فتزايدت بسببه قلوبهم ريناً وظلمة، تزايد قلوب المؤمنين انشراحاً ونوراً، وأمكن الشيطان من إغوائهم فزادهم طغياناً، أُسْنِدَ ذلك إلى الله تعالى إسناد الفعل إلى المسبب مجازاً، وأضاف الطغيان إليهم لما يتوهم أن إسناد الفعل إلى المسبب مجازاً، وأضاف الطغيان إليهم لما الشياطين أطلق التى وقال وإخوائهُم يمكنكونهم في القتى، أو أصله يمد لمن المد إلى وعدى الفعل بنفسه كما في قوله تعالى: واختار موسى قومة. أو التقدير يمده وعدى الفعل بنفسه كما في قوله تعالى: واختار موسى قومة. أو التقدير يمدهم

تغسير بيضاوى (٥٦) ح تحرير ٢١٨

استصلاحاً، وهم مع ذلك يعبهون في طغيانهم، والطغيان بالضم والكسر كلقيان، والطغيان: تجاوز الحد في العتو، والغلو في الكفر، وأصله تجاوز الشيء عن مكانه قال تعالى: إنَّا لَبَّا طَعَى الُماءُ مَمَلُنا كُمِّ. والعبه في البصيرة كالعبى في البصر، وهو: التحير في الامريقال رجل عامه وعمه، وأرض عمهاء لا مناربها، قال: أعمَى الهُدَى بِالجاهِلين العبة

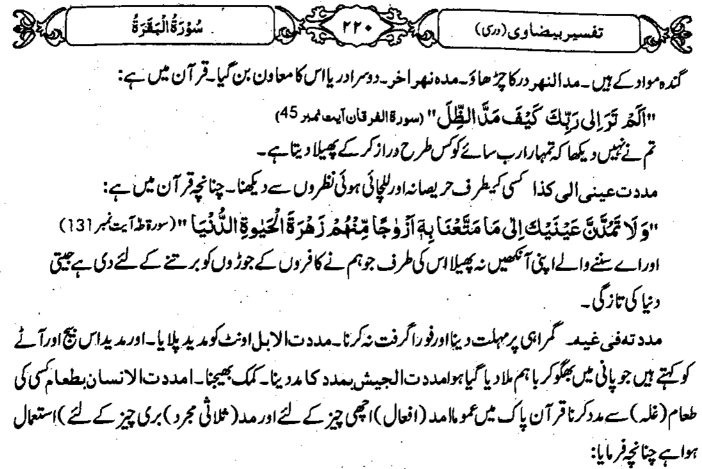
سورةاليقرة

یہاں یمد کا مادہ اشتقاق مد الجیش وامدہ ہے اور یفقرہ ال وقت استعال کیا جاتا ہے جب سیسا لارلنظر کے افراد یمی اضافہ کردے اور اے رسد پنچا کر طاقتور بنادے، ال طرح مددت السواج والارض جس کا معنیٰ یہ کہ میں نے چرائ میں تیل ڈال کر اور زمین میں کھاد چینک کر ان کی اصلاح کر دی۔ یہ مد فی العمر ے مشتق نہیں جس کا معنیٰ عہ کر در از کرنا اور مہلت دیتا ہے کیونکہ جب یہ عمر در از کرنے اور مہلت دینے کے معنی میں ہوتو اس وقت سہ لام کے ساتھ متعدی ہوتا ہے جی کہ المی لہ کہ میں اس میں کھاد چینک کر ان کی اصلاح کر دی۔ یہ مد فی العمر سے مشتق نہیں جس کا معنیٰ عر در از کرنا اور مہلت دیتا ہے کیونکہ جب یہ عمر در از کرنے اور مہلت دینے کے معنی میں ہوتو اس وقت سہ لام کے ساتھ متعدی ہوتا ہے جی ا المی لہ کہ میں اس مہلت دیتا ہوں اور جو معنیٰ او پر مذکور ہوا ابن کشر کی قرات بھی اس کی تائید کرتی ہے، کیونکہ انہوں نے یہ مد

جب معتزل ن الندكريم كاس ارشاد كواس كظاهرى معنى پرتحول كرنامة مد رسمجها كيونكدان كزد و يك مركش مي تصطح كى مبلت دينا الندكريم كى شان ك خلاف ب- اس ليح انهول نه كها كد يبال اس كاحقيق معنى مراد ليدما جا تزنيس بكد مجازى معنى مراد ب اورده معنى بير ب كه جب الندكريم في دوا بين نو از شات روك ليس جووه مونين پرفر ما رباب ، اور منافقين كو كفر داصراركى دجه بين ذكيل ورسواكر ديا اورانهول في ايخ او پر را دو راست كو بند كرليا تو الندكريم في مدد ان ب روك لي جس كى دجه بين كه دول پرفلمت اور ميل كا اضافه موكيا جس طرح مونيين برفر ما رباب ، اور منافقين كو روك لي جس كى دجه بين من دولال پرفلمت اور ميل كا اضافه موكيا جس طرح مونيين كه دولال بين ايمان ك نور اور ان نشد اح قلب كا اضافه مولي في ايمان كه معنى كا منافقين كه مراح مونيين بين مرايمان كور اور ان في ايمان كور اور مول لي جس كى دجه بين ايمان كريم في معنى كا اضافه موكيا جس طرح مونيين كه دولول بين ايمان ك نور اور ان في اين كي مرش من في دولول پرفلمت اور ميل كا اضافه موكيا جس طرح مونيين كه دولول بين ايمان كور اور ان في ايمان كي مراد و اصافه كرديا اور ال كامتنى بيه مول كه ما في من طرح مونيين كه مراه كر في قل كه نه ما دول ت مريك كم كي طرف كردي جل مين ايمان كامتنى بيه موكا كه الندكريم في شيطان كومن في ايمان كرام ت كي فعل كي نسبت الك مريم كي طرف كردى جل قب اور ال كوالتدكريم كي طرف اى مرقر ارزهي تاكه ميره مي طرح كي فعل كي نسبت الك مريم كي طرف كردي جاق به اور ال موني كي نسبت منافقين كرم كي في مرد مرار كي فعل كي نسبت الله من بي كل طرف حقيق به اور ال معنى كي نسبت منافقين كي طرف اي برقر ارزهي تاكه ميره ميري كي المن كي فعل كي نسبت الله في الغى مين ان كرس طرف كي مرادى كي مواد كي مرادى كي مرد ميا اور الكرمي كي مرد كي كي كي مرد كي نسبت الله في الغى مين ان كرم كي طرف كي مرادى كي جاور غي كالفظ مطلق ذكر فر ما يا اور الكرمي كي طرف معناف نيرس كي اور فرماي و اخوا خله هي مين ان مير دارد كي طرف كي جرادي كي مراد معان خير ميري كي اور فرمايا اور فرمايا اور الكي ميري كي مرف في مرد مي كي مرد مي الم مي مير كي مرد مين كي مرد مي كي مرد مي كي مرد مي كي كي مرف كي كي مرد مين كي كي مرد مي كي كي مرد مي كي كي مرد مي كي مرد مي كي مراد كي مراد مي كي كي مرد مي كي كي مرد مي كي كي مرد مي كي كي كي مرم مرف مي كي

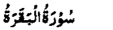
کہ ان کے بھائی ان کی گمراہی میں اضافہ کررہے ہیں اور بعض معتز لدنے بید کہا ہے کہ اصل میں بعد لھم تھا اور بیر بعلی لھم کے معنیٰ میں ہے کہ اللہ کریم انہیں مہلت دیتا ہے اور ان کی عمر کمی کرتا ہے اور بیر مہلت اور عمر میں اضافہ اس لئے ہے کہ دہ

| Sec. 1                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |                                          |                                                                         |                     |
|-------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|---------------------|
|                                     | <u>سۇرەالچەرە</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | - Charle LI                             | - Sortes                                 | تفسيربيضاوي(س)                                                          | _ colif &           |
| ف ککردیا ہے اور                     | المنجحدنه كبإيبال لام كوحذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | یان میں اضافہ کے سوا                    | ب نے سرکشی اور طغ                        | ں اور اطاعت کریں لیکن انہور                                             | بيدار بوجائم        |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 5                                       | وب كرد ياجس طر                           | بطهرف جرهمميرك طرف منس                                                  | فاعل كوبلا وا-      |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |                                          |                                                                         |                     |
|                                     | ب کردیا ہے اسل میں،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اطرف بلاداسطمنصور                       | ر کے اختار کوتو مہ کی                    | بار موسٰی قومہ<br>سے پہلے رف جارکومذف کم                                | ميں قو.             |
|                                     | in a start | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                                          | ار موسی قومه                                                            | واخت                |
| ) که ده اچی اصلات                   | کے اس کیٹے مہلت دی سی<br>ر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | بلاحا کہاللد کر میم <u>۔</u>            | <b>ی یمد هم است</b> ص                    | الصل ميں عبارت اس طرح <del>م</del><br>اصل ميں عبارت اس طرح <del>م</del> | تھا۔ ب              |
| •                                   | کیا۔<br>سر س                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <sup>ب</sup> ھٹلتے رہنے کو ہی پسند<br>م | گمراہی اور <i>سرکت</i> ی می <sup>ر</sup> | نہوں نے اس کے برعکس اپنی گ                                              | كرينكينا            |
| یہاور کسرہ نے سمائھ<br>بکہ مہرہ محا | مرح لقيان كے لام لوصم<br>سرح القيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بطرح پڑھا ہے جس <del>ک</del> ے          | ريعنى طغيان دونول                        | بطغيان كوبقىمه طادر بكسره ط                                             | أورلقط              |
| لاستى چيز کااپنے ش                  | وكرنا ہے اس كالغوى تقتح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | فجاوز ہونا اوران میں غل                 | در کفر میں حد سے مت                      | م اور طغیان کو معنیٰ سرکشی میں او                                       | پڑھاجاتا۔           |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | ٤,                                       | اہے جیسے اللہ کریم کا ارشاد ہے                                          | <u>سے تجاوز کر:</u> |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | الجارية                                  | باظغى المهاء حتملنا كُمر في                                             | ٳؾٙٳڸ               |
| چکھ ہے جس کا منتق<br>ا              | وريعمهون سيشتق ہے                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ب کشتی پر سوار کر کیا۔ا                 | لرگیاتوہم نے تمہی                        | کی جب پانی حدود سے سخباوز ک                                             | ž.                  |
| ہونا ہے اس کتے کہا                  | نی میں حیران و <i>س</i> ششدر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | <i>ې۔جوک</i> ه عمه کم <sup>و</sup>      | ت سے محروم ہوتا۔                         | كانه بوناجيس عمى كالمعنى قور                                            | اب بقيرت            |
| مت ہوامام بیضاوی                    | ) جوبے نشان اور بے علا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                         |                                          | بل، عامد، عمد مركردان آ در                                              |                     |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | • •                                     | يديس ذكركياب،                            | ل علیہ رو بہ کے شعر کواس کی تائر                                        | رحمة اللدتعا        |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | و<br>4                                   | الهُدَى بِٱلجَاهِلِين العِما                                            | أغمى                |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |                                          | اشعراس طرح،                                                             | بکمل                |
|                                     | لجاهِلينالعمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أغمتى الفكتى بأ                         | نەڧمھېت                                  | ومهتواطرا                                                               |                     |
| ٹان ہائے،رائے ان                    | طے ہوئے <b>ہیں ان</b> کے نش                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ے جنگلوں کے ساتھ <b>۔</b>               | کےاطراف دوسر۔                            | ہے جنگل ایسے دسیع ہیں جن ۔                                              | بهت                 |
|                                     | -U.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ن اور مششر رہوتے ب                      | ف اوران پر حیران                         | یفی ہیں جوراستوں سے نادا تھ                                             | ،<br>مسافروں پڑ     |
| <sub>ا</sub> ان دسششدر کے معنیٰ     | كالفظ عدم بصيرت اورحير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | باقائم کی ہے کہ عمد                     | نالی علیہ نے بید <sup>ل</sup> یل         | حرمين امام بيضاوي رحمنة الثدتع                                          | ُ ا <i>س</i> ش      |
| •                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |                                          |                                                                         | میں بھی مستعم       |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         |                                          | اوراستعال:                                                              | مدّ كالمعنى         |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                         | (Exte                                    | د)الين(nsion,wine                                                       | (مرد                |
| ةالجرح كےمعنی زخم كا                | کومدہ کہتے <del>ہی</del> ں اور مد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | یں اس سے مرصہ دراز                      | وربڑھائے کے ب                            | مل معنی (لسبائی میں ) کھینچناا                                          | کا                  |
|                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | for more books                          | click on the lin                         | k                                                                       |                     |



"وَأَمَدَ دُذَاهُمَ بِفَا كَهَةٍ وَكَنْ مِتَا يَشْتَهُوْنَ "(سورة الطور آيت مر 22) اورجس طرح مرو اوركوشت كوان كا بى چا جا مم ان كو عطا كريں گے۔ " أَيْحَسَبُونَ أَنَّمَا نُحُنَّ هُمَ بِه مِنْ مَّالٍ وَّبَذِيْنَ " (سرة المؤسون آيت بُر 55) كياريوگ خيال كرتے بيرك بم جودنيا على ان كو مال اور بيثوں سے مردو يے بير۔ " وَيُمْتِرِدُ كُمُ وَبَّ كُمُ بِعَنْ سَان كو مال اور بيثوں سے مردو يے بير۔ " وَيُمْتِرِدُ كُمُ وَبَّ كُمْ بِعَنْ سَان كو مال اور بيثوں سے مردو يے بير۔ " وَيُمْتِرِدُ كُمُ وَبَّ كُمْ بِعَنْ سَارى مرد فرما مے كا۔ " يُمْتِرِدُ كُمُ وَبَّ كُمْ بِعَنْ سَان كو مال اور بيثوں سے مردو بي بير اور مال اور بيثوں سے تهارى مرد فرما مے كا۔ " يُمْتِرِدُ كُمُ وَبَّ كُمْ بِعَنْ سَان كام الاية " (سرة آل مران آيت نر 21) تو تم بارا رہ تم ارى مرد كو پائى برار فرشتے نشان والے بيسے گا۔ " اَتُحْتَ يُونَنَ بِمال مردو يا بي برار فرشتے نشان والے بيسے گا۔ " اَتُحْتَ لُونَنَ بِمال مردو يا بي براد من الاية " (سورة آل مران آيت نر 21) اور مال اور بيثوں سے تم ارمان مرد فر بي بي براد فرشتے نشان والے بيسے گا۔ " اَتُحْتَ لُونَنَ بِمال مردو يا بي براد من المان الم

سُوْرَةُ الْبَقَرَةِ المربي المسير بيضاوى (درى) من المربي المراجع الم Sela " وَإِخُوا بُهُمْ يَمُنُّ وَنَهُمُ فِي الْعَي " (مورة الاعراف آيت بمر 202) اوروہ جو شیطانوں کے بھائی ہیں، شیطان انہیں گراہی میں تعییج ہیں۔ ليكن آيت كريمه: "وَالْبَحْرُ يَمُنَّكُمُ مِنْ بَعْدِيدِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ " (مورة لقمان آيت نمبر 27) اور سمندراس کی سیاہی ہواس کے پیچھے سات سمندر۔ میں یہ ددہ کا صیغہ مدہ نہرا اخر کے محاورہ سے ماخوذ ہے اور بیامداد یامد سے ہیں ہے جو کسی محبوب یا مکردہ دہ چیز کے متعلق استعال ہوتے ہیں بلکہ بیرمدد ت الداوا ۃ امد ہا کے محاورہ سے ماخوذ ہے جس کے معنی دوات میں روشائی ڈ الناکے ہیں ای طرح آیت کریمہ: " وَلَوْ جِعْنا بِمِعْلِد مَداً " (مورة الله آية نبر 109) الرحية م ويابى اوراس كى مددكو في أكي -میں مداد یعنی روشائی کے عنی مراد ہیں۔المد \_غلہ ناپنے کا ایک مشہور پیا نہ۔۔ مفہوم طغیان: (ط غى) طغوت وطغيت طغوانا وطغيانا (To go Astray) کے معنی طغیبان اور مرکشی کرنے کے ہیں اور اَطْغَاہُ (انعال) کے معنی ہیں اسے طغیبان مرکش پر ابھار ااور طغیبان کے معنی نافر مانی میں حد سے تجاوز کرنا کے ہیں قرآن میں ہے: "إِنَّهُ طَعْي " (سورة الناذعات آيت نمبر 17) وه بحد سر كش ، و چكاب-يعمهون كامعنى: (To be misled) (عمرة) العبة کے معنی جیرائلی کی وجہ ہے کسی کام میں تر دد سے کام لینا کے ہیں۔عمہ (س) صیغہ صفت فاعل عمہ و عامہ ادر عامہ ک جحعمه ج-قرآن مجيد ميں ہے: "فى طُغْيا بْهِمْ يَعْمَهُونَ" (سور قالاعراف آيت مرد 186) وہ اپنی شرارت دسرکشی میں پڑے بہک رہے ہیں۔ زَيَّنَا لَهُمْ أَعْمالَهُمْ فَهُمْ يَعْمَهُونَ "(سورة النبل آيت مرد) ان کے کوتک ان کی نگاہ میں بھلے کر دکھائے ہیں۔



تغسير بيضاوي (س)

# [سورة البقرة (2): آية 16]

أُولئِكَ الَّذِينَ اللَّهَ تَوَوُّ الضَّلالَة بِالْهُدى فَما رَبْحَتْ تِحَادَ مُهُمْ وَما كَانُوا مُهْتَدِينَ (16) '' يدوولوگ بين جنهون نے ہدايت كے بد لے كمرانى خريدى توان كاسودا كچھ فغ ندلايا اور دوسود ہے كى راہ جانتے ہى نہ س ہى نہ ہے'۔

أُولئِكَ الَّذِينَ اشتَرَوُا الضَّلالَةَ بِالْهُرى

اختاروها عليه واستبدلوها به، وأصله بذل الثمن لتحصيل ما يطلب من الاعيان. فإن كان أحد العوضين ناضاً تعين من حيث إنه لا يطلب لعينه أن يكون ثمناً وبذله اشتراء، وإلا فأى العوضين تصورته بصورة الثمن فباذله مشترٍ وآخذة بأئع، ولذلك عدت الكلمتان من الاضداد، ثمر استعير للإعراض عما في يدة محصلاً به غيرة، سواء كان من المعانى أو الاعيان، ومنه قول الشاعر:

أَحْذُتُ بِالجُمُلةِ رأساً آزُعَرا...وبالثَّنايَا الواضحات التردرا

وبالظويل العمر عمر اجيد ( ... كما اشتَرَى المُسْلَمُ إذ تَنصَر ا

ثم اتسع فيه فاستعمل للرغبة عن الشيء طمعًا في غيرة. والمعنى أنهم أخلوا بالهدى الذي جعله الله لهم بالفطرة التي فَطَرَ الناس عَلَيْهَا محصلين الضلالة التي ذهبوا إليها. أو اختاروا الضلالة واستحبوها على الهدي.

فَما رَبِحَتْ تِجارَتُهُمُ. ترشيح للمجاز، لَمَّا استعمل الاشتراء في معاملتهم أتبعه ما يشاكله تمثيلاً لخسارتهم، ونحوه:

وَلَّما رأيتُ النسرَ عزَّ ابن دأية ...وعَشَّشَ في وَكُرَيُهِ جَاشَ لَهُ صَلَرى والتجارة: طلب الربح بالبيع والشراء. والربح: الفضل على رأس المال، ولذلك سمى شفا، وإسنادة إلى التجارة وهو لأربابها على الاتساع لتلبسها بالقاعل، أو لمشابهتها إيالامن حيث إنها سبب الربح والخسر ان.

وَما كَأَنُوا مُهْتَدِينَ لطرق التجارة، فإن المقصود منها سلامة رأس المال والربح، وهؤلاء قد أضاعوا الطلبتين لأن رأس مَالِهم كان الفطرة السليمة، والعقل الصرف، فلما اعتقدوا هذه الضلالات بطل استعدادهم، واختل عقلهم ولم يبقى لهم رأس مال يتوسلون به إلى درك الحق، ونيل الكمال، فبقوا خاسرين آيسين من الربح فاقد ين للأصل.



أخذُتُ بِٱلجُهُلةِ رأساً أَزْعَرا ... وبالنَّنايَا الواضحات الدّددا

وبالطويل العمر عمرا جيددا ... كما اشْتَرَى المُسْلَمُ إِذِ تَنَضِّرا

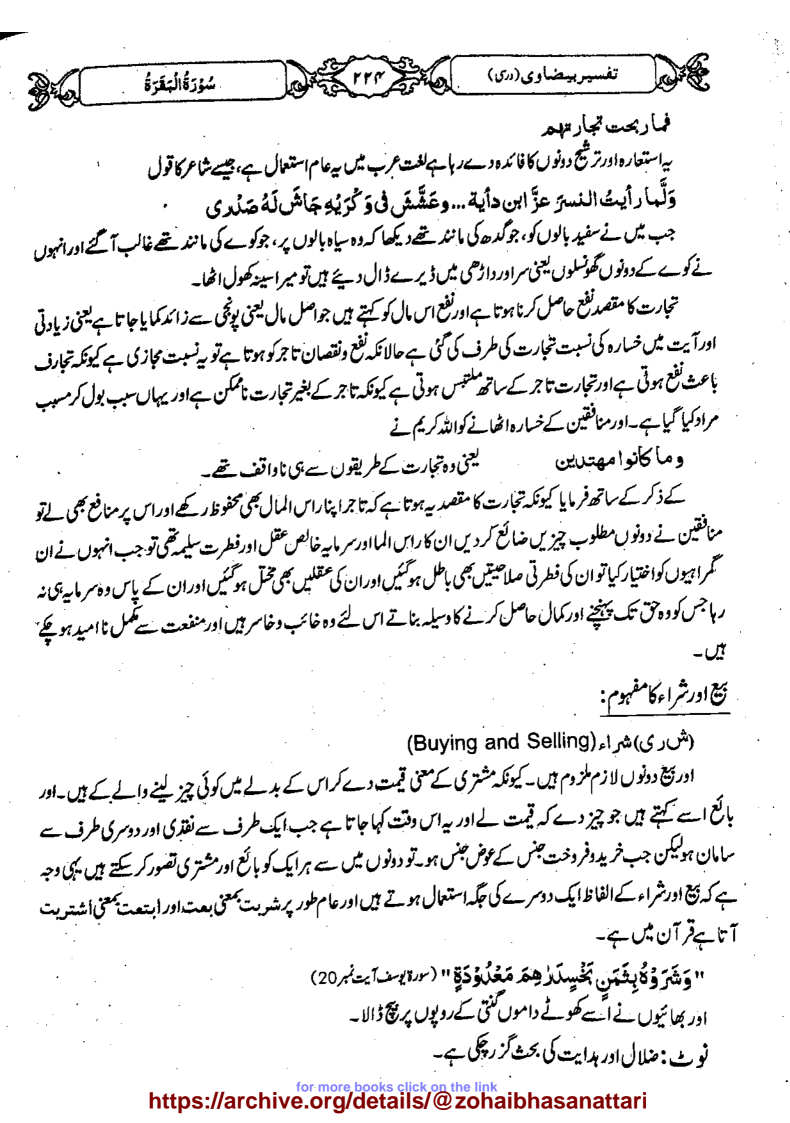
اس نے پورے گھنے بالوں والے سمر کے بدلے میں گنجا سمر لیا اور مضبوط ،خوبصورت ، چمکدار دانتوں کے بدے پیلا پن اور کمی زندگی کے بدلے چھوٹی عمر لے لی تواس کا پیرلین دین اس طرح تھا جس طرح جبلہ بن ایسم عنہ نی نے اسد م کرفھرا نیت اختیار کر لی۔

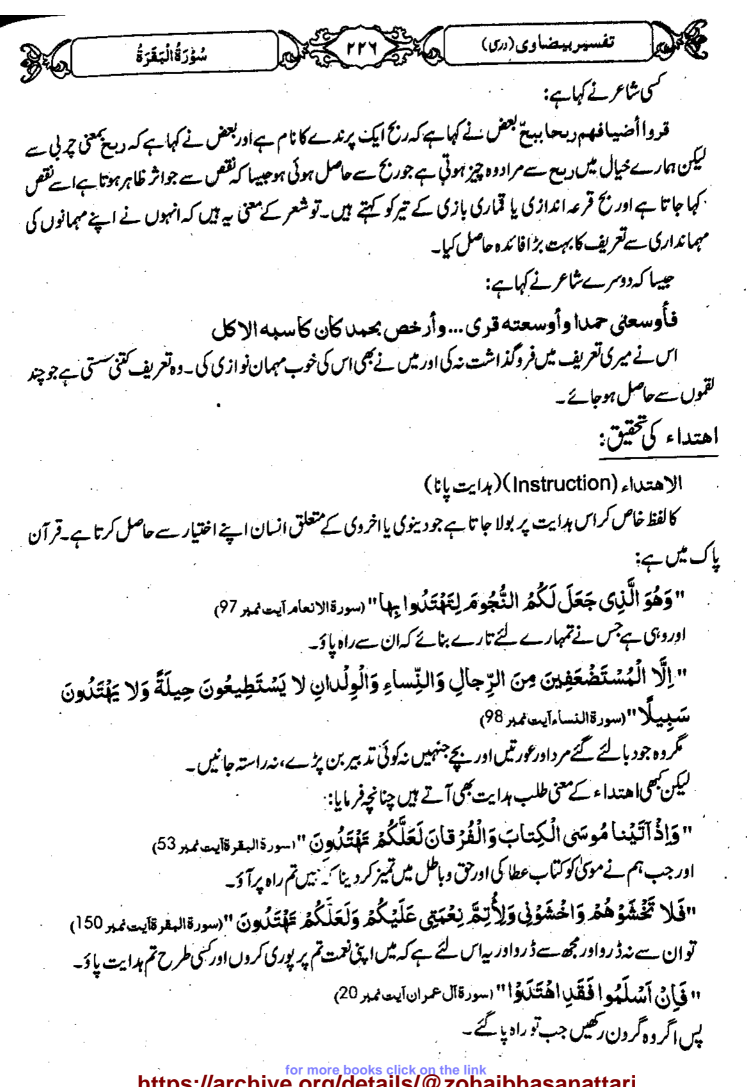
بحراشتراء کالفظ کسی جیز سے اعراض کرنے کے علاوہ اور معنی میں استعال ہونے لگا اور ای کے معنی میں وسعت بیا کردن گنی اور ہراس چیز کے حصول میں استعال ہونے لگا جس میں کسی جیز سے اعراض اور دوم بی جیز کے حصول میں طمق نہ ہو خوا و جیز اس کے قبضہ میں ہویا نہ ہو۔ بیامتی پہلیا معنی سے عام ہے اس معنی کے متاسب بیقتا ریسات پر قدور میں صورت آیت کا معنی بیا ہوگا کہ انہوں نے اس ہدایت کوضائع کردیا جوان کو اللہ کریم نے فطرتی صور پر عطا کی تھی۔ اور پران کی تخلیق بھی ہوئی تھی۔ اوریا اس کا معنی بیہ ہوگا کہ انہوں نے ہدایت پر گھراہی کرتر جیچ دہے ہوئے اختیا رکیا۔ تو اللہ کریم نے اس کہ ان ک

بیتجارت ان کے لئے فائد دمند نہ بوئی ،قر آن کریم کی آیت کا بی حصه،

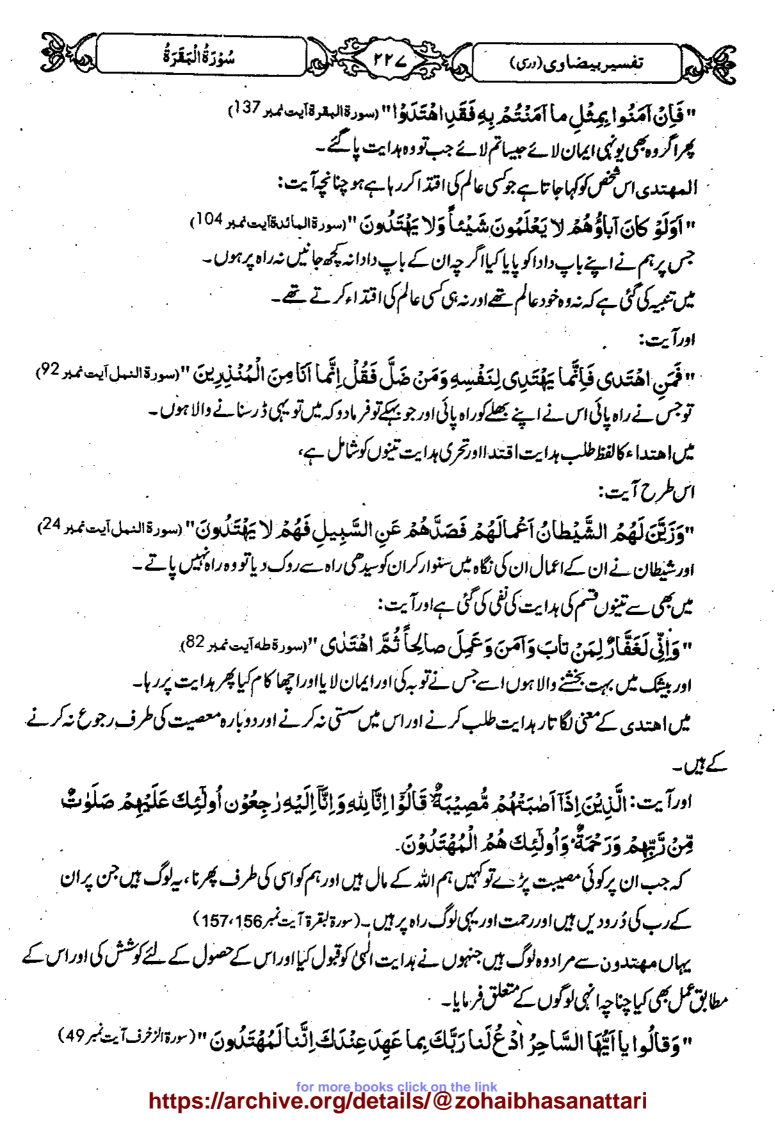
فمار بحت تجار تبہھ اشتراء کے متی کجاری کومزین و مفبوط کرنے کے خاکر کیا گیا ہے کیوتکہ وقتل کام میں ن کے باہمی معامد اور بین وین میں اشتراء کا لقط استعال فرمایا ہے تواس کے بیچھے وہ لقط ذکر فرمایا جو اشتراء کے مزمب تھ ، یعنی ان خرید وفروخت میں ان نے خسارہ کو بیان کرنے کے لئے اس لقط کو بطور استعارہ موشعہ وذکر فرمادیا یعنی ان کو تجارت سے کوئی قائدہ نہ بوا۔ for more books click on the link

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari





https://archive.org/c sanattari



846C

تفسير بيضاوى (درى) در تلوي ٢٢٨ ٢٠٠٠ ٢٠٠

اور بولے کہا سے جادوگر ہمارے لئے اپنے رب سے دعا کر اس عہد کے سبب جو اس کا تیرے پاس ہے۔

# [سورة البقرة (2): آية 17]

مَعَلُهُمُ كَمَعَلِ الَّذِى اسْتَوْقَدَ ناراً فَلَمَّا آضاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُودِ هِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلُباتٍ لا يُبُصِرُونَ (17)

''ان کی کہاوت اسکی طرح ہے جس نے آگ روثن کی تو جب اس سے آس پاس سب جگمگا تھا اللہ ان کا نور لے کیا اورانہیں اند چریوں میں چھوڑ دیا کہ پچھنیں سوجھتا''۔

مَعْلُهُمْ كَمَعَلِ الَّذِي اسْتَوْقَدَنَاراً

لما جاء بحقيقة حالهم عقبها بضرب المثل زيادة في التوضيح والتقرير، فإنه أوقع في القلب وأقمع للخصم الإلد، لأنه يريك المتخيل محققاً والمعقول محسوساً، ولأمر ما أكثر الله في كتبه الامثال، وفشت في كلام الإنبياء والحكماء. والمثل في الاصل بمعنى النظير يقال: مَثَل ومِثُل ومَثِيل كشبه وشبه وشيبه، ثم قيل للقول السائر الممثل مصربه بموردة، ولا يضرب إلا ما فيه غرابة، ولذلك حوفظ عليه من التغيير، ثم استعير لكل حال أو قصة أو صفة لها شأن وفيها غرابة مثل قوله تعالى: مَثَلُ الْجَنَّةِ التَّبِي وُعِدَ الْمُتَقُونَ وقوله تعالى: وَلِلْهِ الْمَثَلُ الْرَعْلِي

والمعنى حالهم العجيبة الشأن كحال من استوقد ناراً، والذى: بمعنى الذين كما في قوله تعالى:

وَخُصُنتُمُ كَأْلَنِى خاَضُوا إن جعل مرجع الضبير في بنورهم، وإنما جاز ذلك ولم يجز وضع القائم موضع القائمين لأنه غير مقصود بالوصف، بل الجملة التي هى صلته وهو وصلة إلى وصف المعرفة بها لأنه ليس باسم تام بل هو كالجزء منه. فحقه أنه لا يجمع كما لا تجمع أخواتها، ويستوى فيه الواحد والجمع وليس الذين جعه المصحح، بل ذو زيادة زيدت لزيادة المعنى ولذلك جاء بالياء أبداً على اللغة الفصيحة التي عليها التنزيل. ولكونه مستطالاً بصلته استحق التخفيف، ولذلك بولغ فيه فحذف ياؤة ثم كسرته ثم اقتصر على اللام في أسماء الفاعلين والمفعولين، أو قصد به جنس المستوقدين، أو

ي تفسير بيضاوى (٥٦) ٢٢٩ ٢٠٠ ٢٠٩ منورة البقرة في الم

الفوج الذى استوقد، والاستيقاد: طلب الوقود والسعى فى تحصيله، وهو سطوع الدار وارتفاع لهبها، واشتقاق الدار من: دارينور نوراً إذا نفر لأن فيها حركة واضطراباً.

اس سے ماقیل آیات میں منافقین کی حقیقت ان کے خبیث اوصاف اوران کی عقیدہ بیان ہوا، اب اس کی مزید وضاحت سے لیے ضرب المثل ذکر فرمائی تا کہ ان کے حالات کی مزید وضاحت بھی ہوجائے اور سننے والے کے دل میں بات رائح ہو جائے کیونکہ ضرب المثل مخاطب کے دل میں زیادہ اثر انداز ہوتی ہے اور جھکڑ الودشمن کو خاموش کرنے کا باعث بنتی ہے۔ کیونکہ میڈیالی چیز کو خارج اور معقول چیز کو محسوس شکل میں پیش کرتی ہے۔ اور اس عظیم الشان فائدہ کے پیش نظر اللہ کریم نے الباقی کتابوں میں کثرت سے ضرب المثل بیان فر مائی ہیں اور انہ اور ان کی کر ام اور اس عظیم الشان فائدہ کے پیش نظر اللہ کریم نے اپنی الباقی مثل کی تحقیق نظر میں کثرت سے ضرب المثل بیان فر مائیں ہیں اورانہ بیائی کر ام اور علم اور اس کی خلی میں بھی بکٹر ت ان کا ذکر آتا ہے۔ مثل کی تحقیق :

اس کالغوی معنیٰ نظیر اورش ہے اورشل کے لفظ کو عربی زبان میں تنین طرح پڑ ھاجا تا ہے۔

متدل، ميذل اور متينيل جيس شَبَة، شِبَة اور شَبِية بروزن فعل اور فعل اور قعيل اس لفظ كا اطلاق اور مشهور ومعروف كهاوت پر موتا ہے جوزبان زدعام مواور اس كے كل ورود كے ساتھ اس موقع كوتشيد دى كئى موجس ميں وہ اب استعال مور ہا ہے۔ اور ب ضرب المثل صرف اس واقع كے لئے استعال كى جاتى ہے جس ميں غرابت اور ندرت مواى وجہ سے اس كے الفاظ ميں تغير وتبدل نہيں كيا جاتا يعنى وہ الفاظ جو كى نے كى موقع پر چيش كئے ہوں۔ بعينہ وہ ى الفاظ ال عجب وغريب واتى كے الفاظ ميں تغير استعال كيا جاتا يعنى وہ الفاظ جو كى نے كى موقع پر چيش كئے ہوں۔ بعينہ وہ ي الفاظ ال عجب وغريب واتى حد اس كے الفاظ ميں تغير من لئے ذكر كئے جاتے ہيں ہے مواد لئى مورد كے ساتھ تشبيد دى كئى پھر بطور استعاره مراس حالت ، قصہ يا صفت كے لئے استعال كيا جاتا ہے جس كى عجب وغريب شان مواد راس ميں غرابت بھى مرجب اللہ كريم اس حالت ، قصہ يا صفت كے لئے مستعال كيا جاتا ہے جس كى عجب وغريب شان مواد راس ميں غرابت بھى مرجب اللہ كريم اس حالت ، قصہ يا صفت كے لئے

> مثل الجنة التي وعدت للمتقين اس مي مثل بمعنى صفت ب اوردوس ب مقام پر فرمايا،

> > وللهالمثل الاعلى

بلندوبالاشان الذكريم، تى كے لئے ہم عنى بيہ وكاكہ منافقوں كى عجيب وغريب كى حالت اس آ دى كى حالت كى شل ہے جس نے روشنى حاصل كرنے سے لئے آگ جلاتى تو جب اس كى آگ خوب روش ہو كى تو اللہ كريم نے اس كے تو ركوشتم كرديا اور وہ گھپ اند حير بے ميں جيران دستشدر ہو كررہ كيا۔ والذى بمعنى الذين يہاں الذى اسم موصول بمعنى الذين ہے اور بياستعال عام ہے جيسے اللہ كريم كا ارشار ہے، و خضت حركالذى خاصوا

م تفسير بيضاوى (درى) ما تحري ٢٣٠ من شور ڤالبُقرَةُ ما من من الم

میں الذی بمعنی الذین ہے۔زیر بحث آیت میں الذی بمعنی الذین اس وقت ہوگا جب بنور ہم کی ضمیر کا مرجع الذی کو بنایا جائے۔

والاستيقادطلب الوقود

استیقاد کامعنی روشی حاصل کرنے کے لئے ایندھن طلب کرنے میں بہت زیادہ کوشش کرنا ہے اور اس سے مراد آگ کا بھڑ کنااور اس کے شعلوں کا بلند ہونا ہے۔

ناریہ نار بیدنار مینوں نوراً سے مشتق ہے جس کامعنی بھا گنااور بر کنا ہے آگ میں اضطراب وٹر کت کی وجہ سے اس کو تارلفظ کے ساتھ موسوم کیا گیا ہے۔ مت

فكتا أضاءت ماحوله

أى: النار، ما حول المستوقد إن جعلتها متعدية، وإلا أمكن أن تكون مستدة إلى ما، والتأنيث لأن ما حوله أشياء وأماكن أو إلى ضمير النار، وما: موصولة فى معنى الامكنة، نصب على الظرف، أو مزيدة، وحوله ظرف وتأليف الحول للدوران. وقيل للعام حول لأنه يدور. دَهَبَ اللهُ يِنُورِ هِمْ جواب لما، والضمير للذى، وجمعه للحمل على المعنى، وعلى هٰذَا إنما



قال:

ينُورِ هِمَ ولم يقل: بنار هم لأنه المراد من أيقادها. أو استئداف أجيب به اعتراض سائل يقول: ما بالهم شبهت حالهم محال مستوقد الطفأت دارة: أو بدل من جملة التمثيل على سبيل البيان. والضبير على الوجهين للمنافقين، والجواب محنوف كما ق قوله تعالى: فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ للإيجاز وأمن الالتباس. وإسناد الذهاب إلى الله تعالى إما لأن الكل بفعله، أو لأن الإطفاء حصل بسبب خفى، أو أمر سماوى كريح أو مطر، أو للمبالغة ولذلك عدى الفعل بالباء دون الهبزة لما فيها من معنى الاستصحاب والاستبساك. يقال: ذهب السلطان بماله إذا أخذة وما أخذة الذو أمر سلوى كريم أو مر سل بموعهم احتمل ذهب السلطان بماله إذا أخذة وما أخذة الله وأمسكه فلا مرسل الموعهم احتمل ذهابه بما فى الضوء من الزيادة وبقاء ما يسمى نوراً، والغرض إزالة النور عنهم رأساً ألا ترى كيف قرر ذلك وأكرية بقوله وتَتَرَكَهُمْ في ظُلُماتٍ لاَّ يُبْعِرُونَ فن كر الظلمة التى هى عدم النور، وانطباسه بالكلية، وجعها ونكرها ووصفها بأنها ظلمة خالصة لا يتراءى فيها شبحان.

ترجمه:

اور جب آگ لگانے والے کے اردگرد کی چیز وں کوآگ نے روشن کردیا تو اللہ تعالیٰ ان کے نور کو لے گیا۔ اصاحت کومؤنٹ ذکر کرنا اس وجہ سے ہوگا کہ ماحو لمت اشیاء اور اما کن مراد لی جانمیں یا اصاعت کا فاعل ہی ضمیر ہو کی جس کا مرجع النار ہے اس صورت میں ماموصولہ بمعنی امکن نہ ہوگا اور بحسینیت مفعول فیچل نصب میں ہوگا۔ یا یہ مازائدہ ہوگا اور حولہ اضاءت کی ظرف ہوگی اور جن کلمات سے حول کا لفظ مرکب ہے بید دور ان بمعنی کر دش کرتا ہوگا۔ اس لیے سال کوحول کہتے ہیں کیونکہ وہ کرتا رہتا ہے، اور

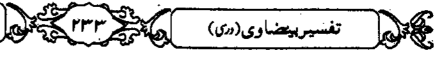
<u>ۆ</u>ھباللەبنورھم

تحمل جملہ لما کی شرط کا جواب ہے۔ اس صورت میں ھم ضمیر کا مرتع الذی ہوگا اور ھم ضمیر بحث کی الذی کی طرف اس کے لئے لوٹائی گئی ہے کہ وہ الذین کے معنیٰ میں ہے جیسے خصنہ میں الذی خاصبوا میں ہے۔ کلام کے سیاق وسباق کے مطابق بنار ھم ذکر نہیں فرمایا بلکہ اس کی جگہ بنور ھم ذکر کیا ہے۔ جس کہ وجہ سیہ کہ آگ جلانے والے کا مقصود نور ہی ہوتا ہے۔ یا فی قصب اللہ ہنو ر ھھ

لما کی شرط کا جواب نہیں بلکہ جملہ مستانفہ ہے اور بیاس سائل کے جواب میں ہوگا کہ منافقین کی حالت کو اس آگ

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى ( درى ) مند المحمد ٢٣٢ سُورَةُ الْبَعَرَةُ 86 جلانے دالے حالت کے ساتھ تشبیہ کیوں دی گئی ہے جس کی آگ بجھ جاتی ہے۔ یا یہ جملہ ماہل کلام میں پورے جملہ مشیلیہ سے بدل ہوگا اور اس کو عطف کے طریقہ پر ذکر کیا گیا ہے۔ ان دونوں صورتوں میں بنود هم کی هم ضمیر کا مرجع منافقین ہوں سے اور جواب شرط اختصارا درالتہا س سے امن میں ہونے کی وجہ سے جذف کر دیا ہو کا جیسے اللہ کریم کے اس ارشاد کرامی میں جواب شرط محذوف بے سورة يوسف ميں ہے، فماذهبوابه يہاں فعلوابهما فعلوامن الاذاء محذوف ہے۔اس آیت کریمہ میں ہے ذ حاب نور کی نسبت اللہ کریم کی طرف کرنے کی وجہ یہ ہوگی کہ ہرتعل کا فاعل حقق وہی ہے یا اس کی وجہ بیہ ہوگی کہ آگ سی مخفی سبب یا کسی آسانی حادثہ کی وجہ ہے بجھ کنی ۔ جیسے بارش ، ہوا دغیرہ ۔ ادرجس تعل کا سب مخفی ہوا، اس کی نسبت اللہ بی کی طرف کر دی جاتی ہے۔ یا پینسبت مبالغہ پر دلالت کرنے لیے لئے اللہ کریم کی طرف کی گئی ہے ادر اس وجہ سے ذہب کے فاعل کو با کے ساتھ متعدی کمیا گیا ہےاوراس سے پہلے ہمزہ کا اضافہ کرکے باب افعال نہیں بنایا گیا کیونکہ باء کے ساتھ متعدی کرنے سے معنیٰ بیہو کا کہ وہ اسے اپنے ساتھ بی لے گیا۔اور اس نے ہی اسے روک لیا۔اگر کسی شخص کا باد شاہ مال پکڑ لے تو کہا جاتا ہے۔ فهبالسلطان بماله کہ بادشاہ اس کا مال بھی اپنے ساتھ بنی لے گیا۔توجس چیز کواللہ تعالیٰ اپنی گرفت میں لے لے اور اسے روک لے تواہے کوئی چھٹانہیں سکتا۔مبالغہ ظاہر کرنے کے ہی یہاں لفظ ضوء ذکر نہیں کیا گیا، بلکہ نور ذکر کیا گیا حالا نکہ ماقبل کا تقاضا پی تحاکہ یہاں ذهب الله يضوعهمر کہاجاتا، کیونکہ بصونی مذکر کیا جاتا تواس میں بیاحتمال تھا کہ ضوء کے لفظ میں جوزیادتی ہوتی ہےا۔۔۔توختم کردیا گیا۔ لیکن جسے نورکہا جاتا ہے وہ باقی رہ گیا، حالانکہ مقصد بیتھا کہان سے بلکل نورسلب کرلیا جائے۔ ذرا آپ غور فر ما نمیں کہاللہ کریم ، اللے بنان کے ذحاب نور میں کس قدر مبالغ فر مایا ہے اور اس کو بہت ہی مؤکد انداز میں ذکر کیا ہے اور اس چیز کو ثابت کرنے کے لتحالله كريم فيفرمايار ۊٙڗٙػۿۮڣڟؙڵؠٵؾ۪ڵٲؽؠ۫ڝۯۅڹ چونکہ یہاں ظلمات جمع کالفظ ذکر فرمایا ہے۔اس کا داحد ظلمۃ ہےاوراس کامعنی ہےروشن۔ادرنور کا نہ ہونا ادراس کا بالكليد مث جانا اور پھراسے نكره ذكركيا ہے۔جوابين مدلول كى عظمت پردلالت كرتا ہے اور اس كى مغت لا يبصرون ذكر فرمائي ، کویا ده ایسی تنهه در تنهه اور خالص تاریکیول میں بےجن میں دوشکیس ایک دوسرے کوئیس دیکھ سکتیں اور بیدانداز تخاطب بھی



ذ هاب نور میں مبالغہ اور تا کید پر دلالت کرتا ہے بیتا کید بالا نے تا کیداس لیے ذکر کی گئی کہ منافقین کے پاس نور نام کی کوئی چیز سمی نہیں بلکہ دہ گھپ اند عبر وں میں سمئک رہے ہیں۔ متن:

SE (on

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

وترك في الاصل بمعنى طرح وخلى، وله مفعول واحد فضبن معنى صير، فجرى حجري أفعال القلوب كقوله تعالى: وَتَرَكَّهُمُ فِي ظُلُهاتٍ.

وقول الشاعر:

فتركتُه جَزُرٍ السِّباع يَنُشُنَهُ ... يَقضُهُنَ حُسنَ بِنانِهِ والبِعُصَمِ

والظلمة مأخوذة من قولهم: ما ظلمك أن تفعل كذا، أى ما منعك، لأنها تسن البصر وتمنع الرؤية.

وظلماً تهم: ظلمة الكفر، وظلمة النفاق، وظلمة يوم القيامة يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِناتِ يَسْعى نُورُهُمُ بَيْنَ اَيَرِيهِمْ وَبِأَيْمانِهِمْ. أو ظلمة الضلال، وظلمة سخط الله، وظلمة العقاب السرمدى، أو ظلمة شديدة كأنها ظلمة متراكمة، ومفعول لاَّ يُبْحِرُونَ من قبيل المطروح المتروك فكأن الفعل غير متعد.

۔۔۔۔ ہتر کی اصل میں خلی اور ترک کے معنیٰ میں ہے جس کا معنیٰ اس نے چھوڑ دیا، اس نے چھینک دیا، ہے اور بید متعدی بیک مفعول ہے اور بیدا پیضمن میں حیر کا معنیٰ لئے ہوئے ہے اسی وجہ سے بیدا فعال قلوب کے قائم مقام ہوتا ہے جو دومفعولوں کونصب دیتے ہیں۔

> جیسا که ارشاد باری تعالی و تو کهم فسی الطلمات یہاں اس کا ایک مفعول هم خمیر منصوب متصل ہے اور دوسرا،

فى ظلمات مستوقدين س متعلق مور باب- اور شاعر كاقول ب،

ے س، در پہ ہے مرد مرد مرد مرد مرد ہے۔ فتر کُتُه جَزُدَ السِّباع يَنُشُنَهُ ... يَقضُمُنَ حُسنَ بنا نِهِ والسِعُصَمِر میں نے مدج کواس دفت مارگرایا جب اس کے سارے حمایتی بھاگ کھڑے تصاور لاش کواس بے کبی کے عالم میں

چھوڑ کئے تھے کہ درندے بڑے مزے سے اس کا گوشت ، اس کے سرکی کھو پڑی اور موٹی کلائی سے نچوڑ رہے تھے۔ اس شعر میں ترکت بمعنیٰ صیرت ہے اور اس کے دومفعول ہیں ایک وضمیر منصوب متصل اور دوسراجز ءالسباع ہے۔

المحمد المسير بيضاوى (ررى) ما المحمد ٢٣٣ سورة المتقرة اور ظلمات جمع ب ظلمة كى جوعر بول كاس قول سے ماخوذ ب، ماظلمك ان تفعل كذا کہ تجھ کوئس چیز نے اس طرح کرنے سے روکا ہے کیونکہ ظلمت نظر کے آڑے آجاتی ہے اور دیکھنے سے روک دیتی ہے اوراب ظلمتوں سے درج ذیل ظلمات ہیں۔ 2- نفاق کی ظلمت 🛛 3- قیامت کے دن کی ظلمت 1 - كفر كى ظلمت بیروہ دن ہےجس دن آپ دیکھیں گے کہ مونین کے آگے دائمیں اور بائمیں جانب نور دوڑ رہا ہوگایا ان سے بیظلمات مراد تمراہی کی ظلمت الدکریم کی ناراضگی کی ظلمت عذاب سرمدی کی ظلمت یا اس سے شدیدترین ظلمات مراد ہیں گویا متعدد ظلمتیں تہہ درتہہ جمع ہوں گی اور لا یبصرون کے مفعول کوذ کرنہ کرنا بھی اس قبیلہ سے ہے گویا یہاں مفعول کو حذف کر کے اس کو بالکل نسیامنسیا کر دیا ہے اور بیظاہر کر دیا گیا ہے کہ بیغل متعدی نہیں بلكه مل لازم ہے۔ والآية مَثَلٌ ضربه الله لمن آتاه ضرباً من الهدى فأضاعه، ولم يتوصل به إلى نعيم الإبن فبقى متحيراً متحسراً، تقريراً وتوضيحاً لما تضمنته الآية الاولى، ويدخل تحت عمومه هؤلاء المنافقون فإنهم أضاعوا ما نطقت به ألسنتهم من الحق باستبطان الكفر. وإظهارة حين خلوا إلى شياطينهم، ومن آثر الضلالة على الهدى المجعول له بألفطرة. أو ارتداعن دينه بعد ما آمن، ومن صح له أحوال الإرادة فأدعى أحوال المحبة فأذهب الله عنه ما أشرق عليه من أنوار الإرادة. أو مَقَّل لإيمانهم من حيث إنه يعود عليهم يحقن الرماء. وسلامة الاموال والاولاد. ومشاركة المسلمين في المغانج. والاحكام بالنار الموقدة للاستضاءة، ولنهاب أثرة وانطماس نورة بإهلاكهم وإفشاء حالهم بإطفاء الله تعالى إياها وإذهاب نورها. ۔ اس آیت میں اللہ کریم نے ہرا س شخص کی مثال بیان کی ہے جس کواللہ کریم نے کسی بھی قشم کی ہدایت کا حصہ عطا کیا ہو، اس شخص نے اس ہدایت کوضائع کر دیا ہواور اسے ابدی نعتوں کا ذریعہ نہ بنایا ہوتو وہ چرت اور حسرت میں رہ جائے اس ضرب المثل کے بیان کا مقصد اس مضمون کو ثابت کرنا اور اس کی وضاحت کرتا ہےجس کو ماقبل آیت،



ألئك اللين اشتروا الضللة بألهدي ... اع ا ہے تعمن میں لئے ہوئے ہے۔اگر چہ بیآ بیت طبیبہ عام ہے لیکن اس سے موم میں وہ منافق میں داخل ہوں سے جن کا اس پر ے ماقل آیات میں ذکر کیا گیا ہے۔ کیونکہ انہوں نے بھی کفرکو بچا کراپٹی زبالوں سے تن پر ہونے اور مومن ہونے کا دعویٰ کیا اوران لوگوں کے سامنے اسپنے کفر کا اظہار کیا جو گمراہی اور سرکشی میں شیاطین کی مثل بتھے، اور وہ ان سے علیحد کی میں ملاقات کرتے۔ اور وہ محص بھی ای نشبیہ سے محموم میں داخل ہو گاجس نے ممرابی کو اس ہدایت پر ترجی دی جو اس کو فطرت سلیمہ کی صورت میں عطا کی مختص اور دہ آ دمی بھی اس میں داخل ہو گا جوا یمان لانے کے بعد مرتد ہو گیا اور وہ مخص بھی اس تشبیہ <sup>کے عموم</sup> **میں داخل ہوگا جوانجی ا**رادت کے احوال کی منزل میں ہوتو دہ محبت کا دعو کی کرکر دیتو اس کے اس حجو یے دعو کی کی وجہ سے اللّہ کریم نے اس سے ارادت کے احوال بھی چھین لئے جواس پر ظاہر ہوئے تھے۔اوران لوگوں کے ایمان کواس آگ کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے جوروشن حاصل کرنے کے لئے جلائی گئی ہو،جس سے آگ جلانے والے نے پچھ فقع حاصل کیا ہو، پھروہ بھسم ہو مری ای طرح منافقین کے اظہارا یمان نے انہیں دنیا وی فائدہ دیا کہ ان کی جانیں اور مال محفوظ ہو گئے اور آل ہونے سے بھی بی کئے نیز ان کی اولا دیں غلام بننے اور جائر ادیں مال غنیمت بنے سے بھی بیج تئیں۔اور مال غنیمت میں بھی حصہ دار بن گئے ادر شریعت پر مل کرنے میں بھی مسلمانوں کے ساتھ برابر شریک رہے، اور اسی نور ایمان کے ضائع ہونے اور اس کے بالکل مت جانے کوان کی ہلا کت کے ساتھ تشبیہ دی اور ان کے گفر کے ظاہر کرنے کو آگ کے بچھنے اور روشن کے ختم ہونے کے ساتھ تشبيه دى كى ہے۔ مثل کی تعریف:

(مرف) مثل (ك) (Similar, Like) المثل كمعنى بي الي بات كرجوكى دومرى بات سے ملتى جلتى ہو۔ اور ان يس سے كى ايك ك ذريع دومرى كا مطلب واضح ہوجاتا ہو۔ اور معاملہ كى شكل سامنے آجاتى ہو۔ مثلا عين ضرورت پركسى چيز كوكھود ين كے لئے الصيف ضيعت اللبن كا محاوره وه ضرب المثل ہے۔ چنا نچ قرآن ميں امثال بيان كرنے كى غرض بيان كرتے ہوتے فرمايا: "وَتِلْكَ الْأَمُوالُ تَضَعِر بُها لِلنَّالِس لَعَلَّهُ مُوتَ تَعَفَّكُونَ" (سورة المشر آيت مدير 2) اور بيمثاليں لوكوں كے لئے ہم بيان فرمات بيل كروہ سوچيں۔ وقود كامعنى : (وقد) (ض) (To kindle, To ignite)

وقدت الناروقودا-ووقدا آگروش مونا-الوقود-ايند من كى لكريال جن سے آگ جلائى جاتى ب-اور آگ بے شعلہ كو مجلى وقود كتبح ہيں قر آن مجيد ميں ہے:

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

تغسير بيضاوى (درن)

"وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ " (سورة المقرق آيس ممبر 24) جس كا ايند هن آدى اور پتم بيل -"أُوليك هُمَ وَقُودُ النَّادِ " (سور قال عران آيس ممبر 10) اوروبى دوز خ كايند هن بيل -" النَّارِ ذاتِ الُوَقُودِ " (سورة الدوج آيس نمبر 5) وه ال بَعْرُي آك والے -

نار كا<sup>مع</sup>ىٰ:

(Fire,Flame) (ن ور) نار اس شعله کو کہتے ہیں جو آنگھوں کے سامنے ظاہر ہوتا ہے۔ قر آن میں ہے: " أَفَرَ أَيُتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ " (سورة الواقعة آيت مرر 71) تو بھلا بتا ؤتودہ آگ جوتم روثن کرتے ہو۔ لتما كالمعنى اوراستعال:

(لما (حرف) بدد طرح پر استعال ہوتا ہے زمانہ ماضی میں کسی فعل کی نفی اور اس کے قریب الوقوع ہونے کے لئے جیسے فرمایا: "وَلَبَّا يَعْلَمِ اللهُ الَّذِينَ جاهَدُوامنكم وَيَعْلَمَ الصَّبِرِينَ" (سورة آلعران آيت نمبر 142) ادرابھی اللہ نے تمہارے غازیوں کا امتحان نہ لیا اور نہ صبر والوں کی آ زمائش کی۔ ادر مجمى بياسم ظرف ك طور پراستعال موتا ب-اور بيتر آن ميں بكثرت آيا ب- جيسے فرمايا: " فَلَمَّا أَنْ جاءَ الْبَشِيرُ " (سورةيوسف آيت ممر 96) چرجب خوشی سنانے والا آیا۔ ضياء بكيا؟:

(طروء) الطوء (Light, Illumination کے معنی نور اور روشن کے بی صالت النار واضالت : آگ روش ہوگئی اور اضالت (افعال) کے معنی روش کرتا بھی آتے ہی۔

چنانچہ قرآن میں ہے۔



تفسير بيضاوي (رر) **سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ** نور كامقهوم: (نور) النور (Light) وہ پھیلنےوالی روشنی جواشیاء کے دیکھنے میں مدددیتی ہے۔ اور بیدد فشم پر ہے دینوی اور اخروی۔ نوردینوی پھردونشم پر ہے معقول جس کاادراک بصیرت سے ہوتا ہے یعنی امورالہیہ کی روشن جیسے عقل یا قرآن کی روشن ۔ دوم محسو الجس كالعلق بصرب في جيس جاند سورج ستار ب اورديكراجسام نيز چنانچد نورالى ك متعلق فرمايا: " قَلُ جاءَ كُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَ كِتابٌ مُبِين " (سورة المائدة آيت مهر 15) ب شک تمهارے پاس اللد کی طرف سے ایک نور آیا اور روثن کتاب۔ "وَجَعَلْنالَهُ نُوراً يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَتَلُهُ فِي الظُّلُماتِ لَيْسَ بِحَارِجٍ مِنْها" (سورةالانعام آيت نمبر 122) اوراس کے لئے ایک نور کردیا جس سے لوگوں میں چلتا ہے وہ اس جیسا ہوجائے گاجوا ند ھیریوں میں ہے۔ لفظِرْك كامعنى: (ترك)ترك (Desertion, Leaving) تر کالشیبیء کے معنی کسی چیز کو چھوڑ دینا کے ہیں خواہ وہ چھوڑ ناارادہ اختیار سے ہوادرخواہ مجبورا چنانچہ ارادۃ اوراختیار کے ساتھ چھوڑنے کے متعلق فرمایا: " وَتَرَكُنا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِنِ يَمُو جُوْ يَعْضِ "(سورةالكهف آيت مرو 99) ادراس دن ہم انہیں چھوڑیں گے کہان کا ایک گروہ دوسرے پرریلا آ وے گا۔ "وَاتْرُكِ الْبَحْرَ رَهُواً " (سورةالدخان آيت نمبر 24) ادردر یا کو یونہی جگہ جگہ سے گھلا چھوڑ دے۔ اور بحالت مجبوری چھوڑ نے کے متعلق فرمایا: "كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَّعُيُوْنٍ" (سورة الدعان آيت مبر 25) کتنے چھوڑ گئے ہاغ اور چشم۔ لفظلم کی شخصق: (ظلم)الظلمة (Cruelty)

سُوْرَقَالَبَقَرَةُ تغسيربيضاوي(٥٠) کے معنی میں روشنی کا معددم ہونا اس کی جمع ظلمات ہے۔ قر آن میں ہے: "أَوَ كَظُلُماتٍ فِي بَحْرِ كَمِي" (سودة النور آيت مبر 40) یاجیسے اند حمریاں کی کُنڈے کے دریامی -" ظُلُماتٌ بَعْضُها فَوُقَ بَعْضٍ " (سورة النور آيت مُرو4) اند جر بی ایک برایک -" أَمَّنْ يَهُدِيكُمْ فِي ظُلُماتِ الْبَرِّ وَالْبَحُر " (سورة النمل آيت مدر 63) یاوہ جو مجمعیں راہ دکھا تا ہے اند عیر یوں میں خطکی اور تری کی۔ "وَجَعَلَ الظُّلُماتِ وَالنُّورَ "(سورة الانعام آيت نمبر أ) اوراند هيرياں اوررد شي پيدا کي۔ اور بھی خلمہ کالفظ بول کر جہالت شرک اور نسق و فجو ر کے معنی مراد لئے جاتے ہیں جس طرح کہ نور کالفظ ان کے اضداد ليتى علم وايمان ادرعمل صالح پر بولا جاتا ہے۔ قرآن میں ہے: " يُحُرِجُهُم مِنَ الظُّلُباتِ إِلَى النُّورِ " (سور قالبقرة آيت مر 257) اند مريوں \_ نوركى طرف نكالتا -" وَلَقَنُ أَرْسَلْنَا مُوْسَى بِأَيْتِنَا أَنْ أَخْرِجْ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ " (سودقابد اهيم آيت مير 5) اور بیشک ہم نے مولیٰ کواپنی نشانیاں لے کربھیجا کہ اپنی قوم کواند عیریوں سے اجالے میں لا۔ نوٹ: لفظ بھری تحقیق گزر چک ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 18] مُمْ بُكُمْ عُنْ فَهُمَ لا يَرْجِعُونَ (<sup>18</sup>) د میں کو نگے اند ہے تو دہ پھر آنے دالے میں''۔ :0 صُمْ بِكُمْ عُمْنٌ لِها سدوا مسامعهم عن الإصاخة إلى الحق وأبوا أن ينطقوا به ألسنتهم ويتبصروا الآيات بأبصارهم، جُعِلُوا كأنما أيفت مشاعرهم وانتفت قواهم كقوله: صُمَّ إذا سَجِعُوا حَيْراً ذُكِرْتُ بهِ ... وإنْ ذُكِرْتُ بسوءٍ عندَهُمُ أذنوا وكقوله: https://archive.org bhasanattari

تفسير بيضاوى ( دى )

21

اَصَمُّ عن الشىء الَّلى لا أُريدُةُ...واُسمَعُ خَلَقِ الله حينَ أُريدُ وإطلاقها عليهم على طريقة التمثيل، لا الاستعارة إذ من شرطها أن يطوى ذكر المستعار له بحيث يمكن حمل الكلام على المستعار منه لولا القرينة كقول زهير: لَدَى أُسْرِشاكى السِّلاح مُقَنَّفٍ...لَهُ لِبَدَّ أَطْفَارُ مَامِ تُقَلْمِ

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

ومن ثمر ترى المغلقين السحرة يضربون عن توهم التشبيه صفحاً كما قال أبو تمامر الطائي:

> وَيصعَلُحتى يَظُنَّ الجَهولُ ... بِأَنَّ لَهُ حَاجةً فَى السَّباء وهاهنا وإن طوىذكرة بحذف المبتد ألكنه فى حكم المنطوق به، ونظيرة: أُسَرُّ على وفى الحُرُوبِ نَعَامة ... فَتُخاء تنفر منْ صَفِير الصَّافرِ

لمنا إذا جَعَلُتَ الضبير للمنافقين على أن الآية فذلكة التمثيل ونتيجته، وإن جعلته للمستوقدين، فهى على حقيقتها. والمعنى: أنهم لما أوقدوا ناراً فذهب الله بنورهم. وتركهم فى ظلمات هائلة أدهشتهم بحيث اختلت حواسهم وانتقصت قواهم. وثلاثتها قرئت بالنصب على الحال من مفعول تركهم. والصمم: أصله صلابة من اكتناز الاجزاء، ومنه قيل جر أصم وقناة صماء، وصمام القارورة، سمى به فقدان حاسة السبع لأن سببه أن يكون باطن الصماخ مكتنزاً لا تجويف فيه، فيشتمل على هواء يسبع الصوت بتبوجه. والبكم الخرس. والعمى: عدم البصر عما من شأنه أن يبصر وقد يقال لعدم البصيرة.

فَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ لا يعودون إلى الهدى الذى باعوة وضيعوة. أو عن الضلالة التي اشتروها، أو فهم متحيرون لا يدرون أيتقدمون أم يتأخرون، وإلى حيث ابتدءوا منه كيف يرجعون. والفاء للدلالة على أن اتصافهم بالاحكام السابقة سبب لتحيرهم واحتباسهم.

وہ منافقین سبرے، کو نظم اداند ھے ہیں جب کہ انہوں نے اپنے کانوں کے سوراخوں کو تق بات سننے سے بند کرلیا ہے اور اپنی زبانوں سے حق اقر ار کرنے سے انکار کر دیا اور اپنی آنکھوں کو اللہ کریم کی نشانیاں دیکھنے سے روک دیا۔ ان کو ظاہر ی اس ناکارہ ہو گئے ان کی قویتیں بیکار ہو گئیں یعنی کہ درحقیقت نہ تو وہ سہرے، کو نظے اور اند ھے ہیں بلکہ ان کو تق بات سننے ' for more books click on the link

تفسير بيضاوى (درى) بي تحرير ١٣٦ حرير سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ HEL, مصروك ديا كيااورانهون في اين زبانو كوت مدرك ركها ب- الى حقيقت كوشاعر في بياكيا ب، صُمُّ إذا سَمِعُوا حَيْراً ذُكِرْتُ بهِ ... وإنْ ذُكِرْتُ بسوءٍ عندَهُمُ أذنوا وہ سہرے ہیں، جب ان کے کے سامنے میری خوبیاں بیان کی جاتی ہیں اور جب میری برائی کی جائے تو وہ بغور سنتے ہیں۔ اسی طرح ایک اور شعر میں ہے، ٱحَمَّمُ عن الشيء الَّذي لا أُرِيدُهُ ... وأسمَعُ خَلْقِ الله حينَ أُرِيدُ میں ہراس چیز کو سننے سے بہرا ہوں جس کو سننے کا میں ارادہ نہیں رکھتا اور جب میں سننے کا ارادہ کرتا ہوں تو اللہ کریم کی سارى مخلوق سے زيادہ سنے دالا ہوں ۔ منافقول کی میتنوں صفات بطور تشبیہ ذکر کی تن ہیں نہ کہ بطور استعارہ ، کیونکہ استعارہ کی شرط ہیہ ہے کہ مستعارلہ (مشہہ ) کا ذکر بالکل ہی لپیٹ دیا جاتا ہے اس حیثیت سے اگر دہاں کوئی ایسا قرینہ نہ ہوجو اس کاحقیقی معنیٰ مراد لینے سے مانع ہوتو اس کوحقیق معنیٰ پرمحمول کرناممکن ہوتا ہے لیکن یہاں مشبہ اگر چہ محذوف ہے لیکن ذہن میں اس کا تصور موجود ہے کہ دو ھم ضمیر ہے جو داجع الى المنافقين -زہیر شاعر کہتا ہے: لَدَى أُسْبِشاكى السِّلاح مُقَنَّفٍ...لَهُ لِبَنَّ أَظْفَارُ مَا لَهُ لَعَمَ (میں نے موت کے گھر) ایسے شیر پر جملہ کردیاجس نے ہتھیار سونتے ہوئے تصودہ بڑا ہی بہادر جنگبوتھا۔ اس کی گردن کے اردگر دہم ہہ در تہہ بال جمے ہوئے تھے۔جس کے ناخن بھی نہیں کاٹے ہوئے تھے۔ يهان لفظ اسد بطور استعاره استعال ہوا ہے اگر شاکی السلاح کا قرینہ موجود نہ ہوتا تولفظ اسد کواپنے حقیقی معنیٰ پرمحمول کرنا ممکن تھا، چونکہ استعارہ میں مشبہ کا ذکر بالکل نہیں ہوتا اس لئے وہ لوگ قادرالکلام بن جاتے ہیں ،اس لئے جہاں تشبیہ کا وہم ہو ، دہاں سے اعراض کر جاتے ہیں ، ایک شاعر ابوتمام کہتا ہے ، وَيصعَبُ حتى يَظُنَّ الجَهولُ ... بأَنَّ لَهُ حَاجةً في السَّماء کہ میرامدوح مکان اور بلندمر تبہ کی طرف عروج کرجاتا ہے یہاں تک کہ اس کے مرتبہ سے بے خبرلوگ گمان کرتے ہیں کاسے آسان میں کوئی کام ہے۔ صمبكعرعمى ے پہلے اگر مبتداء کو حذف کر کے مشبہ کا ذکر لپیٹ دیا گیا ہے لیکن وہ منطوق ہ کے علم میں ہے۔ ادمحذ دف مذکور کی طرح بی ہوتا ہے۔اس طرح عمران بن خطان خارجی اپنے شعر میں کہتا ہے، https://archive.org/d



أُسَلَّ علی وفی الحروب نتامة ... قَتْحاء تنفر منّ صَفِير الصَّافر ( کہ تجان بن یوسف میرے خلاف تو) شیر کی طرح ہے،لیکن وہ اس شتر مرغ کی طرح ہے جوجنگوں میں پر پھیلائے ہوئے ہے، جوسیٹی بچانے والے کی سیٹی کی آوازین کر بھاگ جاتا ہے۔

ال مقام پر اسد سے پہل مبتدا ومخدوف ہے اس لئے ریجی تشیبہ ہے۔ اور مندرجہ بالا آیت میں تمثیل اور تشبیہ کا قول اس وقت ہی درست ہو سکتا ہے جب کہ ضمیر محذوف کا مرجع منافقین کو بنایا جائے تو بیٹی اور تشبیہ اس سے ماقمل کلام میں بیان کی ہوئی حقیقت کا خلاصہ اور نتیجہ ہوگی ۔ اور اگر ضمیر کا مرجع مستوقدین النار کو بنایا جائے تو پھر پیالفاظ اپنے حقیق معن میں ہی استعال ہوں کے اور آیت کا معنی یہ ہوگا کہ آگ جلانے والوں نے جب آگ جلائی اور اس نے اس کے ماحول کور وثن کر دیا تو التد کریم نے ان کا نورسلب کرلیا اور انہیں تھپ اند چروں میں چھوڑ دیا تو ان ظلم توں نے ان کو ایسا دہت زدہ کر دیا تر وہ مواس باختہ ہو گئی ان کا نورسلب کرلیا اور انہیں تھپ اند چروں میں چھوڑ دیا تو ان ظلم توں نے ان کو ایسا دہشت زدہ کر دیا تر باختہ ہو گئی ان کا نورسلب کرلیا اور انہیں تھپ اند چروں میں چھوڑ دیا تو ان ظلم توں نے ان کو ایسا دہشت زدہ کر دیا تر باختہ ہو گئی ان کا نورسلب کر لیا اور انہیں تھپ اند چروں میں چھوڑ دیا تو ان ظلم توں نے ان کو ایسا دہشت زدہ کر دیا تر وہ دو ان باختہ ہو گئے اور ان کے حوال نا کا رہ ہو گئے اور ان کی دیکھنے، سنے اور بولنے کی تو تیں کمز در ہو تکی ۔ ان کو ایسا دہ شت زدہ کر دیا تہ ہو کہ معنوں مقد ہوں معن کر ان کا تر ہوں مت کر معنوں ہوں ہوں ہے۔ ان کو تر ہو تک کا معنوں باختہ ہو گئی ۔ ان کو تر تشیر کر میں ان کر معام کر معان کا رہ ہو گئی اور ان کی دیکھنے، سنے اور بولنے کی تو تیں کمز در ہو تکی ۔ ان تینوں صفات کو منہ وب

سورة البعرة تفسير بيضاوى (ررى) صبة كالمعنى: (Deaf)الصمم(Deaf) کے معنی جار۔ ساعت ضائع ہوجانا کے ہیں (مجاز )اس کے ساتھ ہروہ مخص متصف ہوتا ہے جو نہ توحق کی آواز سے اور نہ بی اسے قبول کرے (بلکہ اپنی مرضی کرتا چلا جائے) قر آن میں ہے: "حُمْ بُحْمْ عُمْ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ" (سورةالبقرقايت ممبر<sup>18</sup>) بہرے کوئے اند صرفودہ پھرآنے دالے ہیں۔ بكم كامتني: (بكم)الابكم(Dumb,Speechless) پیدائش کونگاادراخرس عام کو تکے کو کے ہیں لہٰذاب کم عام ادراخر س خاص ہے قرآن میں ہے۔ "وَضَرَبَ اللهُ مَتَلًا رَجُلَيْنِ آحَدُهُما آبُكُمُ لا يَقْدِرُ عَلى شَيْءٍ " (سودة النعل آيت مدر 76) اور خدا ایک اور مثال بیان فرماتا ہے کہ دوآ دمی ہیں ایک ان میں کونگا اور دوسرے کی ملک (ہے بے اختیار وناتوان) که کې چيز پرقدرت نېيل رکلتا۔ اوراب کم کی جمع بکم آتی ہے چنانچ فرمایا: "حُمْ بُحْمْ عُمْ فَهُمْ لَا يَرْجِعُونَ" (سورة المقرقاً يت ممبر<sup>18</sup>) بہرے کو بنگے اند صحتودہ پھرآنے دالے بیں۔ اور جوخص ضعف عقل کے سبب گفتگونہ کر سکے اور کوئے کی طرح چپ رہے تواس کے متعلق بکہ عن الکلام کہا جاتا ہے يعنى ووكلام سے عاجز ہو گیا۔ عمى كالمعلّ: (عمى)العمى(Blindness) یہ بعدارت اوربھیرت دونوں قسم اندھے پن کے لئے بولا جاتا ہے لیکن جومخص بعدارت کا اندھا ہواس کے لئے صرف اعمیٰ اور جوبصیرت کا ندها ہواس کے لئے اعمیٰ وعم دونوں کا استعال ہوتا ہے اور آیت کریمہ: " أَنْ جِأَءَكُ الْأَعْمَى" (سورة العبس آيت مبر 2) کان کے پاس ایک تابینا آیا۔ میں الاعمیٰ سے مراد بصارت کا اندھا ہے مگر جہاں کہیں قرآن نے العمیٰ کی مذمت کی ہے وہاں دوسر معنی یعنی https://archive.org/de bhasanattari

86

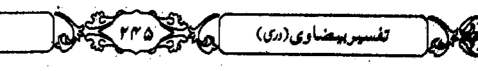
تفسيرين كاندهاين مرادليا ب يسيف وى (درى) بالمحتر المعلم قالية قرة المعلم قالية قرة المعلم قالية قرة في المعلم المعلم قالية من المعلم المالمما

(رجع) الرجوع (To Return Back) اس کے اصل معنی کسی چیز کے اپنے مدار حقیقی یا تقدیری کی طرف لوٹنے کے ہیں خواہ وہ کوئی مکان ہویا فعل ہویا قول اور خواہ وہ رجوع بذائنہ ہویا باعتبار جز کے اور یا باعتبار فعل کے ہوالغرض رجوع کے معنی عود کرنے اور لوٹنے کے ہیں اور معنی لوٹانے کے ہیں۔

[سورة البقرة (2) : آية 19] أو كَصَيِّبٍ مِنَ السَّماء فِيهِ ظُلُماتٌ وَرَعُلٌ وَبَرَقٌ يَجْعَلُونَ آصابِعَهُم فِي آذانِبِم مِنَ الصَّواعِقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَالله مُحِيطٌ بِالْكافِرِينَ (19) "يا يَسِآسان ارتا پانى كماس ش اندهريان بين ادركرن اور چمك الچاكانون مين انگلان شونس رب بين كرك كسب موت كرد اورالله كافرون كوهر به ورع ب-

أَوُ كَصَيِّبٍ مِنَ السَّباءِ عطف على الذي استوقد أي: كمثل ذوى صيب لقوله: يَجَعَلُونَ أصابِعَهُمُ في آذانِهِمُ وأَوُ في الاصل للتساوى في الشك، ثمر اتسع فيها فأطلقت للتساوى من غير شك مثل:

جالس الحسن أو ابن سيرين، وقوله تعالى: وَلا تُطِعُ مِنْهُمُ آَمُاً أَوَ كَفُوراً. فإنها تفيد التساوى فى حسن المجالسة ووجوب العصيان ومن ذلك قوله: أوَ كَصَيِّبٍ ومعناكا أن قصة المنافقين مشبهة بهاتين القصتين، وأنهما سواء فى صحة التشبيه بهما، وأنت مخير فى التمثيل بهما أو بأيهما شئت. والصيب: فيعل من الصوب، وهو النزول، يقال



للبطر وللسعاب: قال الشباخ: وأسْحَمَر دانٍ صادقِ الرعْلِ صَيَّبٍ وفى الآية يحتبلهما، وتنكيرة لأنه أريد به نوع من البطر شديد. وتعريف السماء للدلالة على أن الغمام مطبق آخذ بآفاق السماء كلها فإن كل أفق معها يسمى سماء كما أن كل طبقة معها سماء، وقال: وَمِنْ بَعُلِ أَرضٍ بِينَدَا وسماء

سورةالتقرة

أمد به ما في الصيب من المبالغة من جهة الاصل والبناء والتنكير، وقيل المراد بالسماء السحاب فاللام لتعريف الماهية.

فِيهِ ظُلُباتٌ وَرَعُدُّ وَبَرَقٌ إِن أَرِيد بِالصِيبِ البطر، فظلباته ظلبة تكاثفه بتتابع القطر، وظلبة عمامه مع ظلبة الليل وجعله مكاناً للرعد والبرق لأنهبا في أعلاة ومنحدرة ملتبسين به. وإن أريد به السحاب، فظلباته سحبته وتطبيقه مع ظلبة الليل.

۔۔۔۔ اس عبارت میں لفظ او حرف عطف ہے اور کھیپ کا عطف الذی استو قد نا دا پر ہے تو معنی یہ ہوگا کہ منافقین موسلا دھاز بر نے والی بارش میں چلنے والوں کی طرح ہے کیونکہ اس کے مابعد آیت میں اللہ کریم فر ما تا ہے کی وہ اپنی الظیاں اپنے کا نوں میں کڑک کے باعث موت واقع ہونے کے خوف سے ٹھوٹس لیتے ہیں اور اللہ کریم کا فروں کو تھیرے ہوئے ہے۔ اس جگہ او حرف عطف ذکر کیا گیا ہے جو اصل میں تساوی فی المندک کے لئے وضع کیا گیا ہے اس میں وسعت پیدا کردی گئی ہے اور مجاز اصرف تساوی کے لئے بھی استعال کیا جا تا ہے۔ جس میں شکن ہوتا، چیسے کوئی کہتا ہے کہ

جالس الحسن او ابن سيرين چاہئے۔(حسن بھری رحمۃ اللہ تعالیٰ عليہ کی مجلس میں بیٹھا کرواور چاہے ابن سیرین ، دونوں کی محفل میں جاتا خیر وبرکت میں مساوی ہے )

اس طرح دوسری آیت طبیبه میں فرمایا:

ولا تطع منهمد آثما او كفودا المحاص المخاطب كنام كاريا ناشكر مى اطاعت ندكر. اطاعت ندكر في مين دونوں مساوى، اى طرح او كصيب ميں اوكالفظ تشبيد بيخ كى مساوات پر دلالت كررہا ہے لينى چاہے تو آپ منافقين كو مستوقدين كے ساتھ تشبيد ديں اور چاہے اصحاب صيب سے كيونكه دونوں كے ساتھ تشبيد دينا صحح اور درست ہے۔ آپ كو اختيار ہے كہ منافقين كى حوالت اصحاب صيب اور مستوقدين دونوں كے تشبيد ديں اور حالي ان دونوں ميں سے كس أيك كے ساتھ تشبيد ديں -

تغسیر بیصاوی (دری) ماند ۲۳۷ در شور گالبقر گ اصيب مغت مشهر كاميغه ہے بروزن فعيل ۔ ادر بير صوب سے مشتق ہے۔ (برسنا) اور صيب كے لفظ كا اطلاق بارش اور بادل دونوں پر ہوتا ہے۔شاخ کہتا ہے، وأشحتم دان صادتي الرغي صَيَّب ، کہ وہ کالے کا آلے بارش سے ہوجمل بادل کڑک کے سیچے، بر سنے دالے ہیں۔ اس مصرع میں صیب کالفظ بادل کے معنیٰ میں ہے اورز پر بحث آیت طیب میں سیب سے دونوں معانی مراد ہو کتے ہیں۔ (بادل اور بارش) اوراس کوکلرہ ذکر کرنا اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اس سے شدید تسم کی بارش مراد ہے اور السب یا کو معرف باللام ذکر کرتا بھی معنی پرولالت ہے، لیعنی بادل آسان کے تمام کوشوں پر چھایا ہوا ہے۔ کیونکہ ساء کے لفظ کا اطلاق آسان ہرافت کے لئے کیاجا تا ہے اس لئے معلوم ہوا کہ انساء پر الف لام استغراقی ،شاعر کہتا ہے۔ ومن بَعْدِ أَرضٍ بِينَتَا وسماءٍ میر کم محبوب کے درمیان اور میرے درمیان آتی دوری ہے جتنی دوری قطعہ زمیں اور قطعہ آسان کے درمیان ہے۔ اور صیب کے لفظ میں کٹی طرح مبالغہ پایا جاتا ہے۔وہ بھی بارش یا بادل میں مبالغہ پر دلالت کرتا ہے۔اصل معنیٰ اور میغہ کے اعتبار سے بھی اور اس کو ککرہ ذکر کرنے کے اعتبار سے بھی مبالغہ پایا جاتا ہے کیونکہ بیصوب سے مشتق ہے اور حروف شدیدہ سے مرکب ہے جو بارش کے نزول کی شدت پر دلالت کرتا ہے اور بیصغت مشہہ کا صیغہ ہے جو دوام اور استمر ارکے معنیٰ کوظاہر کرتا باور کرہ ہوتا بھی اس کے مدلول کی عظمت کوظاہر کرتا ہے۔ بعض نے کہا کہ یہاں ساء سے مراداً سان نہیں ، بادل مراد ہے ااور اس پرال کا دخول اس کی حقیقت اور ماہیت کی تعریف -424 وہبادل یابارش ایسے ہیں، جن کے ظلمتیں بجلی کی کڑک اور چیک ہے۔ اگرصیب سے مراد بارش لی جائے تو اس کی ظلمتیں سے ہوں گی۔ المربارش کے موسلاد معار اور سلسل سے بر سے سے پید اہوتی ہے۔ الملا رات کی ظلمت : جس کے ساتھ بادل کے چھا جانے کی ظلمت بھی ہو، بارش کو کڑک اور چیک کامکل بنانے کی وجہ کیا حالانکہ بیدد نوں چیزیں بادل میں ہوتی ہیں۔اس کی وجہ سی کہ بیددونوں بارش کے او پراس کے بر نے کے کل کے ساتھ ملتبس ہوتی ہےاس لئے اس کا اطلاق مجاز أبارش پر کردیا گیا ہے۔ ادرا کرمیب سے مراد با دل لیا چائے توظلمات کے بطلمتیں مراد ہوں گی۔ 1\_بادل کی ظلمت 2\_اس کے سیاہ ہونے کی ظلمت 3\_رات كىظلمت

تغسيربيضاوى(٥٠)

وارتفاعها بالظرف وفاقاً لأنه معتمد على موصوف. والرعد: صوت يسبع من السحاب. والمشهور أن سببه اضطراب أجرام السحاب واصطكاكها إذا حديثها الريح من الارتعاد. والبرق ما يلبع من السحاب، من برق الشيء بريقاً، وكلاهما مصدر في الاصل ولذلك لم يجمعاً.

and the state

سُورَقُالْبَغَرَةُ

سیس پہاں پر فیہ جاراور بحرور، شبعل کے متعلق ہو کر خبر مقدم ہے اور ظلمات، ورعد وبرق معطوف اور معطوفات علیہ ل کر مبتداء مؤخر ہے۔ان کے مرفوع ہونے میں ان کے عامل میں اختلاف ہے۔ بصریوں کا کہنا ہے کہ بیعامل معنوی کے ساتھ بحیثیت مبتداء ہونے کے مرفوع ہیں۔

اوركوفيون كاكم باب حديث في مرفع باب مرور مرور براي باب منطق مين منطق مين ماورام ميناوى رحمة اللد تعالى عليه ال اوركوفيون كاكم باب كه ان كاعال شبة عل ب، جار مجرورل كراس كم متعلق مين ماورامام ميناوى رحمة اللد تعالى عليه ال مؤخر الذكر قول كوتر في ديتج موت فرمات مين كه ال پرتمام علما يخو كا انفاق ب كه جب ظرف سے بہلے موصوف مبتداء اوراسم موصول دغيره موں تو ان پر اعتماد كرتے موت ظرف كو عامل بنانا جائز ب- اس مقام پر فيه كا اعتماد ماقبل كلام مس كرافظ پرت جو موصوف ب اور يداس كى صفت شرب

الرعد بیرار تعادیم عنی کانپنا سے مشتق ہاور عداس آواز کو کہتے ہیں جو بادلوں کے آپس میں ظمرانے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔اور مشہور بیر ہے کہ اس آواز اور کڑک کے پیدا ہونے کا سب اجرام ساوید کا اضطراب اور ان کا آپس میں ظمرانا ہے۔ جب کہ ہواانہیں ہا تک کر لے جارہ ی ہو۔اور برق اس چمک کا نام ہے جو بادلوں کی ملاقات سے پیدا ہوتی ہے، جیسا کہ شہور ہے برق الشمی ، بریغا ہم منی اوہ چیز خوب چکی۔ چونکہ اصل میں برق اور رعد مصدر ہیں اس لیے ظلمات کی مطابقت کی وجہ سے پیدا سے ان کو جمع ذکر نہیں کیا جاتا۔

يَجْعَلُونَ آصابِعَهُمُ في آذانِبِمُ ....اخ الضبير لأصحاب الصيب وهو وإن حذف لفظه وأقيم الصيب مقامه لكن معنالا باق. فيجوز أن يعول عليه كها عول حسان في قوله: يَسْقُون مَنْ وَرَدَ البَريصَ عَليهم ...بَرَدَى يصفِّقُ بِالرَّحِيقِ السَّلُسَلِ

حيث ذكر الضمير لأن المعنى ماء بردى، والجملة استئناف فكأنه لما ذكر ما يؤذن

سُوْرَةُ الْيَعَرَةُ

بالشرةوالهول قيل: فكيف حالهم مع مثل ذلك: فأجيب بها، وإنما أطلق الاصابع موضع الانامل للميالغة.

مِنَ الصَّواعِقِ متعلق بيجعلون أي من أجلها يجعلون. كقولهم سقاة من الغيبة. والصاعقة قصفة رعل

3 100

هائل معها نار لا تمر بشىء إلا أتت عليه، من الصعق وهو شدة الصوت، وقد تطلق على كل هائل مسبوع أو مشاهد، يقال صعقته الصاعقة إذا أهلكته بالإحراق أو شدة الصوت، وقرء من "الصواقع" وهو ليس بقلب من الصواعق لاستواء كلا البناءين في الصوت. وقرء من "الصواقع" وهو ليس بقلب من الصواعق لاستواء كلا البناءين في التصرف يقال صقع الديك، وخطيب مصقع، وصقعته الصاقعة، وهى في الاصل إما معفة لقصفة الرعد، أو للرعد. والتاء للببالغة كما في الرواية أو مصدر كالعافية والكافية.

حَلَرَ الْمَوْتِ نصب على العلة كقوله:

تغسیر بیضاوی (س) ،

وأَغْفرُ عَوراءَ الكَريم ادِّخَارَة ... واَصُفَحُ عنْ شتمِ اللئيمِ تَكَرُّمَا والهوت: زوال الحياة، وقيل عرض يضادها لقوله: خَلَقَ الْمَوُتَ وَالْحَياةَ، وَرُدَّ بأَن الخلق معنى التقدير، والاعدام مقدرة. وَاللَّهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ

لا يفوتونه كماً لا يفوت المحاط به المحيط، لا يخلصهم الخداع والحيل، والجملة اعتراضية لامحل لها.

:27

، ، این کا نون میں انگلیاں تھوٹس رے ہیں کڑک کے سب موت کے ڈرسے اور اللہ کا فروں کو گھیرے ہوئے ہے ، ، یجعلون کی ضمیر مرفوع متصل کا مرقع اصحاب صیب ہیں ، اگر چہ وہ لفظ مخذ وف ہے لیکن معنا موجود ہے۔ اس کے معنی کالحاظ کرتے ہوئے اسے اس ضمیر کا مرقع بنانا جائز ہے ، اور عربوں میں بیداستعال عام مروج تھا چیسے حسان بن ثابت انصار ک رضی اللہ عند زمانہ جاہلیت میں عنسان کے باد شاہوں کے پاس جاتے اور ان کی مدح میں اشعار کہتے۔ ان کا ایک شعر بطور دلیل ملاحظہ ہو، جس میں مضاف مخذ وف کو ضمیر کا مرجع بنا پا کہا ہے ۔

يَسْقُون مَنْ وَرَدَ البَريصَ عَليهم ... بَرَدَى يصفِّقُ بِالرَّحِيقِ السَّلُسَلِ



میرے مدوعین اس آدمی کو بریص کے مقام پر، جوان کے پاس آتا ہے، تواب بردی نہر کا پانی الی شراب میں ملاکر پلاتے ہیں جو آسانی سے گلے سے اتر جاتی ہے۔ اس شعر میں یصفق مذکر غائب کا صیغہ ہے جس کی ضمیر کا مرجع ماء ہے جوہو دی سے پہلے محذوف ہے اصل میں ماء

بر من مرين يصفى مدر عامب والسيعة م من يرو الرف من من بور بوروى من يب عدوت م من م بردى تعار اگر چه ما يفظون مين مذكور نبين اين كم معنى كالحاظ كرت موت يصغق كي ممير مذكر كا اس مرجع بنايا كما به م ورند يهان تصغق بوتار

یجعلون الی آخر ، عمل جملہ متائلہ ہے جس کا اعراب میں کوئی کل نہیں۔ چونکہ جملہ متائلہ کس سوال کا جواب ہوتا ہے تو یہاں بیاس سوال کا جواب ہے کہ ان تمام ہولنا کیوں کے باوجود بارش میں چلنے دالوں کا حال کیا ہوگا تو اس کا جواب بید یا گیا کہ بلی کی زبردست کڑک اور چمک کی وجہ ہے موت کے خوف ہے وہ اپنی الگلیاں کا نوں میں تھونس لیتے ہیں۔لیکن ایسا کر تا انہیں موت سے یچانہیں سکتا، اور اس مقام پر ان کی دہشت میں مبالغہ ظاہر کرنے کے لئے اصاب معلمہ کا لفظ ذکر کیا گیا ہے، حالا تکہ کا نوں کے سوراخوں میں ساری الگلیاں داخل نہیں کی جاتیں بلکہ ان پر صرف الگیوں کے پورے رکھے جاتے

- اور من الصواعِقِ جاراورمجرورل کر يجعلون کے متعلق ہیں اور من سببيد ہے اور من سبب کے عنی ميں عام استعال ہوتا ہے جیسے کہاجا تا ہے:
  - سقالامن العيمة ال نے دور هشدت شوق کی وجہ سے پلایا۔
    - الصواعق

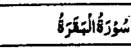
یہ صاعقد کی جمع ہو صعق بمعنی شدت خوف سے مشتق اور صاعقة کا معنیٰ ہے۔الیی شدید کڑک ،جس کے ساتھ آگ ہواور جس پر پڑے اسے جلا کر ہلاک کردے اور صاعقۃ کے لفظ کا اطلاق اس ہولناک چیز پربھی ہوتا ہے جسے سنا جائے یااسے دیکھ کر دہشت طار کی ہوجائے اور اسے دیکھنے یا سنے والا ہلاک ہوجائے۔

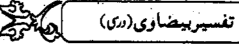
صواعق کوصواقع بھی پڑھا گیاہے۔اور بیہ صواعق کا مقلوب نہیں کیونکہ قلب کامعنیٰ ہوتا ہے کسی حرف کومقدم یا مؤخر کرنا۔

کیونکہ بیدونوں لفظ لیخی صواعق اور صواقع کثیر الاستعال اور صح لفظ ہیں اور ان سے تمام مشتقات استعال ہوتے رہے ہیں۔ جیسے کہا جاتا ہے صقع الدیک (مرغ نے آذان دی)، خطیب مصقع (جہوری آواز والا خطیب) اور اس طرح صقعته الصاقعة (کہا سے بلی کی کرج دارکڑک نے ہلاک کردیا)۔ اور صاقعة اصل میں اسم فاعل کا صیغہ ہے اور سی یا توقصفة الرعد کی صفت ہے، اس لئے بیمؤنث ہے اور یا بید عدکی

اورصا قعة اسل میں اسم فاص کا صیغہ ہے اور سہ یا تو قصفه الرعد کی سعت ہے ، ان سے سے تو توج ہے اور یا لیے رعد کی صفت ہے اس صورت میں اس کے آخر تائے تا نیٹ نہیں ہو گی بلکہ مبالغہ کے لئے ہو گی جیسے راویہ اور علامہ کے آخر میں تا

تغسير بيضاوى (رى) بمانتر ٢٥٠ شوزةالتقزة 8 Jun · واخل ہو کئی اور مؤنث کی تانیس ہے جیسے عبا فید پیمنی عنواور کا ذبہ پیمنی کذب کے آخر میں تا ہے۔ حلر الموت اس مقام پر حذرکوموت کی طرف مضاف کر کے منعنوب پڑ معالم یا ہے کیونکہ بیمفعول لہ ہے اور لغت حرب میں معرفہ کی طرف مضاف كري مغلول لد ي طور پر پر حناجا تز ب جيسا كد حاتم طاتى كاقول، وأَعْفَرُ عَوداء الكريم ادْجَارَ ٢ ... وأَصْفَحُ عنْ سْتِع اللديم تَكَرُّمَا اور میں سخی آ دمی کی تا پیندید ہبات کو معاف کردیتا ہوں۔ اس کی محبت ذخیر ہ کرنے کے لئے ادر کمینہ فطرت کو کالی دینے سے اپنی شرافت وبزرگی کی وجہ در گز رکرتا ہوں۔ اس شعر میں اذ خار والی الضمیر کے باوجود مفعول لہ ہے۔ وانله محيط بالكفرين یعنی تمام کافراس کے علم میں ایسے گھرے ہوئے ہیں کہ دہ اس سے کسی طرح فوت یعنی فق تہیں ہوتے ۔جس طرح دہ چیز جسے طیر اکمیا ہووہ طیر نے والے سے نوت نہیں ہوتی۔اس لئے کافروں اور منافقوں کے حیلے اور دھو کے بازیاں اس سے انہیں چینکارہ نہیں دلائیں جی اور یہ جملہ معترضہ ہے اس کا اعراب میں کوئی محل نہیں۔ صیب خاص کرصاب یصوّب سے فعیل کے دزن پر مبالغہ کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں بارش کا گرنا او پر سے پنچے آنا یثا عرفے کہا ہے۔ فكانهم صابت عليهم سبلة م وياس پر (زوركا)بادل برساي-اور آيت كريم : " أو كصيِّب من السَّبَآء فِيه ظُلُبت وَرَعُلُو بَرَقٌ " (سورة المقرة آيت مرد 19) یا بیسے آسان سے اتر تا پانی کہ اس میں اند حمریاں ہیں اور کرج اور چک۔ اس میں بعض نے کہا ہے کہ صیب کے معنی بادل ہیں۔اور بعض نے بارش مراد لی ہے۔اور بارش کومجاز اصیب کہا جاتا ہے جيرا كدات سحاب كمددية إل اصاب السهم ترهيك نشاند پرجالاً-مقهوم ساء: (سمرو)سماء (The Sky) ہر شے کے بالائی حصہ کوساء کہاجاتا ہے۔ بعض نے کہا ہے( کہ بیاسا ونسبیہ سے ہے) کہ ہر سیما اسپنے ماتحت کے لحاظ سے ساء بے لیکن اپنے مافوق کے لحاظ سے ارض کہلاتا ہے۔ بجز سماء علیا (فلک الافلاک) کے کہ وہ ہرلحاظ سے ساء بی ہے اور کسی کے لئے ارض تہیں بنا ۔





اورآيت: "الله الآياى تحلقى تسبع تعماوات ووت الأرض مِثْلَقَيّ "(سورة الطلاق آيد ممد 12) الله ب حس في سات آسان بنائ اورانمى كى برابرزينيس -كواى معنى يرمحول كياب-

مفهومظلم:

قر آن میں ب: " يُخْدِ جُهُمْ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ " (سورة المقرة آيت ممرد 257) ان كوتاريكيوں نے نكال كرروشن ميں لے جاتا ہے۔ " أَنْ أَخُو جُ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُماتِ إِلَى النُّورِ " (سور قابر اهيم آيت ممد<sup>5</sup>) كرا يتى توم كوتاريكيوں نے نكال كرروشن ميں لے جاؤ۔

رعد كالمعنى:

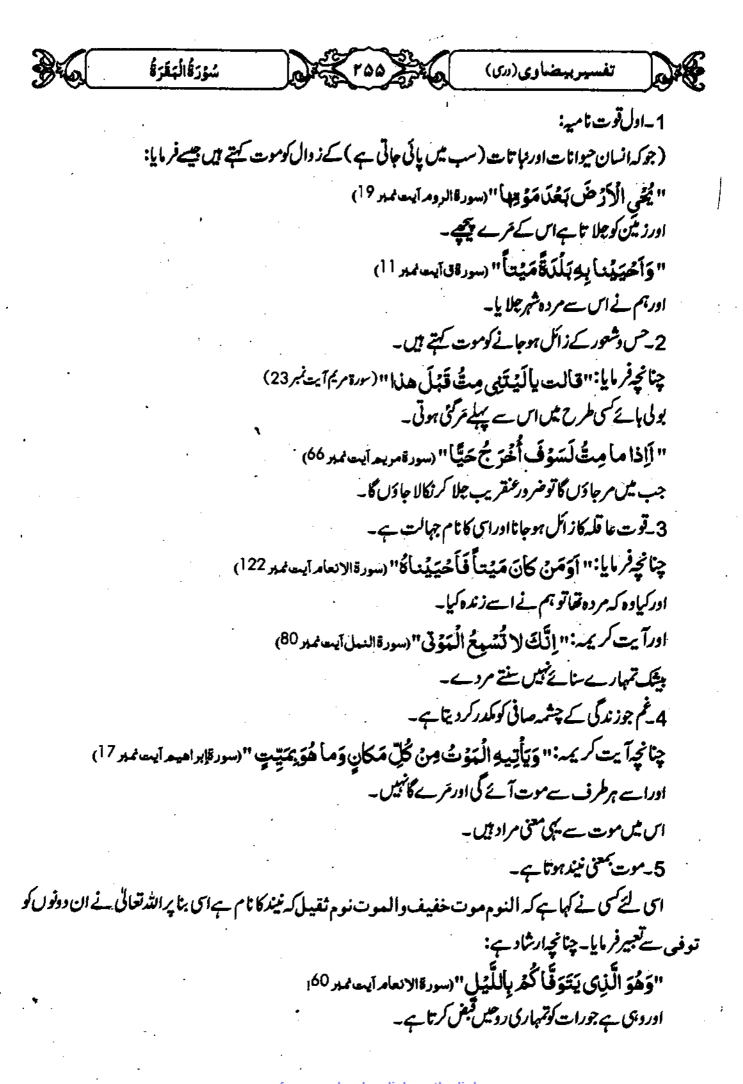
(رعد)رعن(Thunder) الدعد (اسم) بمعنى بادل ككرج.

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ ror Zala تغسير بيضاوى (س) رعد، قرشت كانام: مردی ہے اندملک یسوق السحاب کہ رعد اس فرشتے کا تام ہے جو بادلوں کو چلاتا ہے کہا جاتا ہے۔ بادل گرجا اور چکا۔ اور یہی معنی ارعد وابر قت کے ہیں اور کنابیہ کے طور پر بید دونوں لفظ تہدید یعنی ڈرانے اور دھمکانے کے معنی میں بھی استعال ہوتے ہیں۔ اور صلف (شل) ضرب المثل ہے جوائ مخص کے قت میں بولی جاتی ہے جونرا باتونی ہو پچو کر کے نہ دکھا تا ہوالد عدید بزدلی کی وجہ سے کانینے والانیز محاورہ ہے ار عد فوانصہ خوفالیتن مارے خوف کے اس کے بیٹھے کانینے لگے۔ برق كامفهوم: (برق) البرق کے متنی بادل کی چک کے ہیں قر آن میں ہے: " فِيهِ ظُلُماتٌ وَرَعْلٌ وَبَرُقٌ " (سود قالبقرة آيت نمبر 19) اس میں اندھیریاں ہیں اور گربن اور چیک۔ جعل كامتخا:، (ج بهل)جعل (ف) بیلفظ مرکام کرنے کے لئے بولا جاسکتا ہے اور قعل وضع دغیرہ افعال کی بنسبت عام ہے۔ اصبع كياب؟ (آصبع)اصبع(Finger) الاصبع (أنكل) كالفظ انكل كى بذى ناخن بالاتى سراخم اورجوز كم محموعه پر بولا جاتا ہے۔ اور بطور استعارہ ظاہرى احسان کمعن میں آتا ہے چنانچہ لک علید ید کی طرح لک علی فلان اصبع کامحاور و بھی استعال ہوتا ہے۔ اذن كامعنى: (اذن)الاذن(Ear) کے معنی کان کے بیں اور تشبیر کے طور پر منڈیا کی کوروں کواذن القدر کہا جاتا ہے اور استعارہ کے طور پر جراس شخص پر اذن کالفظ بولاجا تاہے۔جو ہرایک کی بات س کراسے مان لیتا ہو۔ جنانچەفرمايا: "وَيَقُولُونَ هُوَ أَنْنَ قُلْ أَنْنَ خَيْرٍ لَكُمُ " (سودةالتوبة آت نمير 61) ادر کہتے ہیں وہ تو کان ہیں تم فر ماؤتمہارے بھلے کے لیے کان ہیں۔ https://archiv

تفسير بيضاوى (رى) منتخر ٢٥٣ سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ اور آيت كريمة " وفي آذا يبخر وقرًا " (سود الانعام 25) ادرائے کانوں میں کرانی پیدا کردی ہے۔ کے بیمتن تیں ہیں کہ دو بہرے ہو گئے ہیں بلکہ اس سے انگی جہالت کی طرف اشار ہ کرنامقصود ہے۔ لتحقيق لفظ صاعقد: (صعق)الصاعقة (Explosion) اور صاقع بدونوں کے تعریبا ایک ہی معنی ہیں یعنی ہولنا ک دحما کہ لیکن صقع کالفظ اجسام ارضی کے متعلق استعال ہوتا باورصعق اجسام علوى كربار مي بحض الل لغت في كماب كد صاعقة من تسم يرب صاعقه کی اقسام: اول بمعنى موت اور بلاكت جي فرمايا: " فَصَعِقَ مَنْ فِي الشَّه أواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ " (سودة الزمر آيت نم بر 68) توبے ہوئں ہوجا تیں گے جتنے آسانوں میں ہیں اور جتنے زمین میں۔ "فَأَخَذَهُمُ الصَّاعِقَةُ" (سورةالنساء آيت مر 153) توانہیں کڑک نے آلیا۔ دوم بمعنى عذاب جي فرمايا: "أَنْذَرُ تُكْفَر صاعِقَةً مِثْلَ صاعِقَةٍ عادٍ وَتَمُودَ "(سرة م جدوآية نبر 13) حمہیں ڈراتا ہوں ایک کڑک سے جیسی کڑک عادادر ثمود پر آئی تھی۔ سوم بمعنى آك (اوريكى كى كرك) جي فرمايا: " وَيُؤْسِلُ الصّواعِقَ فَيُصِيبُ بِهامَنُ يَشاء " (سور قالر عد آيت مرد 13) ادركرك بعيجاب تواب د التاب جس پر چاب-لیکن سیتینوں چیزیں دراصل صاعقہ کے آثار ہے ہیں کیونکہ اس کے اصل معنی تو فضا میں سخت آواز کے ہیں پھر کبھی تو اس آ واز سے صرف آگ بن پیدا ہوتی ہے اور کبھی وہ آ داز عذاب اور کبھی موت کا سبب بن جاتی ہے یعنی دراصل وہ بیک بنی چیز ہاور بیسب چزیں اس کے آثار سے ہیں۔ حذر كالمعنى: (To Frighten, To Fear) (موذر) الحذر (س) خوف زدہ کرنے والی چیز سے دورر ہتا کہاجا تا ہے حذر حذر او حذر تد میں آپ سے دورر ہا۔ https://archi nasanattari

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تغسيربيضاوى(س) ror قرآن مي ب: " يَحْلَدُ الْإِخِرَةَ " (سورة الزمر آيت مدد ?) آخرت يے ڈرتا ہو۔ وإنّالجميع حَذِرُون، وحاذٍ رُونَ اور جم سب باساز دسامان إلى - ايك قرآت عم مذرون ب " هُمُ الْعَلُوُّ فَاحْلَرُ هُمُ" (سورة المنافقون آيس مر 4) برتمهاري دحمن ميں ان سے محتاط رہنا۔ "إِنَّ مِنْ أَزُواجِكُمُ وَأَوَلادِكُمُ عَدُوًّا لَكُمُ فَاحْذَرُوهُمُ "(سورة التعاين آيت ممر 14) تمہاری کچھ بیمیاں اور بخ تمہارے دشمن ہی توان سے احتیاط رکھو۔ حذر - می امر ب محاط رہے کے لئے کہنا -ترآن م ب:" ويُحَذِّر كُمُ اللهُ نَفْسَهُ " (سورة آل عران آيت مدر 28) ادراللہ مہیں اپنے غضب سے ڈراتا ہے۔ الخدر بحا وَراورا يت كريمه: "خُذُوا حِنْدَ كُم " (سورة النساء آيت مرد 71) جہاد کے لئے ہتھیار لےلیا کرو۔ میں حذر سے مراداسکچة جنگ دغیرہ ہیں جن کے ذریعہ دشمن سے بچاؤ حاصل ہوتا ہے حذار (اسم ضل بمعنی امر) بچوجیسے مناع تجمعني امنعه خوف كامعنى: (خوف)الخوف(س)(Fear,Dread) کے معنی ہیں قرآن دشواہد سے کسی آنے والے کا خطرو کا اندیشہ کرنا۔ جیسا کہ کالفظ قرائن دشواہد کی بنا پر کسی فائدہ کی توقع پر بولاجا تاب -خوف كى صدامن آتى ب - اور يدامورد نوى اور آخروى دونور مرمعلق استعال بوتاب: قرآن يس ب: "وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُوَ يَخافُونَ عَذابَهُ " (سورة · تست تميز 57) اس کی رحمت کی امیدر کھتے اور اس کے عذاب سے ڈرتے ہیں۔ موت کامعنیٰ ۔ (موت)الموت(Death,Calamity) بدحيات كم ضدب، موت کی اقسام: لېذاحيات كى طرح موت كى بىي ئۇتتمىيں يى https://archive.org/de

haibhasanattari



**سُؤ**رُ لُ الْبَقَرَةُ تفسير بيضاوى (س) ( roy الحائط كامطلي: (حوط)الحائط-(Wall) د بدار جوکسی چیز کوچاروں طرف سے تحجر ے ہوئے موادر احاطة (افعال) كالفظ ووطرح پراستعال موتاب-(1) اجسام کے متعلق جیسے۔احطت بمکان کذا بی محی معنى حفاظت کے آتا ہے۔ جیسے فرمایا: َ"إِنَّهُ بِحُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ " (سورة فصل آيت مرد) س رکھو کہ دہ ہر چیز پر احاطہ کئے ہوئے ہے۔ لیعنی وہ ہرجانب سے ان کی حفاظت کرتا ہے۔ (2) دوم احاطه بالعلم ب صي من ايا: ا پی علم سے ہر چیز پراحاطہ کتے ہوئے ہے۔ " أَحاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً " (سورة الطلاق آيت نمر 12) كفر ت معانى: (Unbelief,Infidelity) کفر) اصل میں تفر کے معنی کسی چیز کو چھپانے کے ہیں۔اور رات کو کا فرکہا جاتا ہے کیونکہ وہ تمام چیز وں کو چھپا گیتی ہے۔ای طرح کاشتکار چونکہ زمین کے اندر بچ کو چھپا تا ہے۔ اس کئے اسے بھی کا فرکہا جاتا ہے۔ كفركااصطلاحي معنى: ادرسب سے بڑا کفراللد تعالیٰ کی وحدانیت پاشریعت حقہ یا نبوت کا انکار ہے۔ پھر کفران کالفظ زیادہ نعمت کا انکار کرنے کے معنی ہیں استعال ہوتا ہے۔اور کفر کالفظ انکار دین کے معنی میں اور کفور کا لفظ دونوں قسم کے انکار پر بولا جاتا ہے۔ چنانچ قرآن میں ہے: " فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُوراً " (سورة الاسراء آيت مر 99) تو ظالم بیں مانتے بے ناشکری کتے۔ [سورة البقرة (2) : آية 20] يَكادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ آبُصارَهُمُ كُلُّما أَضاءَ لَهُمْ مَشَوًا فِيهِ وَإِذا أَظْلَمَ عَلَيْهِمْ قامُوا وَلَوْ شاء اللهُ لَنْهَبٍ بِسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارِ هِمْ إِنَّ اللهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ (20). ··· بجل یوں معلوم ہوتی ہے کہ ان کی نگا ہیں اچک لے جائے گی جب کچھ چمک ہوئی اس میں چلنے لگے اور جب https://archive. asanattari

ی تفسیر بیضاوی (۲۵) کی تحکی ۲۵۷ کی تو

اند جرا ہوا کھڑے رہ گئے اور اللہ چاہتا تو ان کے کان اور آنکھیں لے جاتا ، بیٹک اللہ سب پچھ کر سکتا ہے ۔

سُورَةُ الْبَقَرَةُ

يَكَادُ الْبَرَقُ يَخْطَفُ أَبُصارَهُمُ استئناف ثان كأنه جواب لمن يقول: ما حالهم مع تلك الصواعق؛ وكاد من أفعال المقاربة، وضعت لمقاربة الخبر من الوجود لعروض سببه لكنه لم يوجد، إما لفقد شرط، أو لوجود مانع وعسى موضوعة لرجائه، فهى خبر محض ولذلك جاءت متصرفة بخلاف عسى، وخبرها مشروط فيه أن يكون فعلاً مضارعًا تنبيهاً على أنه المقصود بالقرب من غير أن، لتو كيد القرب بالدلالة على الحال، وقد تدخل عليه حملاً لها على عسى، كما تحمل عليها بالحذف من خبرها لمشاركة من من من المقاربة. معنى المقاربة.

والخطف الاخذبسرعة وقرء (يَخْطِف) بكسر الطاء ويخطف على أنه يختطف، فنقلت فتحة التاء إلى الخاء ثمر ادغمت في الطاء، ويخطف بكسر الخاء لالتقاء الساكنين وإتباع الياءلها، ويخطف ويتخطف.

بجل یوں معلوم ہوتی ہے کہ ان کی نگا ہیں اچک لے جائے گی۔

بیہ ماقبل کلام میں پیدا شدہ سوال کا جواب اور جملہ مستانفہ ہے۔سوال میہ ہے کہ بجلیوں کی چیک ،گرج اور ہولنا کیوں کے وقت ان کی حالت کیا ہوگی؟

تواس کا جواب میہ ہے کہ جب بارش میں چلنے والا اچا نک گرج اور چمک دیکھتا ہے تواس کے رونکھیے کھٹرے ہوجاتے ہیں وہ ڈرجا تا ہے، بالکل ای طرح منافقین کی نگا ہیں بھی اسلام کی سربلندی اورعظمت کودیکھ کرخیرہ ہوجاتی ہیں۔ ذہبی ہو اسلام مذہبی ہے ہوئے میں تعدید ہوتا ہے ہیں۔

یکاد فعل مضارع کا صیغہ ہے اور افعال مقاربہ میں سے ہے اور بیز مانہ حال میں خبر کے قریب ہی واقع ہونے پر دلالت کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ یعنی آنکھوں کے اچکنا وقوع پذیر ہونے کے بالکل قریب ہے۔ گمر وہ ابھی تک اچکی نہیں گئیں کیونکہ شرط مفقود ہے۔ یا کوئی ایسا مانع موجود ہے جوخبر کو واقع ہونے سے روک رہا ہے۔ اور وہ مانع اور شرط التد کریم کا ارادہ ہے، جو ابھی تک اس کے متعلق نہیں ہوا۔

کاد پی خبر کے زمانہ حال میں قریب ہی واقع ہونے کی امید پر دلالت کرتا ہے جب کہ عسبی انشائیہ ہے زمانہ سنتقبل میں قریب ہی واقع ہونے کی امید پر دلالت کرنے کے لئے وضع کیا گیا ہے۔اسی وجہ سے ان کی خبر پر اکثر اِن آتا ہے جب کہ کا د کی خبر اکثر ان کے بغیر ہی ہوتی ہے۔اور کا دفعل متصرف اور محض خبر سے جب کہ عسیٰ انشائیہ غیر منصرف ہے۔

| <b>3</b> -6       | سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ                  | DAS TON STUD                                   | تفسيربيضاوي(س)                                             |                |
|-------------------|---------------------------------------|------------------------------------------------|------------------------------------------------------------|----------------|
| فبر پراس دقت      | نن میں ہوتا ہےاور کا دلی              | حذف کیاجاتا ہے جب کہ وہ کاد کے                 | عسى كى فبر سے ان اس دقت                                    | نوث:           |
| . 1               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ماہو۔<br>رع کا صیغہ ہے بیشتن ہے خطف سے         | ہے جب کہ دوعسبی کے متن میر<br>بیر                          | ان لگایا جاتا۔ |
| ب ليما ي اور      | ه بس کا سی پکر لیما یا اچله           | ع کا صيغہ ہے ميسس ہے خطف ہے                    |                                                            |                |
|                   | · · ·                                 | يتخطف                                          | پانچ کنتیں پڑ متاجا تز ہے،<br>فقہ اور کسرہ کے ساتھ یتخطفُ، |                |
|                   |                                       | •                                              | ردبفتحه حاءك كسره كح سماته-                                | طاءمشه         |
|                   |                                       | ی کر کے خاءکودیا اور پھر اس کو دوسری طا۔<br>سر |                                                            |                |
|                   |                                       | ما کیاہے کیونکہ جب دوسا کن جمع ہوتے            |                                                            |                |
| ے یتخطف <b>کی</b> | ہےاوراس کو باب تفغل ۔                 | جہ سے اسے کسرہ کے ساتھ پڑھا گیا۔               | کے ساتھ ساتھ یاءکی اتباع کی و                              | ے<br>اور آس    |
|                   |                                       |                                                | . –                                                        | پر هاگيا ب     |
|                   |                                       |                                                |                                                            | متر .          |

كُلُّها آضاءً لَهُمُ مَشَوًا فِيهِ وَإِذا آَظْلَمَ عَلَيْهِمُ قَامُوا...

استئناف ثالث كأنه قيل: ما يفعلون في تارتي خفوق البرق، وخفيته؛ فأجيب بذلك. وأضاء إما متعدد والمفعول محذوف بمعنى كلما نور لهم ممشى أخذوته أو لازم بمعنى. كلما لمع لهم مشوا في مطرح نورته وكذلك أظلم فإنه جاء متعدياً منقولاً من ظلم الليل ويشهد له قراءة أظلم على البناء للمفعول، وقول أبي تمام:

هُمَا أَظلَبا حالى ثَمَّةَ أَجُلَيا ... ظلامَيْهِما عن وَجُهِ أَمْرَدَ أَشيبِ فإنه وإن كان من المحكثين لكنه من علماء العربية، فلا يبعد أن يجعل ما يقوله منزلة ما يرويه. وإنما قال مع الإضاءة كُلَّما ومع الإظلام إذا لأنهم حراص على المشى فكلما صادفوا منه فرصة انتهزوها ولا كذلك التوقف. ومعنى (قاموا) وقفوا، ومنه قامت السوق إذا ركدت، وقام الماء إذا جمد. وَلَوُ شاء اللهُ لَنَهَبَ بِسَبْعِهِمُ وَأَبُصارِهِمُ أَى ولو شاء الله أن يذهب بسبعهم بقصيف الرعد وأبصارهم بوميض البرق لذهب بهما نحذف المفعول لدلالة الجواب عليه، ولقد تكاثر حذفه في شاء وأراد حتى لا يكادين كر إلا في الشيء المستغرب كقوله: فَلَوُ شِئتُ أن اَبكى دَمَاً لَبَيَ يُنه

*سُوْرَ*ةُ الْبَعَرَةُ Jac 109 2540 تفسير بيضاوي (س) (ولو) من حروف الشرط، وظاهرها الدلالة على انتفاء الأول لانتفاء الثاني. ضرورة انتفاء الملزوم عند انتفاء لازمه، وقرم: لأذهب بأسماعهم، بزيادة الباء كقوله تعالى: وَلا تُلْقُوا بِآَيُرِيكُمُ إِلَى التَّهُلَكَةِ. » وفائدة هذه الشرطية إبداء المانع لنهاب سمعهم وأبصارهم مع قيام ما يقتضيه. والتنبيه على أن تأثير الإسباب في مسبباتها مشروط بمشيئة الله تعالى وأن وجودها مرتبط بأسبابها واقع بقدرته وقوله. إِنَّ اللهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ كَالتصريح به والتقرير له. " جب کچھ چیک ہوئی اس میں چلنے لگےاور جب اندھیر اہوا کھڑے رہ گئے اور اللّٰہ چاہتا تو ان کے کان اور آتکھیں لے جاتا، بيتك التدسب كجه كرسكتاب" -بيتيسرا جمله متانفه باوربياس سوال كاجواب بجوماقبل كلام سے پيدا ہوتا ہے اور وہ بيرے كمه بارش ميں چلنے والوں کی اس دقت کیا کیفیت ہوتی ہے جب بکی چیکتی اور بجھتی ہے؟ اس کا جواب بیددیا گیا کہ جب بجلی چیکتی ہےتو وہ چلنے لگتے ہیں اور جب اند عیر اہوتا ہےتو رک جاتے ہیں۔اور تعل اضاء جو کہ اضاءة ہے مشتق ہے، بیددنوں معنوں لازم اور متعدی میں استعال ہوتا ہے۔ اگر بیمتعدی ہوتو اس کا مفعول محذوف ہو گا۔جومش ہے بمعنی گز رگاہ ۔مطلب جب بھی بجل کوندتی ہے تو وہ اس راستہ پر چلنے لگتے ہیں ۔اورار میدلا زم عنی میں ہوتو معنی ہوگا کہ ج بھی بجلی چیکتی ہے تو وہ راستے پر چلنے لگتے ہیں۔ ادرای طرح اظلم کافعل ہے جواظلام سے مشتق ہے جس کا معنی تاریک کرنا ہے۔ یہ بھی لازم ومتعدی دونوں معانی میں استعال ہوتا ہے۔ اور بیمتعدی ہوتو ظلم اللیل سے جولا زم ہے، سے باب افعال ہوگا جولا زم کومتعدی بنا دیتا ہے اور جواسے أظلم صيغه مجهول سے پڑھتے ہیں وہ بھی اس کی تائيد كرتا ہے۔جيسا كەابوتمام كاشعر ب، هُمَا أَظلَما حالى ثُمَّةَ أَجُلَيا ... ظلامَيْبِما عن وَجُهِ أَمْرَدَ أَشيبِ ان دونوں (عقل وزمانہ) نے میری دو حالتیں تاریک کر دیں پھران دونوں نے ایک جسمانی اور عمر کے اعتبار سے نوجوان ادر تجربہ کے اعتبار سے عمرر سیدہ پخص سے اپنی تاریکیاں دورکر دیں۔ ابوتمام شاعروں کے اس اعلی طبقے سے تعلق رکھتا ہے جو محدثین کہلاتے ہیں۔اور بیآ غاز اسلام کے شعراء میں سے بے ا اگر چہالفاط کے ثبوت کے لئے ان کا کلام پیش نیں کیا جاتا گرمعانی کے ثبوت کے لئے بطور دلیل ان کے کلام کوسابقہ شعراء کے کام پر محمول کرتے ہوئے دلیل بنانا جائز ہے چونکہ ابوتمام محدثون میں سے ہے، کیکن تھا وہ عربی علماء میں سے، اس وجہ سے اس

2-3-1-2-40 سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تغسير بيضاوي (٣٥) کے کلام سے دلیل پکڑنا جائز ہے۔ يہاں سوال پيدا ہوتا ہے کہ اصاعے ساتھ کلماذ کر کيا گيا جبکہ اظلم کے ساتھ اذا، اس کی دجہ کيا ہے؟ توجوابا عرض ہے کہ اس کی وجہ میہ ہے کہ کلمانکر ارکا فائدہ ویتا ہے چونکہ اصحاب صیب چلنے کے بڑے حریص تصر جب بھی فرمت پاتے اس کوغنیمت بچھتے ہوئے چلنا شروع کردیتے اوراس حالت میں انہیں رکنا اچھانہیں لگتا تھا۔اس دجہ سے اظلم سے پہلے وہ لفظ ذکر کیا جو تکرار کا فائدہ ہیں دیتا۔اوروہ اذا ہے، سے صرف شرط اور جزاء کے داقع ہونے پر دلالت کرتا ہے۔ قاموا كالفظاس جكه وقفوا كے معنیٰ میں ہے یعنی وہ رک جاتے ہیں یہ قعود کی ضد ہیں جس کامعنیٰ بیٹھنا ہے بلکہ قاموا كامعنى مطلقارك جاناب، أي تقامت السوق، أور قام العاءب- (بازارب رونق موكما، بانى جم كما) ولوشاء الله لكقب يسمعهم وأبصارهم " اورالله چاہتا توان کے کان اور آئکھیں لے جاتا" او حرف شرط ہے جو تعل ماضی پر داخل ہوتا ہے اور شاء اگر چہ خل متعدی ہے کیکن اس کا مفعول عموماً محد وف ہوتا ہے اور اس کے حذف پر جواب شرط دلالت کرتا ہے ای طرح اراد فعل متعدی ہے لیکن اس کابھی بکٹرت مفعول محذوف ہوتا ہے یہاں تک أكركوني ايسامفعول نه به وجوججيب وغريب معنى پر دلالت كرتا بهوتوان دونوں كامفعول بالكل ذكرنبيس كياجا تاكويا ان كامفعول كا ذكركرنا بهت كم ب بقول شاعر، فَلَوُشِئْتُ أَن آبكى دَمَأُ لَبَّكَيْتُه ا آرمیں ( تیرے دصال پر )خون کے آنسوں ردنا چاہتا تو ردسکتا تھا۔ خون کے آنسوں رونا نادر ہے ای لئے أن أب کی دَما ذكر كرديا۔ لوحروف شرط میں سے ہے اور بیا پنے ظاہری معنیٰ کے اعتبار سے جزاء کے متلق ہونے کی وجہ سے شرط کے متلق ہونے کے لئے وضع کیا گیا ہے۔ بوجداس کے کہ جب لازم متفی ہوتا ہے تو ملز وم بھی متفی ہوجاتا ہے یہاں شرط بد ہے کہ اگر اللد کریم چاہتا توان کی بصارت دسماعت سلب ہوجاتی توان قوتوں کا سلب نہ ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ مشیت الہٰی اس کے متعلق نہیں بعض قراءنے لذهب بسمعهم كولاذ هب باسماعهم پڑھا ہے۔اوراس ميں باءكا اس طرح اضافہ ہے جیسے اللہ كريم عز وجل کے اس ارشاد گرامی میں، وَلا تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ. اید یکم سے پہلے بازائدہ ہےاں کامنٹن سیہے کہاپنے آپ کوہلا کت کے گڑھے میں نہ پھینکو۔ زیر بحث آیت میں جملہ شرطیہ ذکر کرنے کا فائدہ بیہ ہے کہ وہ مانع ذکر کیا جائے جوان کی بصارت وساعت کوسل کرنے https://archive.org/deta bhasanattari

تفسير بيضاوى (درى) محمد ٢٦١ ٢٠ سُؤرَةُ الْبَغَرَةُ SE LA سے روک رہاہے۔حالانکہ انہیں سلب کرنے کے اسباب مہیا ہیں۔ اس کا دوسرا فائدہ میہ ہے کہ اس بات پر متنبہ کمیا جائے کہ اسباب کامسہبات میں مؤثر ہونا اللہ کریم کی مشیت کے ساتھ مشروط ہے۔ اس کا تیسرا فائدہ ہیہ ہے کہ بیہ بات واضح کی جائے کہ مسببات کا وجود اسباب کے ساتھ مربوط ہونے کے باد جود اللہ کریم کی قدرت کے بغیروا قع نہیں ہوتا یعنی ان کا داقع ہونا اللہ کریم کی قدرت کے تحت ہے اور ارشاد باری تعالی ، إِنَّ اللهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَدِير اس کی تصریح اورتا کید کرر ہاہے۔ والشيء يختص بالموجود، لأنه في الاصل مصدر شاء أطلق بمعنى شاء تارة، وحينئن يتناول البار م تعالى كها قال: قُلْ أَتَى شَيْءٍ أَكْبَرُ شَهادَةً قُلِ اللهُ شَهِيلٌ وبمعنى مشىء أخرى، أي مشيء وجودة وما شاء الله وجودة فهو موجود في الجملة وعليه قوله تعالى: إنَّ اللهَ عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَرِيرٌ. اللهُ خالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فهما على عمومهما بلا مثنوية. والمعتزلة لما قالوا الشيء ما يصح أن يوجد وهو يعمر الواجب والممكن، أو ما يصح أن يعلم ويخبر عنه فيعم المبتنع أيضاً، لزمهم التخصيص بالممكن في الموضعين بدليل العقل. اس آیت کریمہ میں اختلاف اس بات میں ہے کہ شک لفظ کا اطلاق کس چیز پر ہوتا ہے؟ امام بیضاوی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ اس کی وضاحت میں اشاعرہ کا مؤقف بیان کرتے ہیں کہ شک کا اطلاق موجود کے ساتھ خاص ہے کیونکہ شدی شاء یشاء کا مصدر ہے جو کبھی اسم فاعل بمعنیٰ شاءاستعال ہوتا ہے۔جس کامعنی وہ ذات ہے جس کے ساتھ مشیت اور ارادہ کافعل قائم ہو۔ اس معنیٰ کے اعتبار ہے اس کا اطلاق باری تعالیٰ پر بھی ہوگا۔ جیسے اللہ کریم کا ارشاد ہے، قُلُ آَى شَيْءٍ آكَبَرُ شَهادَةً قُلِ اللهُ شَهِيلٌ (اى الله شِئى شهيد) کیونکہ دہ ارادہ اور مشیت کی صفات کے ساتھ متصف ہے۔ اور کبھی لفظ شک اسم مفعول مشک کے معنی میں ہوتا ہے۔ یعنی وہ ذات جس کے دجودکو چاہا جائے اور جس کے وجودکواللہ کریم چاہے وہ موجود ہی ہوتی ہے۔اور اللہ کریم کے بیدار شاداس معنیٰ پر إِنَّ الله عَلى كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرٌ . اللهُ خالِقُ كُلِّ شَيْء لیعنی اللہ کریم ہر چیز پر قادر ہے جس کے وجود کو وہ چاہے۔اس معنی کے اعتبار سے دونوں آیات اپنے عموم پر ہوں گی اور https://archive.org/d ohasanattari



۔ واجب الوجوداورمحال اور منٹ کوسٹنی کرنے کی ضرورت نہیں ہوگی۔ورندان دونوں آیات کومکن کے ساتھ مقید کرنا پڑے گا،جو بلاضرورت جائز نہیں۔

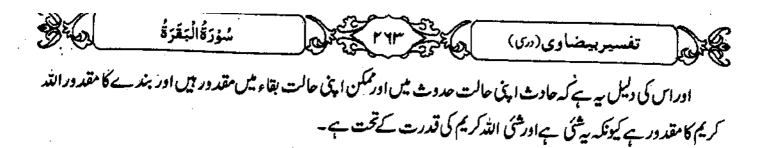
اور معتزلہ کا یہ کہتا ہے کہ شکی کا اطلاق اس ذات پر ہوگا جس کا پایا جاتا تھیج ہوتو اس صورت میں شکی کا لفظ واجب ادر تمکن دونوں کو شامل ہوگا۔ یاان کے محیال کے مطابق اگر شکی سے مراد دوہ ذات لی جائے جس کاعلم حاصل کرتا اور خبر دینا تھیج دلیل کے نقاضا کے مطابق ان دونوں آیات کو تمکن کے ساتھ خاص کر تالا زم ہوگا۔ متن:

والقدرة: هو التبكن من إيجاد الشيء. وقيل صفة تقتضى التمكن، وقيل قدرة الإنسان، هيئة بها يتمكن من الفعل وقدرة الله تعالى: عبارة عن نفى العجز عنه، والقادر هو الذي إن شاء فعل وإن لم يشاء لم يفعل، والقدير الفعال لما يشاء على ما يشاء ولذلك قلما يوصف به غير البارى تعالى واشتقاق القدرة من القدر لأن القادر يوقع الفعل على مقدار قوته، أو على مقدار ما تقتضيه مشيئته. وفيه دليل على أن الحادث حال حدوثه والممكن حال بقائه مقدوران وأن مقدور العبد مقدور لله تعالى لأنه شيء وكل شيء مقدور لله تعالى.

ترجمه:

تد رید مشتق بقدرت سے، اور قدرت کا معنیٰ کی چیز کو وجود عطا کرنے کا تمکن حاصل ہونا ہے بعض مغسرین کے نزدیک قدرة الیکی صفت کا نام ہے۔ جوتمکن وقدرت کا تقاضا کرتی ہے اور یہ بھی کہا گیا ہے کہ انسان کی قدرت ال بین و کیفیت کو کہتے ہیں، جن سے وہ کی فعل کو کرنے پر قادر ہوتا ہے اور اللہ کریم کی قدرت کا معنی یہ ہے کہ وہ کی کام کے کرنے سے عاجز نمیں اور نہ ہی اسے کی کام کے کرنے پر مجود کیا جاتا ہے۔ قادر اور قد پر میں فرق:

لفظ قاد د اور قدیو کے معنی میں فرق یہ ہے کہ قادروہ ہوتا ہے جوابے انداز ے کے مطابق جو چاہا سے کر ڈالتا ہے اور اگر چاہے تو اسے نہ کر سے اور قدیو میر مبالغہ کا صیغہ ہے بروزن فعیل جس کا معنیٰ ہے بہت ہی زیادہ قدرت والایعنی جو چاہے ، جب چاہے ، جس طرح چاہا سے کر ڈالتا ہے ۔ ای وجہ سے اللہ کریم کی ذات کے علاوہ یہ کی اور کی صفت بہت ہی کم واقع ہوتی ہے۔ اور بید قدرت سے مشتق ہے جس کا معنیٰ اندازہ لگا تا ہے چونکہ قادرا پٹی قوت اور انداز سے کے مطابق کی کھواتی کی مطابق جو چاہے ، جب کا اس کی مشیت نقاضا کرتی ہے ای کی مقددار کے مطابق اس ضل کو انجام دیتا ہے ای اور کی صفت در کہتے ہیں۔



والظاهر أن التبديلين من جملة التبديلات المؤلفة، وهو أن يشبه كيفية منتزعة من مجبوع تضامت أجزاؤه وتلاصقت حتى صارت شيئاً واحداً بأخرى مثلها، كقوله مجبوع تضامت أجزاؤه وتلاصقت حتى صارت شيئاً واحداً بأخرى مثلها، كقوله تعالى: مَثَلُ الَّذِينَ مُحِلُوا التَّوُراةَ ثُمَّ لَمُ يَحْبِلُوها الآية، فإنه تشبيه حال اليهود فى جهلهم بما معهم من التوراة، بحال الحمار فى جهله بما يحمل من أسفار الحكمة. والغرض منهما تمثيل حال المنافقين من الحيرة والشدة، بما يكاب من انطفات نارة بعد إيقادها فى ظلبة، أو بحال من أخذته السماء فى ليلة مظلبة مع رعد قاصف وبرق خاطف وخوف من الصواعق. ويمكن جعلهما من قبيل التمثيل المفرد، وهو أن تأخذ أشياء فرادى فتشبهها بأمثالها كقوله تعالى:

وَما يَسْتَوِى الْآعمى وَالْبَصِيرُ وَلَا الظُّلُماتُ وَلَا النُّورُ وَلَا الظِّلُ وَلَا الْحَرُورُ وقول امر · القيس:

كأنَّ قلوبَ الطير رَطُباً ويابِسا ... لَدَى و كَرِها العَنَّابُ والحَشفُ البالى بأن يشبه فى الأول: ذوات المنافقين بالمستوقدين، وإظهارهم الإيمان باستيقاد النار وما انتفعوا به من حقن الدماء وسلامة الاموال والاولاد وغير ذلك بإضاءة النار ما حول المستوقدين، وزوال ذلك عنهم على القرب بإهلا كهم وبإفشاء حالهم وإبقائهم فى الخسار الدائم، والعذاب السر مد بإطفاء نارهم والذهاب بنورهم. وفى الثانى: أنفسهم بأصحاب الصيب وإيمانهم المخالط بالكفر والخداع بصيب فيه ظلمات ورعدوبرق، من حيث إنه وإن كان نافعًا فى نفسه لكنه لما وجد فى هذه الصورة عاد نفعه ضراً ونفاقهم حذراً عن نكايات المؤمنين، وما يطرقون به من سواهم من الكفرة بجعل الاصابع فى الآذان من الصواعق حذر الموت، من حيث إنه لا يرد من قدر الم تعالى شيئاً، ولا يخلص مما يريد بهم من المضار وتحيرهم لشرة الامر وجهلهم بما يأتون، ويذرون بأنهم كلما صادفوا من البرق خفقة انتهزوها فرصة مع خوف أن يأتون، ويذرون بأنهم كلما صادفوا من البرق خفقة انتهزوها فرصة مع خوف أن

تفسير بيضاوى (٥٠٠)

بهم. وقيل: شبه الإيمان والقرآن وسائر ما أوتى الإنسان من المعارف التى هى سبب الحياة الابدية بالصيّب الذى به حياة الارض. وما ارتكبت بها من الشبه المبطلة, واعترضت دونها من الاعتراضات المشككة بالظلمات. وشبه ما فيها من الوعد والوعيد بالرعد، وما فيها من الآيات الماهرة بالبرق، وتصامهم عما يسمعون من الوعيد بحال من يهوله الرعد فيخاف صواعقه فيسد أذنيه عنها مع أنه لا خلاص لهم منها وهو معنى قوله تعالى: وَالله مُحْييطٌ بِالْكَافِرِينَ.

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

واهتزازهم لما يلمع لهم من رشد يدركونه، أو رف تطمح إليه أبصارهم بمشيهم في مطرح ضوء البرق كلما أضاء لهم، وتحيرهم وتوقفهم في الامر حين تعرض لهم شبهة، أو تعن لهم مصيبة بتوقفهم إذا أظلم عليهم.

ونبه سجانه بقوله: وَلَوُ شاءَ اللهُ لَنَّهَتِ بِسَمْعِهِمْ وَأَبُصارِ هِمْ على أنه تعالى جعل لهم السبع والابصار ليتوسلوا بها إلى الهرى والفلاح، ثم إنهم صرفوها إلى الحظوظ العاجلة، وسروها عن الفوائر الآجلة، وَلَوُ شَاءَ الله لَجَعَلَهُمُ بِالحالة التي يجعلونها لأنفسهم،فإنه على ما يشاء قرير.

ترجمه:

امام بیناوی رحمة الله تعالی علیه فرمات میں کہ ظاہر بات توبیہ کہ یہ دونوں تشبیہات مشلھھ کہ شل الذی استوقد نارًا اور

کصیب من السهاء... الح تمثیل مرگب کے قبیلہ سے ہیں اور تشبیہ مرکب ہوتی ہے جس سے متعد دامور سے اخذ کر دہ مجموعہ کو ای قشم کی متعد داشیاء سے اخذ کر دہ مجموعہ کے ساتھ تشبیہ دی جاتی ہے جس طرح ، مَثَلُ الَّذِينَ مُحِيلُوا التَّوُر اقَا ثُمَّہَ لَمْہِ يَحْسِلُوها کہ شل المحمار یحمل اسفار ا

سُوْرَةُالْمَقَرَّةُ Star حالت کے ساتھ تشبید دی جائے جو آگ جلاتا ہے اور وہ اس کے ماحول کو روش کر دیتی ہے پھر وہ اچا نک بچھ جاتی ہے۔ اس اند جر ب اور ظلمت میں وہ جس پر پشانی اور نکلیف میں مبتلاء ہوتا ہے۔ یہی حالت منافقین کی ہے اور دوسر کی متیل میں منافقین کواس آ دمی کی حالت کے ساتھ تشبیہ دی من ہے جو تاریک اورا ندھیری رات میں چل رہا ہے، اس میں اس کو سخت تھنے بادلوں نے آلیا ہوجن میں بخت منسم کی گرج ، کڑک اور آنکھوں کوخیرہ کرنے والی چیک بھی ہوا دراتی کڑک کی دجدا ہے ہلا کت اور موت کاخوف بھی ہو، یہی حالت منافقین کی ہے۔ امام بیضاوی رحمة اللد تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ بیجی ممکن ہے کہ بیدونوں تمثیلات مفرد تمثیل کے قبیلہ سے ہواور مفرد تمثیل وہ ہوتی ہے جو کسی مفرد چیز کومفرد کے ساتھ تشبیہ دی جائے مرکب چیز دل کے مجموع کو کسی دوسری چیز سے اخذ کر دہ مجموعہ کے ساتھتشبيەنىدى كى ہو۔ جییا کهارشاد باری تعالی: وَما يَسْتَعِي الْآعَمى وَالْبَصِيرُ وَلَا الظُّلُماتُ وَلَا النُّورُ وَلَا الظُّلُ وَلَا الْحَرُور کہ اند حااور دیکھنے والا بر ابرنہیں ہوتے اور نہ ہی تاریکیاں اورنور برابر ہوتے ہیں اور نہ ہی سابیہ اور دھوپ ایک جيے ہوتے ہیں۔ یہاں کا فرکوا عمیٰ کے ساتھ اور مومن بھیر کے ساتھ، کا فرکوتا ریکیوں کے ساتھ ایمان کونو رکے ساتھ اور ثواب کو سابیہ کے ساتھ اور کافر پر عذاب کو دھوپ کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے ای طرح امراءالقیس جو کہ بہت بڑافسیح وبلیغ شاعرتھا اس نے اپنے شعرمیں تشبیہ دی ہےای کا تول ملاحظہ ہو، 🛛 كأنَّ قلوبَ الطير دَطُباً ويابِسا ... لَدَى وكرِها العنَّابُ والحشفُ البالى گویا شاہین کے تھونسلے سے اردگرد تازہ شکار کر دیا ، پرندوں کے دل جوعناب کی طرح ہیں اور باسی دل جو خشک ردی م کجھور کے مانند ہیں ، بکھرے پڑے ہیں۔ آیت کریمہ میں پہلی تشبیہ منافقین کی ذاتوں کو آگ جلانے والوں کے ساتھ اور مخلوط ایمان کے اظہار کو آگ کے روش کرنے کے ساتھ اور جوانہوں نے جانوں کی حفاظت اور اموال کی سلامتی اور ان کے علاوہ مناقع حاصل کتے ہیں ۔ ان کو آگ جلانے والوں کے ماحول کوروثن ہونے کے ساتھ اور قریب ہی ان کی آگ کے بچھ جانے کوان کی ہلا کت کے ساتھ تشبیہ دی ہے۔اوران کے نفاق دالی حالت کو ظاہر کرنے ،ان کے دائمی خسارہ میں باقی رہنے کو اور ابدی عذاب میں مبتلاء ہونے کو آگ کے بچھنے اور نور کے سلب ہونے کے ساتھ تشبید دی ہے۔ اوردوسرى آيت يعنى او كصيب من السماء... الخ میں منافقین کے نفوس ، اصحاب صبیّب اور ان کے کفر اور دھو کے کے ساتھ مخلوط ایمان کوالیسی بارش کے ساتھ تشبیہ دی گئ



بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ ایمان، قر آن اور ان کے علاوہ جوبھی معارف انسان کو عطا کئے گئے ہیں جو حقیقت میں ابدی زندگی کے سبب ہیں ، کو اس بارش کے ساتھ تشبید دی گئی ہے جس کے ساتھ بخبر زیم میں زندگی حاصل ہوتی ہے اور ہدایت قبول کرنے کے راستہ میں جو آنہیں باطل شبہات اور شک میں ڈالنے والے اعتر اضات لاحق ہوتے ہیں ، ان ظلمات کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے اور قر آنی آیات میں جو دعد سے اور وعیدی ہیں ، ان کو رعد کے ساتھ اور جو اس میں واضح آیات ہیں ، ان ظلمات کے ساتھ تشبیہ ساتھ تشبید دی گئی ہے اور ان کا دانستہ ان وعید وں ہیں ، ان کو رعد کے ساتھ اور جو اس میں واضح آیات ہیں ، ان ظلم ساتھ تشبید دی گئی ہے اور ان کا دانستہ ان وعید وں کو سننے سے ہیں ان کو رع کہ کہ ساتھ اور جو اس میں داختی ہے جس کو بادل کی کڑک ماتھ تشبید دی گئی ہے اور ان کا دانستہ ان وعید وں کو سننے سے ہیں اور اس آدمی کے ساتھ تشبید دی گئی ہے جس کو بادل کی کڑک ماتھ تشبید دی گئی ہے اور ان کا دانستہ ان وعید وں کو سننے سے ہیں اور ہو تا ہوں آدمی کے ساتھ تشبید دی گئی ہے جس کو بادل کی کڑک ساتھ تشبید دی گئی ہے اور ان کا دانستہ ان وعید وں کو نینے سے ہیں این و جر ہو ہو کہ کہان ہو تر کار ہو ہو ہوں کی ک

ادراللہ کریم البیخ علم کے ساتھ کافروں کو گھیرے ہوئے ہے۔

اور جب ان کے لئے بحلی چیکتی ہے نفع اور عطیہ کے حصول میں وہ آگے بڑھتے ہیں اور للچائی ہوئی نگا ہوں سے اے دیکھتے ہیں ان کی اس حالت کو اس آ دمی کی حالت کے ساتھ تشبیہ دی ہے جو بارش میں بحلی کے پڑنے کی جگہ میں چلنے لگتا ہے۔ اور جب انہیں دین کے معاملہ میں شبہات لاحق ہوتے ہیں یا انہیں کوئی مصیبت پہنچتی ہے جس کی وجہ سے وہ حیران ہوتے ہیں اور توقف کرتے ہیں۔ اس کو اند حیرا چھانے کی وجہ سے ان کے توقف کے ساتھ تشبیہ ذکی گئی ہے۔

اللہ کریم نے اپنے اس ارشاد گرامی کے ساتھ اس بات پر تعبیہ فرمانی ہے، کہ اس نے کان اور آنکھیں انہیں اس لئے عطا اللہ کریم نے اپنے اس ارشاد گرامی کے ساتھ اس بات پر تعبیہ فرمانی ہے، کہ اس نے کان اور آنکھیں انہیں اس لئے عطا فرما نمیں تقیس کہ وہ انہیں فلاح اور ہدایت حاصل کرنے کا ذریعہ بنائیں سے کیکن انہوں نے ان کودنیاوی نعمتوں کے حصول کی https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تفسير بيضاوى (ررى) كريتي ٢٦٤ ٢٠ BE W طرف پھیرد یا اور آخرت میں حاصل ہونے والی نعتوں کے حصول سے انہیں روک دیا اور اگر اللہ کریم چاہتا تو انہیں اس حالت میں کردیتاجوانہوں نے خودا بے لئے تیار کرلیں۔ کیونکہ اللہ کریم ہراس چیز پر قادر ہے جسے دہ چاہتا ہے۔ کاد کی شخصیت: کود)کاد (س) فعل مقارب سے یعنی سی فعل کے قریب الوقوع ہونے کو بیان کرنے کے لئے آتا ہے مثلا کا دیفعل قریب تھا وہ اس کا م کوگز رتایینی کرنے والاتھا مگر کیانہیں قرآن میں "لَقَلُ كِلُتَ تَرُكَنُ إِلَيْهِمُ شَيْعاً قَلِيلًا" (سورة الإسراء آيت مدر 74) توتم کسی قدران کی طرف مائل ہونے ہی گئے تھے۔ "وَإِنْ كَادُو الْيَغْتِنُونَكَ" (سورة الاسراء آيت نمبر <sup>73</sup>) اورد ہ تو قریب تھا کہ تمہیں چھلغزش دیتے۔ " تَكَادُ السَّباواتُ " (سورة مريم آيت مربر 90) قريب ب كه (اس فتنه) ، آسان چي پر ي - ؛ "بَكَادُ الْبَرُقُ يَخْطَفُ أَبْطَرَ هُمُ " (سورة البقرة آيت مدر 20) بجلی یوں معلوم ہوتی ہے کہ ان کی نگاہیں اچک لے جائے گی۔ " يَكادُونَ يَسْطُونَ" (سورة الجج آيت مبر 72) قريب ہے کہ ليٹ پڑيں۔ "إِنْ كِنْتَ لَتُرَدِينِ " (سورة الصافات آيت ممر 56) كهاخداكي شم قريب تعاكة توجيح بلاك كرد --اور اگران کے ساتھ حرف نفی آجائے تو اثباتی حالت کے برعکس تعل وقوع کو بیان کرنے کے لئے آتا ہے جو توع کے قريب نه ہوااور حروف نفی اس پر مقدم ہو يا متاخر دونوں صورتوں ميں ايک ہی معنی ديتا ہے چنانچ قر آن ميں ہے: "وما كأدوا يَفْعَلُونَ " (سورة البقرة آيت مر 71) اوروہ ایسا کرنے والے تصریبیں۔ " لا يَكادُونَ يَفْقَهُونَ" (سورةالنساءآيت مبر 78) كه بات بقى تېيس مجھ سکتے -اور کاد کے بعد ان کا استعال صرف ضرورت شعری کے لئے ہوتا ہے جیسا کہ شاعر نے کہا ہے: https://archive.org/ bhasanattari

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسير بيضاوى (س) ق كادمن طول البلي ان يمصحا قریب تھا کہزیادہ بوسیدہ گی کے باعث وہ مٹ جائے ۔ خطف كالتحقيق: (خطف) خطف يخطف خطفا واختطف اختطافا کے معنی کسی چیز کوسرعت سے اچک لینا کے ہیں۔ یہ باب (س ض) دونوں سے آتا ہے۔ اور آیت کریمہ: "إلاً مَنْ خَطِفَ الْخُطْفَة " (سورة صافات آيت مر 10) مرجوایک آدھ بارا چک لے چلا۔ طا پرفتحہ اور کسرہ دونوں منقول ہیں اور اس سے مراد وہ شیاطین ہیں جو چوری چیے ملا اعلیٰ کی گفتگو سنا کرتے تھے۔ نيز فرمايا: "فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْتَهُوى بِدِ الرِّيحُ" (سورة المج آيت مبر 31) چراس کو پرندے اچک لے جائمیں یا ہواکسی دورجگہاڑ اکر چھینک دے۔ " يَكادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ أَبْصارَ هُمُ " (مورة البقرة آيت نمبر 20) قریب ہے کہ کجل ( کی چیک )ان کی آنگھوں ( کی بصارت ) کوا چک لے جائے "وَيُتَخَطِّفُ النَّاسُ مِنْ حَوْلِهِمْ " (سورة العنكبوت يت مر 67) اورلوگ ان کے گردنوات تا چک لئے جاتے ہیں۔ یعنی ان کے گرد ونوات میں تقتیب (1) ابابیل کی قبتم کاایک پرندہ جو پر داز کرنے میں کسی چیز کو جھپٹ لیتا ہے۔ (2) آہن بج جس کے ذریعے کنو تی سے ڈول نکالا جاتا ہے گویا وہ ڈول کوا چک کربا ہر لے آتا ہے۔ (3) وہلوہاجس پر کنوئیں کی چرفی گھوتی ہے۔خطاطیف باز مخطف باز جوابیخ شکار پرجھیچتا ہے۔الخطیف د تیز رفآرى-الخطف الحشاو مختطفت مردباريك شكمجس كوبلاين كى وجد ، ايمامعلوم موكداس كى انتريان ا چك لى گئ <del>ب</del>ی۔ لفظ بصر كامعنى بيان جو چكا ب-مفهوم ضوء: (ض و م) الضو م- ((Light, Lamp https://archive.org bhasanattari

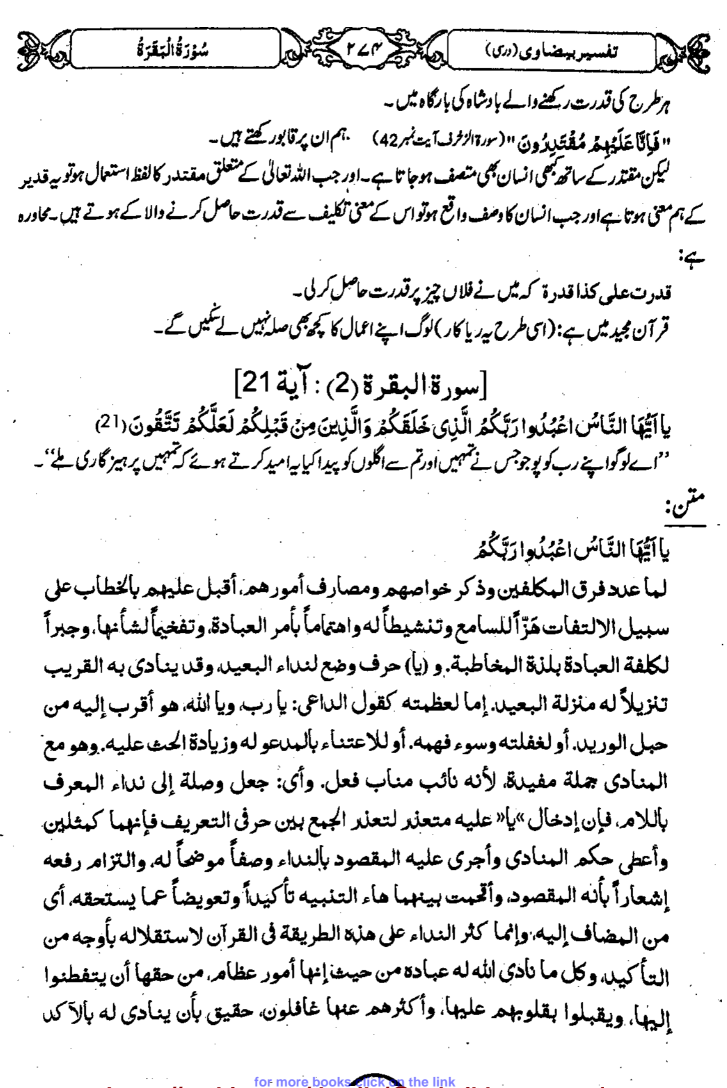
سورةاليقرة تغسيربيضاوي (س) (rva) کے معنی نور اور روشن کے ہیں صائت النار واضانت : آگ روشن ہوئی اور اصانت (افعال) کے معنی روش کرنا بھی آتے ہی۔ ينانية قرآن مكرب: " فَلَيَّا أَصْاءَتْ ما حَوْلَهُ " (سورة البقرة ايع مدر 17) جب آگ نے اس کے اردگر دکی چیزیں روثن کردیں۔ " كُلُّما أضاء لَهُمُ مَشَوًا فِيهِ" (سرة البترة آيت نبر 20) جب بکل چیکتی اوران پر روشن ڈالتی ہےتواس میں چل پڑتے ہیں۔ جوتم کوروشی لا دے۔ " يَأْتِيكُم بِضِياءٍ " (مورة القعص آيت نبر 71) اورساوی کتابوں کو جوانسان کی رہنمائی کے لئے نازل کی گئی ہیں ضیاء سے تعبیر فرمایا ہے۔ چنانچہ تورات کے متعلق فرمايا: "وَلَقَنُ آتَيُنا مُوسى وَهارُونَ الْفُرُقانَ وَضِياءً وَذِكُرا أَلِلْمُتَقِينَ " (سور قالانبياء آيت مرد 48) "وَذِكُر أَلِلْهُتَقِينَ" (سورة الانبياء آيت نمير 48) اور بیشک ہم نے موٹی اور ہارون کو فیصلہ دیا اور اجالا اور پر ہیز گاروں کو فصیحت ۔ مشى كالمتخل: (مشى)المشى(ج)(To walk,To move) کے متحق ایک مقام سے دوسرے مقام کی طرف تصد اور ارادہ کے ساتھ نتقل ہونے کے ہیں چنا نچ قر آن میں ہے: " كُلُّها أَضاء لَهُمُ مَشَوا فِيه " (سورة المقرة آيت مر 20) جب بجل چہلتی اوران پر روشن ڈالتی ہےتواس میں چل پڑتے ہیں۔ " فَي بَهُم مَن يَمْشِي عَلى بَطْنِه " (سودة النور آيت مر 45) ان میں سے بعض ایسے ہیں جو پیٹ کے بل چلتے ہیں -" يَحْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوُنًا " (سورة الفرقان آيت مرده) جوزمین پرامشکی سے چلتے ہیں۔ تواس کی راہوں میں چلو پھرو۔ "فَاعْشُوا فِي مَدا كِبِها" (مورة اللك آيت نم 15) اور کنایة مشى كالفظ چغلى كھانے کے معنوب میں استعال ہوتا ہے۔ چنانچے فرمایا: " هَمَّازٍ مَشّاءٍ بِنَبِيجٍ " (سورة القلم آيت مرد 11) بہت طعنے دینے والا بہت إدھركى أدھرا گاتا پھرنے والا۔

تغسيربيضاوي(س) **سُوْدَةُ الْبَقَرَةُ** 14. ادر کنایة کے طور پرمشی کے متی مسہل پینا بھی آتے ہیں۔ چناچہ محادرہ ہے: شربت مشیبا ومنسو ایس نے مسبل ددابی الماشیة مولیثی لینی بھیڑ بکری کے رپوژ کو کہتے ہیں اور امراۃ ماشیة اس مورت کو کہتے ہیں جس کے بچے بہت ہوں۔ اذا،لوادرظلم کی تفصیل کزرچکی ہے۔ شنى كالمد تحقيق: (شىء)الشيع المشينة اكثر يتكلمين كيزديك مشيئت اوراراده ايك بى صفت كردنام بي ليكن بعض كيزديك دونوں ميں فرق (1) مشینت کے اصل معنی کسی چیز کی ایجاد یا کسی چیز کو پالینے کے ہیں۔ اگر چہ عرف میں مشینت ارادہ کی جگہ استعال ہوتا ہے ہی اللد تعالیٰ کی مشینت کے متن اشیاء کو موجود کرنے کے ہیں اور لوگوں کی مشیحت کے معنی کسی چیز کو پالینے کے ہیں پھر اللہ تعالی کاکس چیز کوچا ہنا چونکہ اس کے وجود کو تقنعنی ہوتا ہے اس بنا پر کہا گیا ہے۔ ماشاءَ الله کان وما لم بتشا لم بکن کہ جواللہ تعالی چاہے وہی ہوتا ہے اور جونہ چاہے نہیں ہوتا۔ ہاں اللہ تعالیٰ کاکس چیز کاارادہ کرنا اس کے حتمی وجود کونہیں چاہتا چتا نچے قرآن يمل ب " يُوِينُ اللهُ بِكُمُ الْيُسَرّ وَلا يُرِينُ بِكُمُ الْعُسَرّ " (سورة البقرة آيت ممر 185) اللدتم پرآسانی چاہتاہےاورتم پردشواری نہیں چاہتا۔ "وَمَا اللهُ يُرِيلُ ظُلُماً لِلْعِبادِ" (سورةمؤمن آيت ممر 40) ادرالله بندول يرظلم تبين جابتا-كيونكدريدوا قعدب كدلوكول ميس عسرة اورظلم بإئ جات بي -(2) ادرارادہ میں ددمرافرق بیہ ہے کہ انسان کا ارادہ تو اللہ تعالیٰ کے ارادہ کے بغیر ہوسکتا ہے مثلا انسان جاہتا ہے کہ اسے موت ندا بخ ليكن اللدتعالى اسكومار ليتاب ليكن مشيمت انسانى مشديت المي يجير وجود بين بيس اسكتى جير فرمايا: · وَما تَشاؤُن إِلَّا أَن يَشاءَ اللهُ" (سورةالدهر آيت مبر 30) اورتم كياجا موهر بيك اللد چاہ-أيكروايت بكرجب آيت: "لِيَنْ شاء مِنْكُمُ أَنْ يَسْتَقِيمُ " (سودة التكوير آيت مر 28) اس کے لئے جوتم میں سید ھاہونا چاہے۔

*سُوْرَ قُالْبَعْرَةُ* تفسيربيضاوى(٨٠) نازل ہوئی تو کفار نے کہا ہے بید معاملہ تو ہمارے اختیار میں ہے کہ ہم چاہیں تو استقامت اختیار کریں اور چاہیں تو الکار کردیں اس پر آیت کریمہ۔ " وَما تَشاؤُنَ إِلَّا أَنْ يَشاءَ اللهُ " نا زل ہوئی یعض نے کہا ہے کہ اگر تمام امور اللہ تعالیٰ کی مشیئت پر موتوف نہ ہوتے اور ہمارے افعال اس پر معلق اور منحصر نه ہوتے تولوگ تمام افعال انسانیہ میں انشاء اللہ کے ذریعہ استثناء کی تعلیق پر شفق نہیں ہو کیتے تصر قرآن میں ہے: "سَتَجدُنِى إِنْ شاءَ الله مِنَ الصَّابِرِينَ " (سورة الصادات آيتن نمبر 102) خدانے چاہاتو قریب ہے کہ آپ مجصصابر یا کی گے۔ " قال سَتَجِلُنِي إِنْ شاء اللهُ صابِراً" (سورة الكهف آيت مرده) كباعنقريب اللدجاب توتم مجصصابريا وكم " يَأْتِيكُمُ بِهِ اللهُ إِنْ شَاءَ" (سور تعود آيت مرد 33) اگراس كوخداجا ب كاتونا زل كر ب كار " الْحُلُوا مِصْرَ إِنْ شاءَ الله امنين " (سورةيوسف آيت مر 99) مصرمیں داخل ہواللہ چاہے توامان کے ساتھ، "قُلُلا أَمَلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إِلَّا ما شاء الله "(سورة الاعراف ايت مراهه) تم فرماؤ میں اپنی جان کے بھلے برے کا خود مختار ہیں مگر جواللہ چاہے۔ " وما يَكُونُ لَنا أَنْ نَعُودَ فِيها إِلَّا أَنْ يَشاءَ اللَّهُ رَبُّنا" (سورة الاعراف آيت نمبر <sup>89</sup>) اورہم مسلمانوں میں کسی کا کام نہیں کہتمہارے دین میں آئے مگر بید کہ اللہ چاہے۔ "وَلا تَقُولَنَّ لِشَيءٍ إِنِّي فَاعِلُ ذَلِكَ غَداً إِلَّا أَنْ يَشاءَ اللهُ " (سورة الكهف آيت مدر 24) ادر ہرگزشی بات کونہ کہنا کہ میں کل بیکردوں گامگریہ کہ اللہ چاہے۔ سمع اور ذهب کا ذکر ہوچکا ہے۔ إِنَّ أوراً بَّ كَيْ تَحْقِيقَ: (ان حرف) ان و ان (حرف) بددونوں اسم كونصب اورخبركور فع ديتے ہيں اور دونوں ميں فرق بد ہے كدان جملة ستقل پرآتا ہے اوران كا مابعد

تفسيربيضاوى(درى) . منتح ٢٢٢ ٢٠٠ سُؤدَةُ الْبَقَرَةُ ایسے مفرد کے عکم میں ہوتا ہے جواسم مرفوع ،منصوب اور مجرور کی جگہ پر واقع ہوتا ہے جیسے اعجبنی انک تخرج دعجبت انک تیخرج اور تعجب من انک پیچیج جب ان کے بعد ما (کافہ) آجائے تو پیچل تہیں کرتا ادرکلمہ حصر کے معنی دیتا ہے۔ "إِنَّمَا الْمُشْرِكُونَ نَجَسٌ " (مورة التوبة آيت نمبر 28) ، مشرک ذرے نایا ک ہیں۔ يعنى تحاست تامدتومشركين كساته مخف ب- نيز فرمايا: "إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيُكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَر " (سورة المعرة آيس مر 173) اس نے یہی تم پر حرام کئے ہیں مرداراور خون۔ یعنی مذکورہ اشیاء کے سواا درکسی چیز کو حرام قر ارتہیں دیا اس میں تنبیہ ہے کہ معلومات میں سے جو چیزیں اصول شریعت میں حرام ہیں ان میں سے بیر چیزیں سب سے بڑھ کر ہیں۔ (أن) يدچارطرح پراستعال بوتاب: (1) أن مصدريد-یہ ماضی اور مضارع دونوں پر داخل ہوتا ہے اور اس کا مابعد تا دیل مصدر میں ہوتا ہے۔ ایسی صورت میں بیہ مضارع کو نصب ديتاب جيس: اعجبنى ان تخرج وان خرجت دان المخففه من المثقلة لعني وه ان جوث شيله يخفيفه كرليا كما مو ( سكى شكى تختيق اور ثبوت کے معنی دیتا ہے جیسے۔اعجبنی ان زید منطلق ان (زائدہ) جولما کی تاکید کے لئے آتا ہے۔ جیسے فرمایا، " فَلَتَا آن جَاءَ الْبَشِيرُ " (سورة يوسف آيت ممر 96) جب خوشخبری دینے والا آپہنچا۔ (2) أن مفسره-یہ ہمیشہ اس تعل کے بعد آتا ہے جوتول کے معنی پر مشتمل ہو، خواہ وہ لفظ ہویا معنی جیسے فرمایا: " وَانْطَلَقَ الْهَلَأُ مِنْهُمُ " (سورة ص آيس مره) اوران کے مردار بطے کہ اس کے پاس سے چل دو۔ ان امشدوا اوران میں جومعزز بتھے دہ چل کھڑے ہوئے (اور بولے ) کہ چلو، يهان ان امشوا، قالوا محمني كوهمن بان ك طرح يم على جارطرح براستعال موتاب- ان شرطيه جيس فرمايا: "إِنْ تُعَنَّ بَهُمُ فَإِنَّهُمُ عِبَادُكَ "(سورةالمائدةايت مدر 118) اگرتوان کوعذاب د یے توبیہ تیرے بندے ہیں۔

**سُوْرَةُالْبَقَرَةُ** تغسير بيضاوى (،رى) rzr Zaka ان مخففہ جوان تقیلہ سے مخفف ہوتا ہے (بیتا کید کے معنی دیتا ہے ادر) اس کے بعد لام (مغنوح) کا آنا ضردری ہے "إِنْ كَادَلَيُضِلَّدًا " (سورةالفرقان آيت مبر 42) ( تو) بيضرور بم كوبهكاديتاب-(3)اننافيه اس ك بعد اكثر الا آتاب جيس فرمايا: "إن نظن إلا ظنًّا " (سورة الجافية 32) ہم اس کومض خلنی خبال کرتے ہیں۔ "إنْ هَذَا إلا قُولُ الْبَشَر "(مرة الدر آيت مر 25) بينبي مكرآ دمى كاكلام-"إِنْ نَقُولُ إِلَّا اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ "(سررة مردآيت نم 54) ہم تویہ بچھتے ہیں کہ ہمارے کی معبود نے تمہیں آسیب پہنچا (کر دیوانہ کر) دیا ہے۔ان (زائدہ) جو (ما) نافیہ کی تاکید کے لئے آتا ہے جی جماان بخرج زید زید با ہر ہیں نظر کا۔ شئی کی بعض کے نز دیک تعریف: (شريء) الشئي بعض کے نزدیک شی وہ ہوتی ہے جس کاعلم ہو سکے ادراس کے متعلق خبر دی جا سکے ادراس کے متعلق خبر دی جا سکے ادرا کثر متکلمین کے نزدیک بیاسم مشتر کہ ہے جوالند تعالیٰ اور اس کے ماسوا پر بھی بولا جاتا ہے۔اور موجودات اور معدوم سب کو شے کہہ ديت بي \_ قدير كے كہتے ہيں؟: القدير (Power full) ات کہتے ہیں جواقت اے حکمت کے مطابق جو جائے کر سکے اور اس میں کی بیشی نہ ہونے دے۔ ابند اللہ کے سواکس کو قدیر نہیں کہ کتے قرآن میں ہے: اوروہ جب چاہے ان کے جمع کر کینے پر قادر ہے۔ ادریمی معنی تقریبا مقتدر کے میں جیسے فرمایا: "عِنْلَ مَلِيكٍ مُقْتَلِدٍ" (سورة القبر آيت مر 55) https://archive.o nasanattari





تفسير بيضاوى (٧٧) کې تو ۲۷

ہے۔اور ترف نداءاومنا دلی کے درمیان حاء کالفظ بطور تنبیدتا کید کے لئے لایا جاتا ہے۔اور ای کالفظ چونکہ معناف الیہ کامستحق ہوتا ہے بیرف تنبیداس کاعوض ہوجائے۔اور ہروہ تعلم جس کو عملی جامہ پہنانے کے لئے اللہ کریم اپنے بندوں کو نداء کرتا ہے۔ قرآن میں اکثریبی انداز اختیار کیا جاتا ہے، کیونکہ وہ امور جو بہت ہی عظیم ہوتے ہیں ان کاحق یہ ہوتا ہے، ہانہیں سمجھا جائے اور لوگوں کے دلوں کو ان کی طرف متوجہ کیا جائے۔حالا لکہ اکثر لوگ اس حقیقت سے بخبر ہیں اس لئے بید چیز اس بانت کا مطالبہ کرتی ہے کہ اس کو ای طرف متوجہ کیا جائے۔حالا تکہ اکثر لوگ اس حقیقت سے بخبر ہیں اس لئے بیہ چیز اس بانت کا مقد ہو

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

Sto.

وما روى عن علقمة والحسن أن كل شىء نزل فيه يَا أَيُّهَا النَّاسُ فَمَى وَيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا فَمَدِنَ، إن صح رفعه فلا يوجب تخصيصه بالكفار، ولا أمرهم بالعبادة، فإن البأمور به هو القدر المشترك بين بدء العبادة، والزيادة فيها، والمواظبة عليها، فالمطلوب من الكفار هو الشروع فيها بعد الإتيان بما يجب تقديمه من المعرفة والإقرار بالصائع، فإن من لوازم وجوب الشىء وجوب ما لا يتم إلا به، وكما أن الحدث لا يمنع وجوب الصلاة، فالكفر لا يمنع وجوب العبادة، بل يجب رفعه والاشتغال بها عقيبه. ومن المؤمنين ازديادهم وثباتهم عليها وإنما قال: رَبَّكُمُ تنبيهاً على أن الموجب للعبادةهى الربوبية.

ترجمه:

اور حضرت علقمہ رضی اللہ عنہ اور حضرت حسن بھر کی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ سے جور دایت کی گیا کہ قر آن مجید ہر وہ آیت جس میں یا یہا الناس کے ساتھ خطاب کیا گیا ، وہ سورۃ کلی ہے۔ اور جس میں یا ایہا لذین اُمنوا کے ساتھ خطاب ہے ، وہ مدنی ہے یتو پھر پیچکم بعد میں آنے والوں کو کیسے شامل ہوگا ؟

امام بینادی رحمة اللدتعالی علیہ نے اس کا جواب اس طرح دیا ہے کہ اگر اس روایت کا مرفوع ہونا بھی ثابت ہوجائے تو یہ اس تظم کو کفار کے ساتھ خاص کرنے کا موجب نہیں بنا اور نہ ہی عبادت کے تظم کی تخصیص کا نقاضا کرتا ہے۔ کیونکہ جس تظم پیرا ہونے کا تظم فرمایا ہے دہ قدر مشترک ہے۔ جوعبادت کے ابتداء کرنے ، اس میں اضافہ کرنے اور اس پر بینظ کی کرنے کو ہے تو جب کفار کو بیز خطاب ہوگا تو اس کا مطلب سے ہوگا کہ دہ ان چیز دوں کو تسلیم کریں جن کا عبادت کرنے سے پہلے اپنا نا لازم ہے۔ یعنی دہ پہلے ایمان لا تعیں، اس کے بعد عبادت کو اپنا تھی کیونکہ کس چیز دوں کو تسلیم کریں جن کا عبادت کرنے سے پہلے اپنا نا لازم چیز محمل نہ ہوتو دہ بھی داجب ہوتی ہے جس طرح مدت کا لاحق ہونا وجوب صلو ڈ کرے میں دین کا عبادت کرنے سے پہلے اپنا ک

و تفسیر بیضاوی (دری) کی تحکی ۲۷۷ کی تاریخ

لہذامعلوم ہوا کہ تفرع ادت کے وجوب کے مانع نہیں ، بلکہ پہلے تفرکودور کیا جائے۔ اور اس کے بعد عمادت میں مشغول ہوا جائے ،تواس اعتبار سے مونیین سے بیر مطلوب ہوگا کہ وہ ایتی عمادت میں اضافہ کریں اور وہ اس بات پرڈ ٹے رہیں۔ یہاں انتذکر یم نے رب کم کا لفظ ذکر کیا ہے بیاس بار پر متنبہ کرنے کے لئے ہے کہ تر ہیت ،عمادت کے واجب ہونے کی علت ہے۔ متر،:

· سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

الَّذِي حَلَقَكُمُ

صفة جَرَتْ عليه تعالى للتعظيم والتعليل، ويحتمل التقييد والتوضيح إن خص الخطاب بالمشركين، وأريد بالرَّب أعمر من الرب الحقيقي، والرَّلهة التي يسمونها أرباباً. والخلق إيجاد الشيء على تقدير واستواء، وأصله التقدير يقال: خلق النعل إذا قدرها وسواها بالمقياس.

وَالَّذِينَ مِنْ قَبُلِكُمُ متناول كل ما يتقدم الإنسان بالذات أو بالزمان. منصوب معطوف على الضمير المنصوب في خَلَقَكُمُ. والجملة أُخْرِجَتُ مَخْرَجَ المقرر عندهم إما لاعترافهم به كما قال الله تعالى:

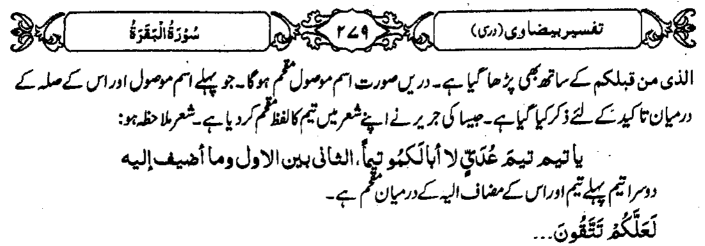
وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمُ مَنْ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ الله

أو لتمكنهم من العلم به بأدنى نظر! وقر مِن قَبُلِكُمُ على إقحام الموصول الثانى بين الاول وصلته تأكيداً، كما أقحم جرير في قوله:

ياتيم تيمَ عُدَيٍّ لا أبالكمو تيماً، الثانى بين الاول وما أضيف إليه. لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ حال من الضبير فى اعُبُنُوا كأنه قال: اعبدوا ربكم راجين أن تنخر طوا فى سلك المتقين الفائزين بالهدى والفلاح، المستوجبين جوار الله تعالى. نبه به على أن التقوى منتهى درجات السالكين وهو التبرى من كل شىء سوى الله تعالى إلى الله. وأن العابد ينبغى أن لا يغتر بعبادته، ويكون ذا خُوف ورجاء قال تعالى: يَدْعُونَ رَبَّهُمُ خَوُفاً وَطَمَعًا يَرُجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَن ابَهُ.

أو من مفعول خَلَقَكُمُ والمعطوف عليه على معنى أنه خلقكم ومن قبلكم في صورة من يرجى منه التقوى لترجح أمرة باجتماع أسبابه، و كثرة الدواعي إليه. وغلب المخاطبين على الغائبين في اللفظ، والمعنى على إرادتهم جميعاً. وقيل تعليل للخلق أي خلقكم

تفسيربيضاوى (درى) ما محمد ٢٢٨ سُوْرَقُالْبَعَرَةُ لى تتقوا كما قال: وَما خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُلُونِ. وهو صعيف إذلم يثبت في اللغةمثله. والآية تدل على أن الطريق إلى معرفة الله تعالى والعلم بوحدانيته واستحقاقه للعبادة النظر في صنعه والاستدلال بأفعاله، وأن العبد لا يستحق بعبادته عليه ثواباً. فإنهالها وجبت عليه شكراً لما عدده عليه من النعم السابقة فهو كأجير أخذالاجر قبل العمل. الَّنِي خَلَقَكُمُ .... اخ م يصغت وادحد ب، ربكم كى \_اوراس ك ذكركر فى وجديد ب كداللدكريم كى عظمت اور عبادت ك عظم كى علت كوبيان کیا جائے۔اوراس میں سیجی احمال ہے کہ بدر بکم کی صفت مقید یا صفت موضحہ ہو، بشرطیکہ خطاب مشرکین کے ساتھ خاص ہو۔اوررب سے اعم معنیٰ مرادلیا جائے اورلفظ رب سے حقیقی رب مراد نہ ہو کیونکہ مشرک بھی اپنے باطل معبود وں کوبھی رب کہا كرتے تھے۔اس لئے آلذِي خلفكم كى صفت نے ربكم كورب حقيق كے ساتھ خاص كرديا۔ خَلَقَ يَفَلَق بِصِمْتَق ہےجس کا مطلب کسی چیز کواندازہ کے مطابق صحیح اور برابر وجود عطا کرنا،خلق کالغوی معنیٰ اندازہ لگانا ہے۔اور جب کوئی آ دمی جوتا انداز ے سے بنائے اور اس کے بعد اس کوفر یم میں رکھ کر درست کر دیتے و کہتے ہیں کہ خلق النعل، ال في جوتا انداز ب كساته برابر بناديا-ال کے بعد فرمایا: والذاین من قبلکم کہ اس نے ان کوبھی پیدا کیا جوتم سے پہلے گزر چکے ہیں۔ آیت کریمہ کا بیرحصہ ان تمام اشیاء کو شامل ہے جو ذات اور زمانہ کے اعتبار سے ارواح اور مزاج مقدم ہیں اور زمانہ کے اعتبار ۔ آسان، آباء، امہات اورزمین وغیرہ مقدم ہیں۔ اور والذينمن قبلكم خلقكم کی میر منصوب متصل پر معطوف کرنے کی وجہ سے کل نصب میں ہے اور اس جملہ کا ذکر کرنا اس اعتبار سے ہے کہ شرکین خوداعتراف کرتے ہیں کہ آسان وزمین ان کا خالق حقیق اللہ کریم ہی ہے۔ فرمايا: ولمن سالتهم من خلقهم ليقولن الله (سورةالزحرف آيت مرد 87) ادرا کرتم ان سے پوچھو کہ آہیں کس نے پیدا کیا توضر درکہیں کے اللہ نے۔ یا اس اعتبار سے ذکر کیا کہ دہ تھوڑ اساغور دفکر کرنے ہے ، اس کاعلم وعمل جامل کرنے کی صلاحیت رکھتے بتھے۔اور اس کو https://archive.org/c



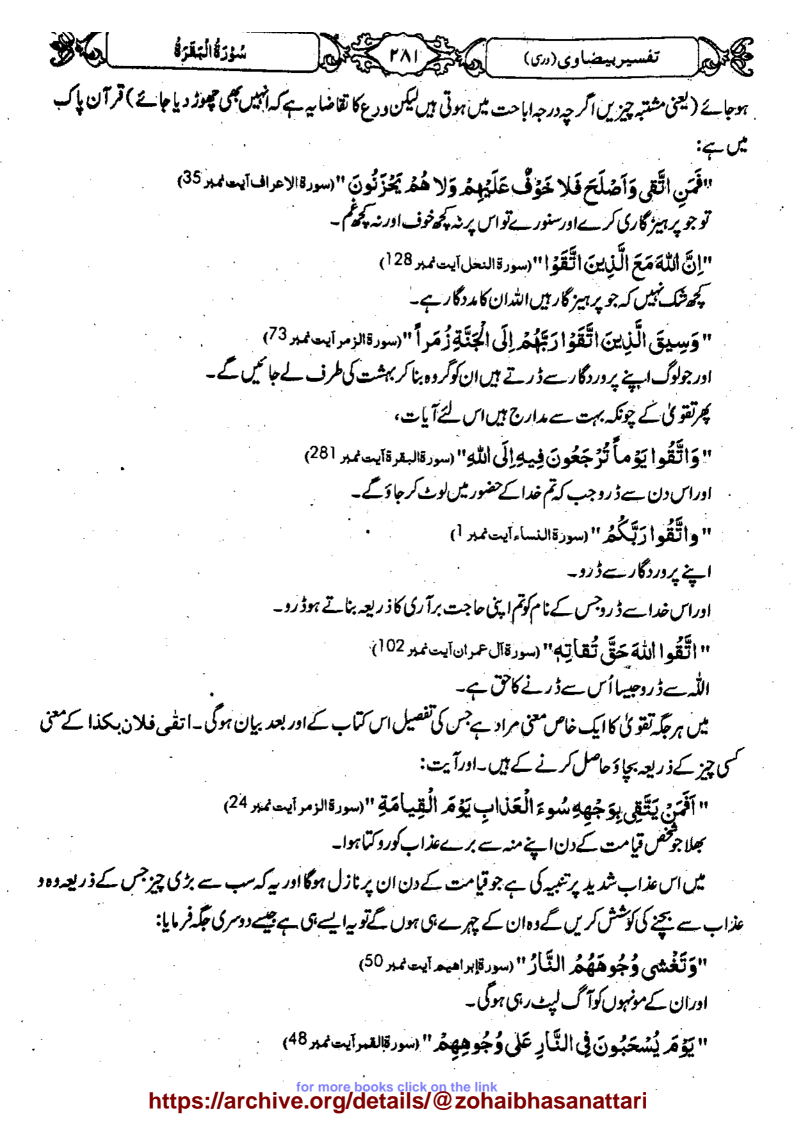
یہ حال ہے، اعبدوا کی ضمیر مرفوع متصل سے ، جو فاعل ہے۔ کو یا اللہ کریم نے یوں ادشاد فرما یا کہ تم اینے پر وردگار کی عبادت کرو۔ اس حال میں کہ شہیں یہ امیر ہو کہ وہ تمہیں ہدایت اور فلاح کے ساتھ کا میاب ہونے والے متقین میں شال کر دے۔ وہ متقین جواللہ کریم کے حریم قدر سے متحق ہیں اور اس آیت کے ساتھ کا میاب ہونے والے متقین میں شال کر کی انتہا ، تقویٰ ہے اور یہ وہ درجہ ہے کہ وہ اللہ کریم کے علاوہ ہر چز سے براءت کرتے ہوت ای کی جناب میں پناہ حاصل کریں۔ اور سداس بات پر بھی تنہیہ ہے کہ وہ اللہ کریم کے علاوہ ہر چز سے براءت کرتے ہوت ای کی جناب میں پناہ حاصل کریں۔ اور سداس بات پر بھی تنہیہ ہے کہ ماہد کے لئے مناسب سہ ہے کہ دوا پی حبادت پر تاز ان نہ ہوجائے اور خوف ورجا ک یعیت کو اپنا نے جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ وہ خوف اور لائلے سے اپنے رب کی بارگاہ میں التجاء کرتے ہیں۔ اس حال میں کہ وہ اپنے زب کریم کی رحمت سے ناامیر نہیں ہوتے۔ اور اس کے عذاب در بر کی بارگاہ میں التجاء کرتے ہیں۔ اس حال میں کہ وہ اپنا ہے جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد ہے کہ وہ خوف اور لائلے سے اپنے زب کی بارگاہ میں التجاء کرتے ہیں۔ اس حال میں کہ وہ اپنا ہے جیس کہ اللہ کریم کی رحمت سے ناامیر نہیں ہوتے۔ اور اس کے عذاب در تر ہیں۔ اور یا یہ خلقہ کم کہ معول اور جس کہ وہ اپنا ہے جو کہ کہ کہ میں کہ وہ ای خلال ہے ہو گا کہ اس نے تر ہیں اور تم سے پہلوگوں کو ای کی ذات کی صورت میں پیدا فر مایا ہے۔ جس سے تقویٰ کی امید کی جاسماتی ہے۔ کیونکہ تقویٰ کی اساب جس ہونے کی وجہ سے اور اس کی طرف دعوت درجہ والوں کی کثر ت کی وجہ سے اس کا معاملہ دار تی ہے۔ اور یہ بان لفظ اور معنیٰ کے اعتر اس سے خلی ہو کو کو کی کی ہے ہو تی کی اور اس کی طرف دعوت ہے دالوں کی کثر ت کی وجہ سے اس کا معاملہ دار تی ہے۔ اور یہ بان لفظ اور معنیٰ کے اعتر اسے معالم اللہ کر کم کی اس

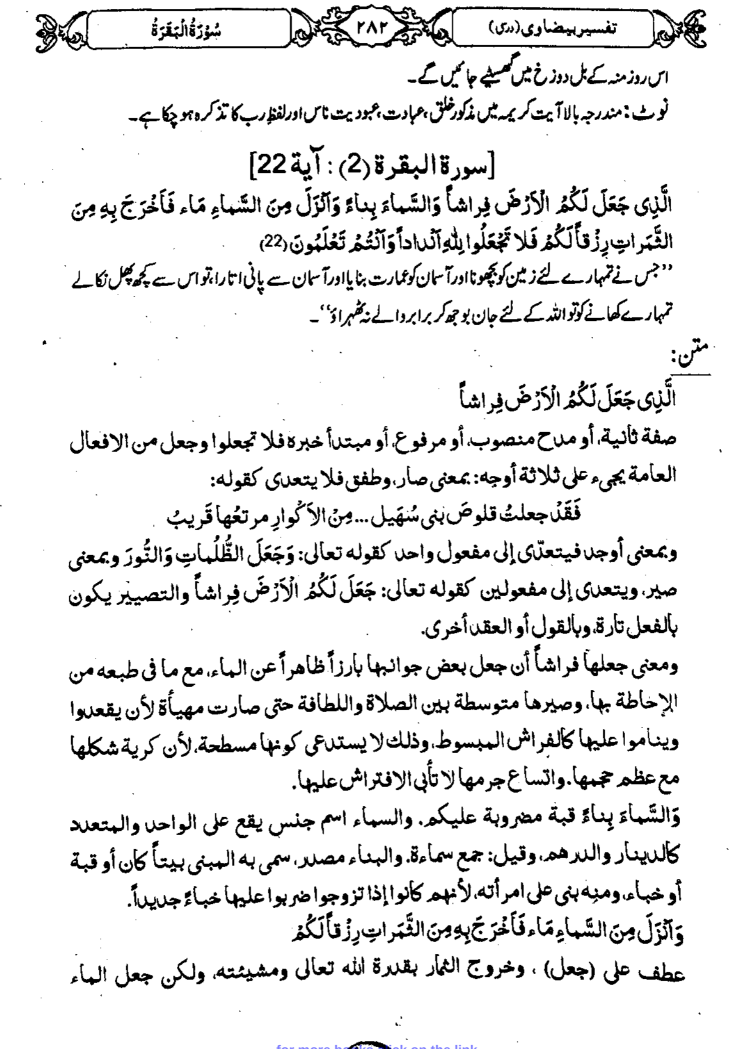
ں سرین کا بہا ہے کہ تعلیم کلفوں یہ صلک کم کل میں بیاں درہ ہے۔ بین کہ تعلیم کر اس بیان کیا گیا ہے،سورۃ الذاریات آیت نمبر 56 میں ہے، مہید ساتھ وی انہ مہر مذہبی ملاکھ اور وہ م

وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُلُونِ (سورة الداريات آيت مدر 56) اور مي في جن اورآ دمي ات بن اي لئ بنائ كدميرى بند كى كري -

لیکن یہ تول ضعیف ہے کیونکہ لغت میں اس کی کوئی مثال موجود نہیں اور بیآیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ اللہ کریم کی معرفت اور وحدا نیت کے علم کا اور اس کے عہادت کے ستخق ہونے کا طریقہ میہ ہے کہ اس کی صنعت میں غور دفکر کیا جائے اور اس کے افعال سے دلیل قائم کی جائے مزید اس بات کی دلالت بھی واضح ہے کہ بندہ اپنی عبادت کی وجہ سے کسی قسم کے ثواب کا مستحق نہیں یہ کیونکہ اللہ کریم نے عبادت کرنے سے پہلے جو نعتیں عطا کمیں اس کا شکر ادا کرنا اس پر واجب ہے تو گو یا اس کی حیثیت اس مزدور جیسی ہے جس نے قبل از مزدور کی اجرت وصول کر لی ہو۔ بلکہ یہ تو صرف اور کسی اور کریا جائے اور اس ک

تفسيربيضاوي(٥٠) J.S. NA STAN سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ St ( بندول كوبهت زياده عطاكرف والاب خلق كامعنى: (People, Mankind) رخ لق) الخلق اصل میں خلق کے معنی کسی چیز کو بنانے کے لئے پوری طرح اندازہ لگانا کے ہیں۔اور کم می خلق بمعنی ابداع تم می آجاتا ہے لیعنی سی چیز کو بغیر مادہ کے اور بغیر سی کی تقلید کے پیدا کرنا چنا نچہ آیت کریمہ: " حَلَّق الشَّبْوَتِ وَالْأَرْضِ " (سورة الانعام آيت مر 1) اس في آسانوں اورز مين كومنى برحكمت يبد اكبا-اس میں خلق جمعنی ابداع بی ہے تحقيق كعل: (لعل)لعل (حرف) بیطمع اوراشفاق (دڑتے ہوئے چاہنے) کے معنی ظاہر کرنے کے لئے آتا ہے۔ بعض مفسرین کا قول ہے کہ جب پیلفظ اللہ تعالیٰ اپنے لئے استعال کر بے تو اس کے معنی میں تطبیعت آجاتی ہے اس بنا پر بہت ی آیات میں لفظ کی سے اس کی تفسیر کی گئی ہے کیونکہ ذات باری تعالیٰ کے تن میں توقع اوراندیشے کے معنی سیح نہیں ہیں۔اور گول کے معنی توقع اورامید کے ہوتے ہیں مگر بھی اس کا تعلق مخاطب سے ہوتا ہے اور کبھی متکلم سے اور کبھی ان دونوں کے علاوہ کسی تیسر کے شخص کے ہوتا ہے۔ لإذا آيت كريمه: " لَعَلَّنا لَتَّبعُ السَّحَرَةَ" (سورةالشعراء آيت مر 40) تا کہ ہم ان جادوگروں کے پیردہوجا سی ۔ میں توقع کا تعلق قوم فرعون سے ہے۔ التقوى اس كے اصل معنى نفس كو ہراس چیز سے بچانے تے ہيں جس سے گزند ينجنے كا انديشہ ہوليكن بھى بھى لفظ تقوٰى اور خوف ایک دوسرے کے معنی میں استعال ہوتے ہیں ۔جس طرح کہ سبب بول کرمسبب اورمسبب بول کرسبب مرادلیا جا تا ہے اوراصطلاح شریعت میں تفس کو ہراس چیز سے بچانے کا نام تقوی ہے جو گنا ہوں کا موجب ہو۔اور بیہ بات محظورات شرعید کے ترک کرنے سے حاصل ہوجاتی ہے مگراس میں درجہ کمال حاصل کرنے کے لیے بعض مباحات کو بھی ترک کرنا پڑتا ہے۔ · چنانچه نی کریم ملاطلی است مروی ہے۔ الحلال بين واحرام بين ومن وقع حول الحمى فحقيق ان يقع فيه " کہ طال بھی بین ہے اور حرام بھی بین ہے اور جو تحص چراگاہ کے اردگرد چرائے گا تو ہوسکتا ہے کہ وہ اس میں داخل







سُوْرَةُالْبَغَرَةُ

تغسيربيضاوى (س)

الممزوج بالتراب سبباً في إخراجها ومادة لها كالنطفة للحيوان، بأن أجرى عادته بإفاضة صورها وكيفياتها على المادة الممتزجة معهما، أو أودع في الماء قوة فاعلة وفي الارض قوة قابلة يتولد من اجتماعهما أنواع الثمار، وهو قادر على أن يوجد الاشياء كلها بلا أسباب ومواد كما أبدع نفوس الإسباب والمواد، ولكن له في إنشائها مدرجاً من حال إلى حال. صنائع وحكم يجدد فيها لأولى الابصار عبراً، وسكوناً إلى عظيم قدرته ليس في إيجادها دفعة، ومِنَ الأولى للابتداء سواء أريد بالسماء السحاب فإن ما علاك سماء، أو الفلك فإن المطر يبتد من السماء إلى السحاب ومنه إلى الارض على ما دلت عليه الظواهر. أو من أسباب سماوية تثير الاجزاء الرطبة من أعماق الارض إلى جو الهواء فتنعقد سحاباً ماطراً. ومِنَ الثانية للتبعيض بدليل قوله تعالى: فَأَخُرَجْنا بِهِ ثَمَراتٍ واكتناف المنكرين له أعنى ماء ورزقاً كأنه قال: وأنزلنا من السماء بعض الماء فأخرجنا به بعض الثمرات ليكون بعض رزقكم، وهكذا ألواقع إذلم ينزل من السماء الماء كله، ولا أخرج بالمطر كل الثمرات، ولا جعل كل المرزوق ثماراً. أو للتبيين، ورزقاً مفعول بمعنى المرزوق كقولك أنفقت من الدراهم ألفا. وإنما ساغ الثمرات والموضع موضع الكثرة لأنه أراد بالثمرات جماعة الثمرة التي في قولك أدركت ثمر قبستانه، ويؤيد، فقراءة من قرأ: "من الثهرة «على التوحيد. أو لأن الجموع يتعاور بعضها موقع بعض كقوله تعالى: كَمْ تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُون وقوله: ثَلاثَةَقُرُوءٍ. أو لأنها لما كانت محلاة باللام خرجت عن حد القلة. ولَكُمُ صفة رزقاً إن أريد به المرزوق ومفعوله إن أريد به المصدر كأنه قال: رزقاً إياكم. فَلا تَجْعَلُوا بِلَّهِ آنْداداً متعلق بأعبدوا على أنه نهى معطوف عليه. أو نفى منصوب بإضمار أن جواب له. أو بلعل على أن نصب تجعلوا نصب فاطلع في قوله تعالى: لَعَلَّى أَبُلُغُ الأسباب آسباب السماوات فاظلم إلحاقا لها بالاشياء الستة لاشتراكها فى أنها غير موجبة، والمعنى: إن تتقوا لا تجعلوا لله أنداداً، أو بالذي جعل، إن استأنفت به على أنه عبى وقع خبراً على تأويل مقول فيه: لا تجعلوا، والفاء للسببية أدخلت عليه لتضبن المبتدأ معنى الشرط والمعنى: أن من خصكم جهلة النعم الجسام والآيات العظام ينبغى أن لا يُشْرَكَ به. والندد: المثل المداو، قال جرير:

تفسير بيضاوى (س)



<u>.</u>

اتيماً تَجْعلونَ إلى نترا ... وما تيمر للى حسّب نديد . من نديد ندوداً: إذا نفر، وناددت الرَجُلَ خالفته، خص بالمخالف المباثل فى الذات كما خص المساوى بالمماثل فى القدر، وتسمية ما يعبد المشركون من دون الله (أنداداً)، وما رُعموا أنها تساويه فى ذاته وصفاته وَلاَ أنها تخالفه فى أفعاله لأنهم لما تركوا عبادته إلى عبادتها، وسموها آلهة شابهت حالهم حال من يعتقد أنها ذوات واجبة بالذات، قادرة على أن تدفع عنهم بأس الله، وتمنعهم ما لم يرد الله بهم من خير، فتهكم بهم وشنع عليهم بأن جعلوا أنداذاً لمن يمتنع أن يكون له ند. ولهذا قال

TAP SEG

اَرَبَأُواحِداً أَمُر ٱلفُرَب... آدِينُ إذا تقسَّمتِ الامورُ

تركَّت اللات والعزَّى جميعًا ... كذلكَ يَفْعَلُ الرجُلُ البصِيرُ

وَٱنْتُمَ تَعْلَبُونَ حال من ضمير فلا تجعلوا، ومفعول تعلمون مطروح، أى: وحالكم أنكم من أهل العلم والنظر وإصابة الرأى، فلو تأملتم أدنى تأمل اضطر عقلكم إلى إثبات موجد للممكنات منفرد بوجوب الذات، متعال عن مشابهة المخلوقات. أو منوى وهو أنها لاتماثله ولا تقدر على مثل ما يفعله كقوله سجانه وتعالى:

هَلْ مِنْ شُرَكَائِكُمُ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مِنْ شَيْءٍ وعلى هٰنَا فالمقصود منه التوبيخ والتثريب، لا تقييد الحكم وقصرة عليه، فإن العالم والجاهل المتمكن من العلم سواءفى التكليف.

واعلم إن مضبون الآيتين هو الامر بعبادة الله سجانه وتعالى، والنهى عن الإشراك به تعالى، والإشارة إلى ما هو العلة والمقتضى. وبيانه أنه رتب الامر بالعبادة على صفة الربوبية إشعاراً بأنها العلة لوجوبها، ثم بين ربوبيته بأنه تعالى خالقهم وخالق أصولهم وما يحتاجون إليه فى معاشهم من المقلة والمظلة والمطاعم والملابس، فإن الثهرة أعم من المطعوم، والرزق أعم من المأكول والمشروب. ثم لما كانت هذه الامور التى لا يقدر عليها غيرة شاهدة على وحدانيته تعالى، رتب تعالى عليها النهى عن الإشراك به، ولعله سجانه أراد من الآية الاخيرة مع ما دل عليه الظاهر وسيتى فيه الكلام، الإشارة، إلى تفصيل خلق الإنسان وما أفاض عليه من المعالى

| 36           | سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ             | Dest rad                                | تفسيربيضاوي(درى)                            | Die              |
|--------------|----------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------|------------------|
| بالمهاء      | س بالسماء، والعقل ہ              | ، فمثل البدن بالارض، والدف              | مفات على طريقة التمثيل                      | والص             |
| لعقل         | بواسطة استعمال ا                 | ب العملية والدظرية المحصلة              | أفاض عليه من الفضائل                        | وما              |
| لقوى         | <mark>م</mark> تولدة من ازدواج ا | سانية والبدنية، بالثمرات ال             | اس، وازدواج القوى النغ                      | للحو             |
| ظهرآ         | ختار، فإن لكل آية                | المدفعلة بقدرة الفاعل الم               | بأوية الفاعلة والارضية                      | السه             |
| ×.           | · .                              | 2 1                                     | بأولكل حدمطلعًا.                            | ويطه             |
|              |                                  |                                         | ,                                           | 7.7              |
|              |                                  | •                                       | ، جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرْشًا           | الَّنِيَ         |
| اس سے پہلے   | سوب على المدح ے اور              | ہے، بیچل نصب میں ہے۔اور بد منص          | كابيحصه دبكمكى دوسرى صغت                    | آيت <sup>ا</sup> |
| انداداً ہے۔  | ،۔اسک <i>ن څبر</i> لا تجعلوا لله | رفوع على المدح ب، يا بيمبتداء ب         | ۔ ہے۔ یا محل رفع میں ہے اور م               | امدح محذوق       |
|              |                                  | راءاسم موصول ہوتو اس میں شرط کے متح     |                                             |                  |
|              | ىتىملىپ،                         | امد میں سے ہے۔اور بیتین معانی میں       | لردياجا تاب اورجعدا فعالء                   | يهلحفاءذكر       |
| پناہم خبر سے | بشردع سے ہوتا ہے اور ا           | رت میں بیہ تعدی نہیں ہوتا بلکہ بیا فعال | بار اور طفق <i>کے معنیٰ میں اس</i> صو       | _1_              |
|              |                                  | و:                                      | سہ بن جا تا ہے۔قول شاعر ملاحظہ <sup>ب</sup> | مل كرهمل جماً    |
|              | رتعهاقريب                        | س بني سُقيل مِنْ الآكُوادِ م            | فَقَلُجعلتُ قلومُ                           | •                |
| •            |                                  | گاہ میں چرنے لگا۔                       | ) کا گلہ جو کہ بن سہیل کا تھاا پتی چرا      | • اونور          |
|              |                                  |                                         | جعلت، بمعنى اخذت اور طفقت.                  | يهاں             |
| وب میں ہے    | ل ہوتا ہے۔اور بیا فعال قل        | أتاب ادراس وقت ميد متعدى بيك مفعوا      | رتبھی کبھاراوجد کے معنی میں بھی آ           | 19L_2            |
|              | · ·                              | · .                                     | ،جيبا كەاللدكريم كافرمان ب،                 | تجمى نہيں ہوتا   |
|              |                                  | •                                       | عل الظلمات والنور "                         | ا اوجا           |
| بكونصب ديتا  | سے ہوتا ہے۔اور دومفعولوں         |                                         |                                             | 1                |
|              |                                  | <b>*</b>                                | راللد کریم کا ارشاد ہے،                     | ب-جيباك          |
| · · · ·      | •                                |                                         | لنكم الارض فراشا                            | جعل              |
|              |                                  | ىدرجەد يل بيں،                          | ہر تین قسموں کی ہوتی ہے۔جو کہ مز            | اور تصم          |
| · · ·        |                                  | لاعتقاد                                 | ، تصيير بالفعل اور تصيير با                 | بالقول           |
| •            |                                  |                                         | قول                                         | <sup>1</sup> 1☆  |
|              | •                                | for more books click on the liv         |                                             |                  |

تغسیر بیضاوی (۲۸۷) و مندو ۲۸۷ در ا سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ جیا کروئی کے، جعلت زید آامیر آ۔ میں نے زید کوامیر بنادیا۔ بهج تصيير بالغعل جیرا کہ کوئی کم ، جعلت الثوب قمیصاً۔ میں نے کپڑے کو تیص بنادیا۔ تأتصير بالاعتقاد اور محق تصيير بالاعتقاديمي بوتى ب جبيا كمالتدكريم كافرمان ، وجعلو الملئكة الذين هم عباد الرحمان إناقا کہ شرکین نے ان ملائکہ کوجور حمان کے بندے ہیں ان کومؤنث اعتقاد کیا۔ اورز میں کوفرش بنانے کامعنی سے ہوگا کہ زمیں کا کچھ حصہ یانی سے ظاہر کر دیا اور اس کونرمی اور بختی کی درمیانی کیفیت عطا کر دی اور اسے اس قابل بنا دیا کہ انسان اس پر بیٹھ سکیں اور سوسکیں ، گویا زمیں بچھا ہوابستر اور فرش ہے۔اور زمیں کا بچھے ہوئے بستر کی طرح ہوتا اس کی سطح کے ہموار ہونے کا تقاضانہیں کرتا اور بیدز میں کے بیضادی ہونے کے منافی نہیں کیونکہ اس کی سطح کا جرم بہت وسیع ہے اور اس پر ہر قسم کی آبادی درخت ، پہاڑ دغیرہ ہیں اس لئے زمیں کے بیضوی ادر کر دی ہونے کے باد جود آبادى كقابل ب\_ والسهاءبداة ادرآسان كوتمارت بنايا-ایسا گنبر بنایا جوہم پرنصب ہے، ساءیا تو اسم جنس ہے جس کا اطلاق واحداد رمتعدد پر ہتا رہتا ہے۔ جیا سے دیناراور درہم یا می سائتہ کی جمع ہے اور اللہ کریم کا بیفر مان اس کی تصدیق کرتا ہے۔ فسواهن سبع سموات کراس نے ان کودرست درست سات آسان بنایا۔ بناء سيمصدر ب جومفعول ك معنى ميں ب جيسا كدلباس بمعنى ملبوس اور بساط بمعنى مبسوط اور بيدا ليسے تمارت پر بھى دلالت کرتا ہےجس کو گھر بنایا گیا ہو۔ای طرح گنبداور خیمہ کو بھی بناء کہتے ہیں بناءکو خیمہ کہنے کی وجہ یہ ہے کہ عربوں میں بیدرواج تھاہ جب دہ شادی کرتے تو دلہا اور دلہن کے لئے پہلی شب گزارنے کے لئے الگ خیمہ نصب کرتے اور بد کہا جا تابنی فلان علی امراتع كفلال فابخادلهن كماتحشب باي كي وَٱنْزَلْ مِنَ الشَّبَاءِمَاء فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّبَرِ اتِ رِزُقاً لَكُم اس کاعطف جعل پر ہے پہلوں کا گنا اگر چہ اللہ کریم کی مرضی سے بے لیکن اللہ کریم نے پانی ومٹی کوان کے اگنے کا سبب بنایا ہے۔جیسا کہ نطفہ، خیوان کی پیدائش کا سبب ہے۔التد کریم نے اس کی فطرت سے بنا دی ہے کہ پھلوں کی صورتیں اوران کی کیفیات اس مادہ پر ڈال دی جاتی ہیں جومنی و پانی دونوں کا مرغوبہ ہوتا ہے۔ یا اللہ کریم نے پانی میں قوت فاعلہ اور زمیں میں قوت قابلہ رکھی ہے جن دونوں کے ملنے سے ہوشم کے پھل پیدا ہوتے ہیں۔ حالانکہ اللہ کریم اس بات پر قادر ہے کہ وہ تمام



م تفسير بيضاوى (درى) م تحري ٢٨٢ من تحري أسورة البقرة في الم

اشیاء کوبلا اسباب اور ماده پیدافرما دے جیسے اس نے بذات خود اسباب اور مواد کو بغیر سابقی مثال وجود عطافر مایا لیکن ان تمام چیزوں کو پیدا کرنے میں درجہ بدرجہ ایک حال سے دوس ہے حال کی طرف لے جانے میں بہت سی صنعتیں اور حکمتیں ہیں جن میں اہل علم اوراہل بصیرت لوگوں کی عبرتیں اورسکون نئے نئے انداز میں پیدا کئے جاتے ہیں جواس کی عظیم قدرت پر دال ہیں اوراگران تمام اشیاءکو یکبارگی پیدا کیاجا تاتوان میں بیچکستیں اورسکون نہ ہوتا۔

من الشعرات اور من السماء سے پہلے جومن مذکور ہے وہ من السماء میں ابتدائیہ ہے خواہ السماء سے مراد بادل لتے جانمی کیونکہ جو چیز سر کے او پر ہو، اس کوساء کہتے ہیں۔ اور چاہے اس سے مراد فلک لیا جائے کیونکہ بارش کا آغاز آسان کمیطرف سے ہی ہوتا ہے۔اور پھروہ زمیں تک پہنچتی ہے۔جس طرح ان آیات کا ظاہراس پر دلالت کررہا ہے یا بارش کا بر سنا اسباب ساعیہ سے ہوتا ہے، وہ اس طرح کہ زمین کی گہرائیوں سے تر اجزاء اڑاتے ہیں جو فضاء کی دسعتوں میں پہنچ کر بارش برسان والابادل بن جاتے ہیں۔

اور من الشمرات سے پہلے من تعیضیہ ہے جس کی دلیل اللہ کریم کا قول،

واخرجنابه ثمرات

اور ہم نے اس کے ساتھ پچھ پھل پیدا کئے اور اس کا دونکروں کے درمیان آنا بھی اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ بید من تبعیضید باوروہ دونوں تکرے ماءاوررزق ہیں جن کے وسط میں من الشمرات بے گویا کہ اللہ کریم نے یوں ارشاد فرمایا: ہم نے آسان سے پچھ پانی نازل فرمایا اور اس کے ساتھ کچھ کچل پیدا فرمائے تا کہ وہ تمھا را پچھرزق بن جا تھں اور حقیقت بھی یہی ہے کیونکہ نہ تو آسان سے سارا پانی برسایا جاتا ہے اور نہ ہی بارش کے ذریعے سارے پھل اگائے جاتے ہیں

اورندی تمام کاتمام چل رزق بیں۔ يايدىن بيانيد بادر زقاً مرزوق كمعنى مي مفعول ب جي تيراتول ب،

أنفقت من البراهم ألفًا

اس کا مطلب میہ ہے کہ اگرمن کا بیانیہ کہا جائے جورزق کی وضاحت کررہا ہے تو لازم آئے گا کہ میں مؤخر ہے اور بیان مقدم ہےادر بیجا ئزنہیں اس وہم کااز الہ کرنے کے لئے امام بیضاوی رحمۃ اللّٰد تعالیٰ علیہ نے بیہ مثال ذکر کی ہے کہ، أنفقت من البراهم ألفًا

اس مثال میں الفامبین ہے اور من الدراہم بیان ،اس سے معلوم ہوا کہ بیان کومبین سے مقدم کرنا جائز ہے۔اس جگہ الشمرات كالفظ جوجمع قلت كے اوز ان سے ہے جمع كثرت كى جگہ جائز ہے كيونك شمرات سے مراد بھلوں كى ايك جماعت ہے ادر جماعت کے اندر بہت سارے افراد جمع ہوتے ہیں ،جس طرح تیرے قول میں مذکور ہے، ادركت ثمرةبستانه

محقول تفسير بيضاوى (درى) معدد محمد المحديد سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ کہ اس کے باغ کے بہلوں کی ایک جماعت یک تمنیں۔اور قراء نے من الشمرات کی جگہ من الشعر ہواجد پڑھنا بھی اس کی تائید کرنا ہے۔اوراس کے ساتھ ساتھ ریکھی جائز ہے کہ بنجع قلت جمع کثرت کی جگہاور جمع کثرت کا وزن جمع قلّت کی جگہ استعال ہوتار ہتا ہے جیسا کہ فرمان باری تعالی ہے، كمرتر كوامن جنات وعيون يہان پر عيون جمع قلت کی جگہ جمع کثرت کا صيغہ مذکور ہے اور بالکل اس طرح ثلاثہ قدوء جمع قلت اقداء کی جگہ جمع کثرت کا صیغہ ذکر کیا گیا ہے یا اس کی وجہ بیہ ہے کہ اس کا معرف باللام ہونا اس کوجمع قلت سے نکال کرجمع کثرت میں داخل کر ديتاب اورلكم، رزقاً كى صفت بشرطيكه رزق م ادمرز وق اور مفعول مو-اورا گررزق مصدری معنی میں ہوتو لکم اس کا مفعول ہوگا۔ کویا کہ اللہ کریم نے اس طرح ذکر فرمایا در قاایا کہ یہاں پر اياكمرزقاً كامفعول ب-وَانزل من الشهاء.... الخ اس كاعطف جعل پر ب- اوراس آيت كے ظاہر سے يدمعلوم ،وتا ب ك يانى سب ب ب ب لو سك ا كنى كا، اب موال يد ہے کی ساساب حقیقی مؤثر ہیں یا اللہ کریم کی ذات پاک؟ اس کے جواب میں متظمیں کا اختلاف ہے مسلم متکلمین کا نظریہ یہ ہے کہ مؤثر حقیق اللہ کریم کی ذات ہے اور باتی یہ اساب محض تا شیر بین خود مدمؤ شنیس بلکه بهلور کا اگنا ، اللد کریم کی قدرت ومشیت سے بے البتہ یانی اور زمین کو بہلوں کی شکلوں،ان کی خاصیتوں اورلذتوں کا صرف مادہ بنادیا ہے۔جیسا کہ حیوان کہ تخلیق کا مادہ نطفہ نی کو بنادیا ہے۔ بعض المسنّت اور معتزله متلكمين كانظريد ب كه بياسباب ايني مسببات ميں مؤثر حقيق بيں \_ كيونكه الله كريم نے ياني ميں قوّت فاعلی ادرز مین میں قوّت مفعولی پیدافر مادی ہے۔ان دونوں کے امتزاج سے پھل نگلتے ہیں ، چونکہ یانی میں قدرت فاعل ہے وہ مؤثر حقیق ہے حالانکہ اللہ کریم ان ساری اشیاء کو بغیر سبب دمواد بھی پیدا کرنے پر قادر ہے جیسا کہ اس نے بذات خود اساب پیدائے ہیں۔ سوال : اسباب ادرمسبب میں تدریخ کاعمل کیوں جاری فرمایا؟ جواب : اس تدریخ میں جواللہ کریم کی حکمتیں اور سنعتیں ظاہر ہوتیں ہیں وہ اہل بصیرت کے لئے عبرت اور سکون حاصل كرن كاسب بنى بين يسب كى ترجمانى قلندرلا مورى في محمد يوب فرمائي ، کون لایا کھینچ کر پچیٹم سے بادساز گارکون دریا وَں کی موجوں سے اٹھا تا ہے سے اب س نے بھر دی موتیوں سے خوشہ گندم کی جیب موسم کو کس نے سکھائی ہے خوے انقلاب فلاتجعلوا لله اندادًا...

سُوْرَقَالْبَعَرَةُ تفسير بيضاوى (٥٦) المانتي ٢٨٩ حي الم . 10 اس آیت کی ماقبل آیت سے اعرابی تعلق کی تمن صورتی بی ، پہلی صورت مدرس سے پہلے فاءعاطفہ ہےاور میٹل تھا ہے۔اوراس کاعطف اعبدوا پر ہے۔ دوسرى صورت يدكه بيرفاء سويد باور بيطل تلى ب چونكه بدامر ب جواب من بالبندافاء في بعدان مقدرد ب يس كى وجدت يدمنفوب ب-تیسری صورت سد کہ ریعل کے جواب میں ہے اور فاء کے بعد ان مقدرہ کی وجہ سے منصوب ہے آگر چد لعل کے جواب میں تعل مضارع آجائے اور اس سے قبل فاءسبیہ ہوتو اس کے بعدان مقدرہ کے ساتھ نصب دینا جائز نہیں چونکہ میں کلام کوغیر موجب بنانے میں ان چھ(6) چیز دل کے ساتھ شریک ہیں۔ جن کے بعد تعل مضارع کوان مقدرہ کے ساتھ نصب دی جاتی ہاں لئے ان کواس کے ساتھ ملحق کردیا گیا ہے۔اوروہ چھ کلمات مندرجہ ذیل ہیں، امر، نہی جمنی ،استفہام ،عرض اور نفی۔ جیسا کہ اللہ کریم کے اس ارشاد میں لعل کے جواب میں فعل مضارع کوان مقدرہ کے ساتھ نصب دی گئی ہے۔ لعل ابلغ الاسباب اسباب السموات فأطلع شاید کہ میں ایسے اسباب تک بینچ جاؤں جو آسانوں کے اسباب ہیں۔ تو میں اس پر آگا بی حاصل کروں۔ اس آیت میں فاطلع لعل تجمعنى ليل كے جواب ميں ب\_ادر منصوب بتو معنى بيہ و كا اگرتم داقعى تقوى اختيار كرتے ہوتو التدكريم كے مد مقاتل نه بنا ؤ\_ادريابيه الذى جعل لكم الارض.... الخ کی خبر ہےاواس کے قبل فاءجزائیہ ہےاور جب مبتداء میں شرط کے معنیٰ پائے جائمی تو شرط پر فاءجزائیہ ذکر کرنا جائز ے۔ اور بیا *س*صورت میں ہوگا جب الذي جعل... الخ سے آغاز کلام کیا جائے۔اوراس کو جملہ مستائفہ بنایا جاتواس کی تاویل بیہو گی۔مقول فیہ لا تجعلوا ۔تو آیت کریمہ کامعنیٰ بیہوگا کہ وہ ذات پاک جس نے تمہیں ان عظیم الثان نعمتوں اور عظیم آیات سے نواز ہے وہ ی اس لائق ہے کہ اس کا شریک نہ بنایا جائے۔ اندادًا بیند کی جمع ہے اور مدمقابل ادر مخالف فی الذات کو کہتے ہیں۔ جیسی مساوی کا لفظ رتبہ میں مماثل کے لئے استعال ہوتا جيبا كهجرير كاقول، https://archive.org/c bhasanattari



سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

تفسیر بیضاوی (۳۵) جاند ۲۹۰ ج

اتیماً تجعلون إلى نتا ... وما تيم لنى حسب نديد كياتم بنوتيم كوميرا مدمقابل بنات موحالا نكه وه توكى ذك حسب كام مقابل بن تركم الرئيس -نديه ندّ، بندود - مشتق ب، جس كامعنى نفرت كرنا اورمخالفت كرنا ب جيسا كه كماجا تا ب،

بأددت الرجل أى خالفته

کہ میں نے اس کی مخالفت کی لیکن اب اس کا استعال اس مدمقابل کے لئے ہوتا ہے۔جوذات میں کسی کا مماثل ہو جیسے مسادی کا لفظ مرتبہ میں مماثل کے لئے خاص ہے مشرکین کے مبعودان باطلہ کوجن کی وہ اللہ کریم کے علاوہ عبادت کرتے تھے، اندادا کہا گیا ہے حالانکہ وہ انہیں نہ تو اللہ کریم کی ذات میں اور نہ ہی صفات میں مساوی کمان کرتے تھے۔ اور نہ ہی اس کے افعال میں اس کے مخالف انہیں سیجھتے تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے اللہ کریم کی عبادت کرد یا اور ان معبودان باطلہ کی عبادت کرنے لئے اور انہیں الہ کہنے نظر ان کی حالت میں اور نہ ہی صفات میں مساوی کمان کرتے تھے۔ اور نہ ہی اس کے زانتیں اور وہ اس کے مخالف انہیں سیجھتے تھے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ انہوں نے اللہ کریم کی عبادت کو ترک کر دیا اور ان معبودان دانتیں اور وہ اس اس کے مخالف انہیں الہ کہنے نظر حال کی وجہ یہ ہوں اس بند ہے جیسی ہو گی جو بیا عنقا در کھتا ہے کہ وہ وہ اللہ کا عباد کر اطلہ کی عبادت کرنے لئے اور انہیں الہ کہنے نظر ان کی حالت اس بند ہے جسی ہو گی جو بیا عنقا در کھتا ہے کہ وہ وہ الد ان معبودان ذاتیں اور وہ اس بات قادر ہے کہ وہ ان کو اللہ کے عذاب سے بچالیں گے اگر وہ انہیں وہ بہ کہ دیا تھا در کھتا ہے کہ وہ الد کر کے اللہ کر کی کی عبادت کر دیا اور ان معبود ان دانتیں اور وہ اس بات قادر ہے کہ وہ ان کو اللہ کے عذاب سے بچالیں گا گر وہ انہیں دہ بھی دین کے جو بھا تی میں سے اللہ کر کم

پس اس لئے ان کے ساتھ استہزاء کیا گیا ادران نے برے عقیدے پر ان کی مذمت کی گئی۔ کہ انہوں نے اس ذات پاک کے لئے کئی مدمقامل بنا لئے ہیں۔

جس کاایک بھی مدمقابل نہیں ہوسکتا، اس لئے زمانہ جاہلیت کے موحد زید بن عمر وابن نفیل نے کہا،

أرَبّاً واحِداً أمَر آلفُ رَب... آدِينُ إذا تقسَّمتِ الامورُ

تركُّت اللات والعزَّى جميعًا ... كذلكَ يَفْعَلُ الرجُلُ البصِيرُ

کیامیں ایک رب یا ہزاروں ارباب کا دین اختیار کروں جب کہ امور تقسیم کردیئے گئے ہیں۔ میں نے لات وعز کی تمام کو ترک کردیا اور صاحب بصیرت شخص اس طرح کیا کرتا ہے۔

وانتم تعلبون

اور انتم تعلمون سے پہلے داؤحالیہ ہے اور بیہ فلا تجعلوا کی ضمیر مرفوع متصل سے حال ہے اگر چہ تعلمون مخل متعدی ہے لیکن اس کے مفعول کو حذف کر دیا جاتا ہے ، اور بیر ظاہر کر دیا جاتا ہے کہ بیغل لازم ہے متعدی نہیں تو معنی بیہ ہوگا کہتم اہل علم ونظر اور درست رائے کے مالک ہونے کے باوجو دان پتھروں سے گڑھے ہوئے بتوں کے خدا کا مد مقابل سجھتے ہو۔ اگر تم تھوڑ اسابھی غور وفکر کرتے توتم موجد حقیقی اور داجب باللذ ات کے تسلیم کرنے پر مجبور ہوجاتے اور کی کا شریک نہ بناتے ۔ اور تہ ہیں معلوم ہوجاتا کہ اللہ کریم ایسی ذات ہے جو داچر او جو دان کہ مقابل کے خدا کا معنول کو کہ م



مشابہت سے بلند ہے۔ پاتعلمون کامفعول کومقدر ہےاوروہ یہ ہے کہ اس کامماثل نہیں اور نہ ہی اس جیسےا فعال کرنے پر بیقا در ہے جیسے التد کریم کاارشاد ہے،

کیاوہ جن کوتم اللہ کریم کا شریک تھہراتے ہو،ان میں ہے کوئی ایسے افعال انجام دے سکتا ہے جیسے ان نے دیتے ہیں اور یہاں اس تحکم کو مقید کرنامقصود نہیں بلکہ انہیں جھڑ کنا اور ڈانٹ ڈپٹ کرنامقصود ہے۔ کیونکہ عالم اور وہ جامل جوعلم حاصل کرسکتا ہے وہ احکام کا ملکف بنے میں مساوی ہے لہٰذا اس کا یہ مطلب نہیں کہ اگرتم عالم ہوتو اس کا مدمقا مل نہ بنا ذکر بلکہ مطلب سے کہ کسی ذکی روح انسان کو اس کا مدمقا ہل بنانے کی اجازت نہیں۔

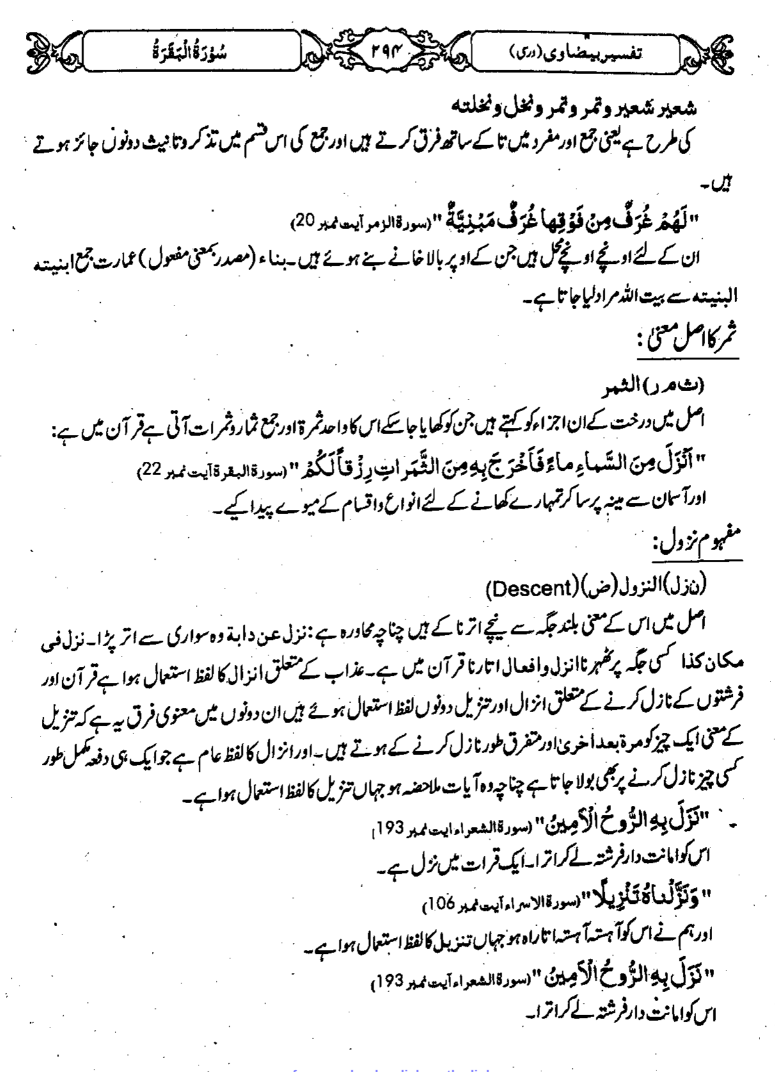
ام بیفاوی رحمة اللدتعالی علیه فرمات بی ان دنون آیات کامضمون یہ ہے کہ ان آیات میں اللد کریم نے ایتی عبادت کا عظم ویا۔ اپنا شریک بنانے سے نہی وادر کی اور عبادت کے عظم کی علت مقتضی کی طرف اشارہ فرمایا۔ اس کی وضاحت اس طرح ہے کہ اس نے عبادت کے عظم کور بو بیت کی صفت پر مرتب کیا ہے۔ یہ شعور دلانے کے لئے کہ عبادت کے واجب ہونے کی علت اس کی صفت دیو بیت ہے۔ پھر اس کی ویو بیت کی وضاحت فرمائی کہ وہ ان کا بھی خالق ہے اور ان کے اصولوں کا بھی۔ اور وہ ان چیز وں کا بھی خالق ہے جن کے دہ اپنی معیشت میں محتان ہے۔ مشعور دلانے کے لئے کہ عبادت کے واجب ہونے کی کھانے ، پینے اور پہنچ کا سارا سامان مہیا کر ناد غیرہ یہ ان آیت میں صرف شرق کا کا لفظ ذکر کیا گیا ہے، ملا بس اور مطاع کو ذکار نہیں فرمایا۔ کہ بی ذکورہ بالا امور ایسے ہیں جن پر اللد کریم کے علاوہ کوئی بھی قادر نہیں۔ بیدا میں کی وحدانی تے ہوں کا بھی دکھ رہیں فرمایا۔ کہ بید ذکورہ بالا امور ایسے ہیں جن پر اللد کریم کے علاوہ کوئی بھی قادر نہیں۔ بیدا میں کی وحدانیت پر گواہ کی دے

اس دوسرى آيت كى امام بيفنادى رحمة اللدتعالى عليه فرايك اورتوجيم فرمائى بجس برآيات كاظام دلالت كرتا جادر جس كے لئے يدكلام چلايا كيا ج فرماتے ہيں كداس آيت ميں اللد كريم في انسان كى تخليق كى تفصيلات اوران صفات اور معانى كى طرف اشاره فرمايا ہے جواس في ان كو عطافر مائى ہيں ۔ اور بيلطور تمثيل اور تشبيد ذكر فرمايا ہے يعنى بدن انسانى زمين كى ما ند نفس انسانى آسان اور عقل پانى كى ما نندا در جو كمالات اور نو ازشات انسانوں كو عطافر مائى وہ ثمر ات كى ما ندر يرن اور آسانى تو توں كے اجتماع سے ترمات پيدا ہوتے ہيں ۔ اى ما نوں كو عطافر مائى وہ ثمر ات كى ما ندر يعنى جس سرانى د مالات اور نشائل پيدا ہوتے ہيں جو خالات اور نو ازشات انسانوں كو عطافر مائى وہ تمر ات كى ما ندر يعنى جس طرح زمين كمالات اور نشائل پيدا ہوتے ہيں جو خالات كا مات نے اين اور اختيار كران كى ماتھ مقل كے ملئے سے وہ جسم اور نش كو بناد يا ہے كو نكر ہو خالات كا نئات نے اين اور دو اختيار كر ساتھ اس كو عطافر ما كى وہ تر اين كا سب جسم اور نشائل پيدا ہوتے ہيں جو خالان كا نئات نے اين اور دو اختيار كر ساتھ اس كو عطافر ما كى وہ تر اين كا سب عقل،

من عمل بما علم ورثه الله تعالى علم ما لا يعلم

مَنْ الله المُعْدَةُ ٢٩٢ مَنْ المُعْدَةُ الْبَعْرَةُ الْبَعْرَةُ الْبَعْرَةُ الْبَعْرَةُ الْبَعْرَةُ کہ جس نے اس علم کے مطابق عمل کیا جواس نے حاصل کرالیا تو اللہ کریم اسے ایسے علم کا دارٹ بنا دیتا ہے جواس نے سیکھانہیں ہوتا۔ والله تعالى اعلم باالصواب لفظفرش كالحقيق عميق: (فرش) الغرش (نض) *کے اصل معنی کپڑ ہے کو بچھانے کے ہیں لیکن بطور اسم ہر اس چیز کو جو بچھائی جانے فر* میں وفران کہا جاتا ہے قرآن میں " الأَنِي جَعَلَ لَكُمُ الْآرُضَ فِراشاً "(سورة البقرة آيت مر 22) جس في تمهار التي زمين كو بچهونا بنايا -لیعنی قابل رہائش بنایا اور اسے ابھرا ہوانہیں بنایا جس پر سکونت ناممکن ہواور الفرا ش کی جمع فرش آتی ہے۔ قر آن میں " وَفُرُيْش مَرْفُوعَةٍ" (سورة الواقعة آيت مر 34) ادربلند بچھونوں میں۔ "مُتَّكِنِينَ عَلى فُرُشٍ بَطائِنُها مِنُ إسْتَبْرَقٍ" (سورةالرجن آيت مرد 54) ادرایے بچھونوں پر تکیہ لگائے جن کا اُستر قناد یز کا۔ اور فرش سے مراددہ جانور بھی ہوتے ہیں جو بار برداری کے قابل نہ ہوں جیسے فرمایا: " حَمُولَةً وَخَرُشًا "(سورة الانعام آيت مر 142) چوپایوں میں سے بڑی عمر کے جو بار برداری کے کام آتے ہیں اور چھوٹی عمر جو بار برادری کا کام نہیں دیتے اور زمین میں لگے ہوئے (لیعنی چھوٹے چھوٹے) بھی۔اور کنابیہ کے طور پر فراش کالفظ میاں بیوی میں سے ہرایک پر بولا جاتا ہے چنانچہ نبی كريم ملاقليتهم ففرمايا: کہ بچہ خاوند کا ہے۔ ألول للقراش ادرمحادرہ ہے۔ فلان کریمہ المغارش لینی اس کی بیگمات اعلیٰ مرتبہ کی ہیں۔ افرش الرجل صاحبہ اس نے اپنے سائقی کی نیبت اور بدگوئی کی۔افر ش عند کسی چیز سے رک جانا (الغر شدہ پر دانہ تلی دغیرہ اس کی جمع الغراش آتی ہے۔ قرآن يل ب: " كَالْفَر ايش المتبقُون " ( مورة القارعة آيت نم 4) جيس بكمر ب يور يُنتَك . اور تشبیہ کے طور پر تالے کے کنڈ کے کوجھی فدانشة القفل کہا جاتا ہے نیز فراشة کے معنی برتن میں تھوڑ اسایانی کے بھی آتے

سورة البَعَرَة تفسير بيضاوى (س) تىسماء (سمو)سماء(Sky) ہرتے کے بالائی حصہ کو ساء کہاجا تا ہے۔ بعض نے کہا ہے ( کہ بیاسا ونسبیہ سے ہے) کہ ہر ساءا پنے ماتحت کے لحاظ سے ساء ہے کی اپنے مافوق کے لحاظ سے ارض کہلاتا ہے۔ بجز ساءعلیا (فلک الافلاک) کے کہ وہ ہر لحاظ سے ساء بی ہے اور سمی لئ ارض نبيس بنما \_ اور آيت: "اللهُ الَّنِي خَلَقَ سَبْعَ سَماواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَ" (سورة الطلاق آيت مدر 12) خدابی تو ہے جس نے سات آسان پیدا کتے اورولی بی زمینیں کوالی معنی پر محول کیا ہے۔ لفظ بني کي شخفيق: (بنی(Construct) بنيت ابنى بناءوبنيته وبنيا كمعن تعركر فى حي قرآن مي ب-" وَيَنَيْنَا فَوُ قَكُمُ سَبِنَعًا شِبَادًا " (سورة النبأ آيت مر 12) اورتمهار باو برسات مضبوط آسان بنائے۔ " وَالسَّهَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْلِ وَإِنَّالَهُوسِعُونَ " (سورة الذاريات آيت مر47) ادرا سانوں کوہم ہی نے ہاتھوں سے بنایا۔ "والسباءومابتاها " (سورةالسبس آيت مرح) اورآسان اوراس ذات کی (قشم)جس نے اسے بنایا۔البنیان بیدواحد ہے جم تہیں ہے جیسا کہ آیات۔ "لَا يَزَالُ بُنْيَا نُهُمُ إِلَّنِي بَنَوْا رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ " (سورة التوبة آيت مرد 110) ريمارت جوانہوں نے بنائی ہے ہميشدان ك دلوں ميں (موجب ) خلجان ر بے مى -" كَأَنْكُمْ بُذْيَانٌ مَرْضُوضٌ " (سورةالصف آيت مرد) كدكوباسيسايلاني بوتي ديوارين: " قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فَأَلْقُولا فِي الْجَحِيمِ " (سورة المافات آيت مرجع) وہ کہنے لگے کہ اس کے لئے ایک عمارت بناؤ۔ - معلوم ہوتا ہے۔ بعض کے نزد یک بدبنیا نتک جمع ہے اور بی:



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تغسير بيضاوى (٥٠٠) ايك قرأت ميں نزل ب: " وَنَزَّلْنا أَهُ تَنْذِيلًا " (سورة الاسراءة يت نمبر 106) اور بم في ال كوآ مستها مستها تارا-ماء کی اصل: (مىه)الماء(Water) کے معنی یانی کے ہیں قرآن میں ہے: " وَجَعَلُنا مِنَ الْهاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَي" (سورة الانبياء ايت مبر <sup>30</sup>) اور تمام جاندار چیزیں ہم نے پانی سے بنائیں۔ " وَأَنْزَلُنا مِنَ الشَّهاءِ ماءً طَهُور أَ" (سورة الفرقان آيت نمير 48) اورہم نے آسان سے پانی اتارا یاک کرنے والا۔ پاک اور تھر اہوا پانی اور محاورہ ہے: ماء بندی فلان فلاں قبیلے کا پانی یعنی ان کی آبادی ماء اصل میں موہ ہے کیونکہ اس کی جمع امراة اورمياه آتى ب- اورتصغير موية پھر بساكوتزف كر بے واؤكوالف سے تبديل كرليا كيا ہے۔ خرج كالمعنى: (خرج (ن) (Emit) خروجاً کے معنی کسی کے اپنی قرارگاہ یا حالت سے ظاہر ہونے کے ہیں۔عام اس سے کہ وہ قرارگاہ مکان ہو یا کوئی شہریا کپڑ اہواور یا کوئی حالت نفسانی ہوجوا سباب خارجیہ کی بنا پراسے لاحق ہوئی ہو۔ قر آن میں ہے؛ "نَحْرَجَ مِنْها خَائِفاً يَتَرَقَّبُ "(سورةالقصصآيت مرد2) تواس شہرے نکلاڈ رتا ہوااس انتظار میں کہاب کیا ہوتا ہے۔ اندادا كالمعنى: (Relative,Partner)(ندد) ندید الشنی۔ وہ جو کی چیز کی ذات یا جو ہر میں اس کا شریک ہواور یہ ممانعت کی ایک قسم ہے کیونکہ شل کا لفظ ہر قسم کی مشارکت پر بولا جاتا ہے۔ اس بنا پر ہرندکوشل کہ سکتے ہیں۔ لیکن ہرشل ندنہیں ہوتا۔ اور ند ، ندید ندید ونتیوں ہم معنى ہیں۔ قرآن میں ہے: " فَلا تَجْعَلُوا لِلْوَأَلْ اداً" (سورة البقرة آيت مبر 22) پر کسی کوخدا کا ہمسر نہ بناؤ۔ https://archive.org bhasanattari

ؙڛؙۅٝڔؘڰ۫ٵڵؠٙڡٙڗ؋ؙ تفسيربيضاوى (س) 194 🔰 "وَمِنَ النَّاسِ مَنَ يَتَّخِذُ مِنُ حُونِ اللهِ أَنْدَاداً " (سورة البقرة آيت مبر 165) اور کچھلوگ اللد کے سوااور معبود بنا کیتے ہیں۔ " وَتَجْعَلُونَ لَهُ أَنُّنَاداً " (سورة فصلت آيت ممر 9) اور بتوں کواس کامد مقابل بناتے ہو۔ اورایک قرات میں ہو مالتنا د تشرید دال کے ساتھ ہے اور بیہ نذیند سے مشتق ہے جس کے معنی دور بھا گنے کے ہیں اور قیامت کے روز بھی چونکہ لوگ اپنے قر ابتداروں سے دور بھا کیس گے جیسا کہ آیت کر یہ: " يَوْمَر يَفِرُ الْمَرْءُمِنَ أَخِيلُو" (سودة عبس ايت مدر 34) اس دن آ دمى بھا كے گااپنے بھائى \_ میں مذکور ہے اس لئے روز قیامت کو یو مالتینا دبت شدید الدال کہا گیا ہے۔ علمكامعتى (علم) العلم کسی چیز کی حقیقت کا ادراک کرنا۔ نوٹ : مندرجہ بالا آیت کریمہ میں مذکور باقی الفاظ کی تحقیق گز رچکی ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 23] وَإِنْ كُنُتُمُ فِي رَيْبٍ مِتَانَزَّلْناعَلى عَبُرِنافَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَداء كُمُ مِنُ دُونِ اللوان كُنْتُمُ صادِقِينَ (23) · ' اورا گرتمہیں پچھ شک ہواں میں جوہم نے اپنے (اس خاص) بندے پرا تاراتواں جیسی ایک سورت تولے آؤ، ادراللد کے سوااپنے سب جمائتیوں کو بلالوا گرتم سیچ ہو''۔ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِتَانَزَّلْدا عَلى عَبُدِنا فَأَتُوا بِسُورَةٍ لماً قرر وحدانيته تعالى وبين الطريق الموصل إلى العلم بها، ذكر عقيبه ما هو الحجة على نبوة محمد صلى الله عليه وسلَّم، وهو القرآن المعجز بفصاحته التي بذت فصاحة كل منطيق وإفحامه، من طولب بمعارضته من مصاقع الخطباء من العرب العرباء مع كثرتهم وإفراطهم في المضادة والمضارة، وتهالكهم على المعازة والمعارة، وعرف ما https://archive.



ڛؙۏۯ؋ؙٵڵؠٙڠؘۯۿؙ

تغسیر بیضاوی (ری) می تحک ۲۹۷ می ا

يتعرف به إعجاز كاويتيقن أنه من عند الله كما يدعيه. وإنما قال: مِتَانَزَّلْنا لأن نزوله نجماً منجماً بحسب الوقائع على ما ترى عليه أهل الشعر والخطابة مما يريمهم، كما حكى الله عنهم فقال وقال الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّل عَلَيْهِ الْقُرُآنُ نُجْنَلَةً واحِدَقًد فكان الواجب تحديهم على هٰذَا الوجه إزاحة للشبعة وإلزاماً للحجة، وأضاف العبد إلى نفسه تعالى تنويهاً بن كرته وتنبيعاً على أنه محتص به منقاد لمحكمه تعالى وقر "عبادنا" يريد محمدا صلى الله عليه وسلّم وأمته. والسورة الطائفة من القرآن المترجة التي أقلها ثلاث آيات، وهى إن جعلت واوها أصلية منقولة من سور المدينة لأنها محيطة بطائفة من القرآن مفرزة محوزة على حيالها، أو محتوية على أنواع من العلم احتواء سور المدينة على ما فيها، أو من السورة التي هي الرتبة، قال النابغة:

وَلرهُطِ حرابٍ وَقدٍّ سُورةٌ ... في المجُدِ لَيسَ غرابُها بمطارِ

لأن السُورَ كالمنازل والمراتب يترقى فيها القارّ ، أولها مراتب فى الطول والقصر والفضل والشرف وثواب القراءة. وإن جعلت مبدلة من الهمزة فمن السورة التى هى البقية والقطعة من الشيء. والحكمة فى تقطيع القرآن سوراً: إفراد الانواع وتلاحق الاشكال، وتجاوب النظم، وتنشيط القار ، وتسهيل الحفظ، والترغيب فيه. فإنه إذا ختم سورة نَفَّسَ ذلك عنه، كالمسافر إذا علم أنه قطع ميلاً أو طوى بريداً، والحافظ متى حذفها اعتقد أنه أخذمن القرآن حظاً تأماً، وفاز بطائفة محدودة مستقلة بنفسها، فعظم ذلك عنده والى غير ذلك من الفوائر.

ترجمه:

اورا کرتم میں پھی تک ہوائی میں جوہم نے اپنے (اس خاص) بند برا تاراتوان جیسی ایک سورت تولی آؤ۔ اس سے پہلی آیات میں اللہ کریم نے زبر دست دلیلوں کے ساتھ اپنی وحدانیت کا ثابت کیا اور وہ طریقہ بھی بتا دیا جوائ کی وحدانیت کے علم تھ پنچا تا ہے اور اس کے بعد اب وہ دلیل ذکر کی جارہ ہی ہے جو نبی کریم میں تازیل پر واضح دلیل ہے۔ اور وہ دلیل قر آن کریم ہے جو آپ پر نازل کیا گیا ہے جس کی فصاحت زبر دست گفتگو کرنے والے پر غالب آگنی اور اس نے خالص عرب کے صح دلینی خطباء کو اس کے مقاطب میں کلام لانے کا مطالبہ کیا اور انہیں خاموق کر ویا کہ تا دور آپ کو حضور مل طاقیت کی مخالفت اور آپ کو نقصان پہنچانے میں افراط کی حد تک میں خاند کی باوجود اور آپ پر غالب آ



شرمندہ کرنے پر شدید حرص کے باوجود ایسا کلام پیش کرنے سے عاجز اور خاموش ہو گئے اور اللہ کریم نے انہیں وہ راستہ بتایا جس سے دہ قر آن کریم کے اعجاز کو بہچان سکتے ہیں اور جس سے دہ یہ یقین کر سکتے تھے یہ اللہ کریم کا کلام ہے جس طرح نبی کریم سل اللہ اللہ بن سے دہ قر ایا ہے لیکن اس کے باوجود وہ ایسا کلام پیش نہ کر سکتے اور اس کی یہ دعید بھی سنا دی گئی کہ اگر وہ ایسا کلام پیش نہیں کریں کے تو انہیں اس دوزخ کے اندر پھینک دیا جائے گا جس کا ایند صن اور بن کی یہ وعید بھی سنا دی گئی کہ اگر وہ ایسا کلام ہونے کی دلیل ہے اور حضور مل ایک تو نہیں اس کے باد جود وہ ایسا کلام پیش نہ کر سکتے اور اس کی یہ دعید بھی سنا دی گئی کہ اگر وہ ایسا کلام

اں جگہ اللد کریم نے مزلنا کا لفظ ذکر فرمایا ہے۔جس کا معنیٰ تھوڑ اتھوڑ احسب واقعہ نازل کرنا ہے۔اور ایسا کلام خطباء اور شعراء پیش کرتے ہیں۔اور سے چیز بھی عرب کے فصحاء کوقر آن کریم میں شک کا سبب بنے والی چیز وں میں سے تھی۔جس طرح اللہ کریم نے خودذ کر فرمایا ہے،

> وقال الذاین كفروالو لانزل علیه القرآن جملة وّاحدة اوركافرول نے كہا كريةر آن يكبار گى نازل كول ندكيا گيا۔ تواس كى كياوجہ ب

امام بیفادی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ جوان کے شک کا منشاء تھا ای کے مطابق ان کو بینج کرنا واجب تھا۔ تا کہ ان کے شبر کا از الہ ہوجائے ۔ اور ان پر دلیل بن جائے اور یہاں اللہ کریم نے عبد کی نسبت اپنی ذات کی طرف فر مائی ہے تا کہ اس کے ذکر کرنے سے آپ کی عظمت شان کا اظہار ہوا ور اس بات پر تنبیہ ہو کہ اللہ کریم کے محبوب کا اس کی ذات کے ساتھ خاص تعلق ہے اور آپ اس کے عظمت شان کا اظہار ہوا ور اس بات پر تنبیہ ہو کہ اللہ کریم کے محبوب کا اس کی ذات کے ساتھ خاص اس صورت میں اس سے عظم کے فر مانبر وار اور مطبع ہیں ۔ اور بعض قراء نے یہاں پر عباد نا پڑھا ہے۔ جو عبد کی جع ہو اس صورت میں اس سے مراد نبی کریم مان تا تی ہے ہوں اس من ہوا ور اس میں کم از کریم کا وہ حصہ جس میں کوئی خاص مضمون بیان کیا گیا ہوا ور اس کو کسی عنوان کے ساتھ معنون بھی کیا گیا ہوا ور اس میں کم از کم تین آیات ہوں ۔ اور اس کے مادہ است قاق

(1) بید سور المدیند سے مشتق ہے جس کا معنی شہر کی فصیل اور مضبوط چارد یواری ہے یعنی جس طرح فصیل شہراور جو کچھ اس کے اندر ہوتا ہے اس کو گھیر کیتی ہے۔اس طرح صورت بھی قر آن پاک کے ایک مستقل حصہ کا احاطہ کئے ہوئے ہوتی ہیں۔ اور مختلف علوم کو شامل ہوتی ہے۔

(2) بیصور ہم یعنی مرتبہ سے ہنا ہوا ہے اس صورت میں معنیٰ بیہ ہوگا کہ قر آن پاک کے باعتبار عظمت مختلف درجات ہیں۔ نابغہ کی کہنا ہے،

> ولر فلط حرابٍ وقترٍ سُورةٌ ... فی الم خبیلیسَ غرابُها بمطارِ کہراب اور قد کے گردہ کابزرگی میں ایسامر تبہ ہے، کہان کی تصلوں سے کو بے کو بھی نہیں اڑایا جاتا۔

تفسير بيضاوى (درى) ٢٩٩ ٢٠٠ سُورَةُ الْبَعَرَةُ کیونکہ سورتیں منازل اور مراتب کی طرح ہیں جن میں قاری ترقی حاصل کرتا جاتا ہے۔ یا ان صورتوں کے لمبا، چھوٹا بضل ،شرف اورقراءة كيثواب يين مرتب اوردر بج بين \_اس وجه سےاس كوسورة كہا كيا۔ (3) یہ سؤرۃ سے بناہے، بمعنی باقی ماندہ۔تومعنی یہ ہو کا قرآن پاک کا وہ حصہ جو دوسرے حصہ سے الگ تعلگ ادر باقی بچا ہوا ہے۔ وہ اس صورت سے ہے۔ اس صورت میں سورة کی واؤ ہمزہ سے بدلی ہوئی ہوگی۔ قرآن کریم کوالگ الگ سورتوں میں تقسيم كرنے كى حكمت بير ہے كەمختلف قشم كے مضامين كابيان عليحدہ عليحدہ كيا جائے اور ہم معنى وہم شكل الفاظ كو يكم ذكر كركيا جائے،اور تلادت کرنے والے کوخوش خبری سنائی جائے اور اس کو حفظ کرنا بھی آسان ہو جائے۔اور طرحفظ کی ترغیب بھی دلائی جائے کیونکہ جب کوئی ایک صورت یا دکر لیتا ہےتو اس کا بوجھ کم ہوجا تاہے، جبیبا مسافر ایک میل سفر کے بعد سکون محسوس کرتا ہے کہ پچھراستہ کم ہوااور جب حافظ ایک سورۃ یاد کر لیتا ہے تو اسے یقین ہوجا تا ہے کہ اس نے قر آن سے کچھ یا د کرلیا ہے۔اور قرآن کامستقل بنفسہ حصبہ حاصل کرنے میں کامران ہو گیا ہے۔اور دہ اس پرخوش ہوجا تا ہے اور اس کی تقطیع میں بے شار نوائد ہیں جوابل نظر پر چھے ہوئے ہیں۔ مِنْ مِثْلِهِ صفة سورة أى: بسورة كأئنة من مثله، والضهير لما نزلنا، و (من) للتبعيض أوللتبيين. وزائدة عند الاخفش أي بسورةٍ مماثلة للقرآن العظيم في البلاغة وحسن النظم. أو لعبدينا، و (من) للابتداء أي: بسورة كائنة من هو على حاله عليه الصلاة والسلام من كونه بشر أأمياً لمريقر أالكتب ولمريتعلم العلوم. أو صلة فَأَتُوا، والضمير للعبد صلّى الله عليه وسلَّم، والرد إلى المنزل أوجه لأنه المطابق لقوله تعالى: فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنُ مِثْلِهِ ولسائر آيات التحدى، ولأن الكلام فيه لا في المنزل عليه فحقه أن لا ينفكَ عنه . ليتسق الترتيب والنظم، ولأن مخاطبة الجمر الغفير بأن يأتوا بمثل ما أتى به واحد من

أبداء جل تهم أبلغ فى التحدى من أن يقال لهم: ليأت بنحو ما أتى به طٰنَا آخر مثله، ولأنه معجز فى نفسه لا بالنسبة إليه لقوله تعالى: قُلُ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى آنُ يَأْتُوا بِحِفُلِ لَمْنَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِحِفُلِهِ. ولأن ردة إلى عبدنا يوهم إمكان صدورة ممن لم يكن على صفته، ولا يلائمه قوله تعالى: وَادْعُوا شُهَداءَ كُمْ مِنْ دُونِ اللهِ

سورةالتقرة تفسير بيضاوى (٥٦) ٢٠٠ ٢٠٠ 84 فإنه أمر بأن يستعينوا بكل من ينصر هم ويعينهم. اس میں من جارہ مضاف ومضاف الیہ کے شل مل کر کا نند تے مجر ور ہوکر سورة کی صغت ہے۔ تو معنی سیہ وگا کہتم الی سورة لا وجوحس نظم اور بجيب اسلوب اور فصاحت وبلاغت ميں قرآن پاك كى مثل ہو۔ اس سورة میں وضمیر کا مرجع ما نزلنا ہوگا یا من تبعیضیہ یا بیانیہ ہوگا اور اخش کے تول کے مطابق من زائدہ ہے یاضمیر کا مرجع عبدِنا باور منابندائيہ بتواس صورت ميں معنى يہ ہوگا كہا لي سورت لا وجس كوابيا آدمى پيش كرے جوامى ہونے میں ہمارے بندہ خاص جیسا ہوجونہ توکسی کا شاگر دہوا درنہ ہی اس نے کسی سے لکھنا چڑ ھناسیکھا ہو۔ یا بیه من مثلید ، فا تواصل کاصله بوگا-ادر اس صورت میں ضمیر سے مرادعبد خاص مان الی موگا کیکن امام بینا دی رحمة اللد تعالى عليه فرمات بي ضمير كامرجع منزل كوبناناك وجوبات سے بہتر ب كيونكه اس صورت ميں وہ، فأتوابسورةمنمثله اور باقی ماند دان تمام آیات تحدی کے موافق ہوگا۔ ادر ضمیر کا مرجع قر آن کو بنانے کی بیاچی دجہ ہے کہ کلام ای کے متعلق ہے ،منزل علیہ کے متعلق نہیں ہور ہی تو اس کاحق بیہ ب که دوال سے جدانہ ہوتا کہ تر تیب قر آن خراب نہ ہو۔ ادراس دجہ ہے تک کہ جم غفیر کو پنج کرنا کہ دہ اس جیسا کلام لائے جوانہیں میں سے ایک ہتی کر چکی ہے۔ چیلنج کا بیانداز زیادہ ملیخ ہے۔ بنسبت اس کے کہ انہیں کہا جائے کہ ان میں سے کوئی ایک شخص ایسا کلام لائے جیسا کہ وہ لے کرآئے ہیں۔ اوراس دجہ سے بھی ضمیر کا مرجع منزل کو بنانا زیادہ اولی ہے کہ وہ بذات خود معجز ہے نہ اس وجہ سے کہ وہ نبی کریم مقطق تر پر تازل مواجيرا كدائتدكريم كافرمان ب، قُلْ لَيْنِ اجْتَبَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلى آنُ يَأْتُوا بِمِقُلِ لِمَذَا الْقُرْآنِ لاَ يَأْتُونَ بِمِقْلِه که آپ فرماد بیجئے کہ اگرتمام جن دانس جمع ہوجا تمیں کہ دہ اس قر آن جیسا کلام لا تمیں تو وہ اس جیسا کلام نہیں لا سکتے ایک اور وجہ بیہ ہے کہ میر کا مرجع عبدنا کو بنانا بیدہ ہم پیدا کرتا ہے کہ کہ آ دمی کے لئے ایسا کلام لا ناممکن ہے جو آپ کی صغت پر نہ ہولیتن وہ امی نہ ہو۔ آخری وجہ بیہ ہے کہ اگر عبد ناکو ضمیر کا مرجع بنایا جائے تو بیہ اللہ کریم کے اس فرمان کے مناسب نہیں رہتا جس میں اللہ کریم نے فرمایا کہتم اللہ کے علاوہ تمام حمائیتوں کو بلاؤ۔ کیونکہ اس میں سیحکم ہے کہ وہ ہراں پخص سے مدد طلب کریں جواس کے قابل ہے۔ وَادْعُوا شُهَداءَ كَمْ مِنْ دُونِ اللهِ

تفسيربيضاوى (درّى)

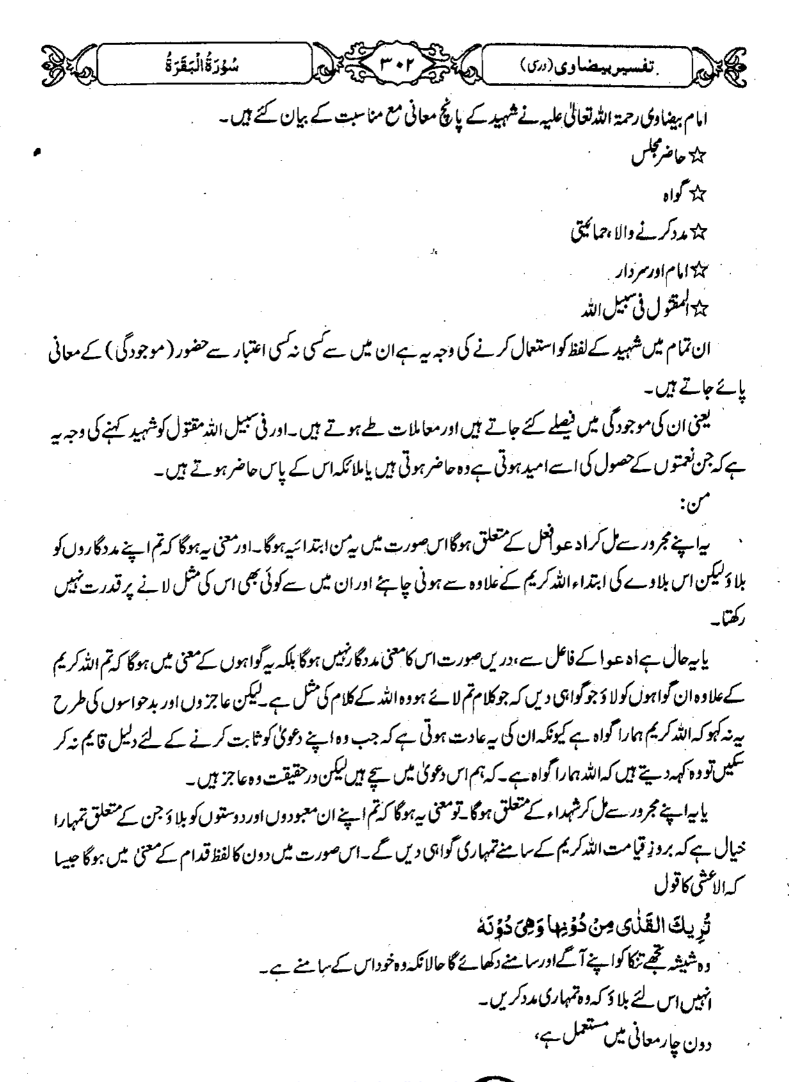
والشهداء جمع شهيد، معنى الجاضر، أو القائم بالشهادة. أو الداصر، أو الإمام. وكأنه سمي به لأنه يحضر النوادي وتبرم بمحضرة الامور، إذ التركيب للحضور، إما بالذات أو بالتصور، ومنه قيل: للمقتول في سبيل الله شهيد لأنه حضر ما كان يرجوه. أو الملائكة حضروة. ومعنى دُونِ أدنى مكان من الشيء ومنه تدوين الكتب، لأنه إدناء البعض من البعض، ودونك هٰذَا أي: خان من أدنى مكان منك، ثمر استعير للرُتَب فقيل: زيد دون عمرو أي:في الشرف، ومنه الشيء الدون، ثمر اتسع فيه فاستعمل في كل تجاوز حدالى حدو تخطى أمر إلى آخر، قال تعالى: لاَيَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكافِرِينَ آوُلِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أى لا يتجاوزوا ولاية المؤمنين إلى ولاية الكافرين. قال أمية: يأنفسُ مَالَكِ دونَ اللهِ من واق أي إذا تجاوزت وقاية الله فلا يقيك غيرة، ومِنْ متعلقة ب ادْعُوا. والمعنى وَادْعُوا للمعارضة من حضركم، أو رجوتم معونته من إنسكم وجنكم وآلهتكم غير الله سجانه وتعالى فإنه لا يقدر على أن يأتى بمثله إلا الله. أو: وَادْعُوا من دون الله شهداء يشهدون لكم بأن ما أتيتم به مثله، ولا تستشهدوا بالله فإنه من دين المبهوت العاجز عن إقامة الحجة. أو ب شُهَداءً كُمْ أي الذين اتخابتموهم من دُونِ الله أولِيّاء وآلهة، وزعمتم أنها تشهد لكم يوم القيامة. أو الذين يشهدون لكمربين يدى الله تعالى على زعمكم من قول الاعشى: تُرِيكَ القَذَى مِنْ دونِها وهى دُونَهُ ليعينو كم وفي أمرهم أن يستظهروا بالجماد في معارضة القرآن العزيز غاية

1.1 25 Eus

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

التبكيت والتهكم بهم. وقيل: مِنْ دُونِ اللهِ أَى من دون أوليائه، يعنى فصحاء العرب ووجود المشاهد ليشهدوا لكم أن ما أتيتم به مثله، فإن العاقل لا يرضى لنفسه أن يشهد بصحة ما اتضح فسادة وبان اختلاله.

شھداء: شہید پیشہادة اورشہود سے بنا ہے، جس کامعنیٰ الحضور مع المشاهدة اما بالبصر واما بالبصيرة لينى شہادت کامعنى بيہ ہے کہ انسان وہاں موجود بھى ہواورا ہے ديکھے بھى خواہ آئکھوں کى بينائى يا نوربصيرت سے۔



تفسیر بیضاوی (۲۰۰۰) دیکتر ۳۰۳ and the سُوْرَةُالْبَغَرَةُ 1-جو چیز باعتبار مکان بہت قریب ہوا۔۔ دون کہتے ہیں۔ اس سے تدوین الکتب ہے کہ اس میں بھی کتابوں کے بعض اجزاء کو بعض دوسروں کے قریب کیا جاتا ہے۔ میں اس کا حقیقی معنی ہے۔ 2-اس كااطلاق مرتبه ودرجه پرتيمى مجاز أبوتا ب جيساكه زيد دون عمروكه زيد درجه دمر تبه مي عمر و ي كم ب اور حقير چيزکوشينې دون کېتے ايں۔ 3۔اس کے بعداس میں دسعت پیدا کر دی گئی اورایک حد ہے دوسری حد کی طرف تجاوز کرنے اورایک امرے دوسرے امر کی طرف پیش قدمی کرنے کے لئے بھی استعال کیاجا تا ہے۔ جیسا کہ فرمان باری تعالی ، لاَّيَتَخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكافِرِينَ آوُلِياءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِدِينَ کہ دہمونیین کی دوتی سے کافر وں کی دوتی کی طرف تحاوز نہ کریں۔ اميدكاقول ب، يانفس مَالَكِ دونَ اللهِ منُواق ا \_ يقس جب توالله كى حفاظت سے تجاوز كر بے گا تو تخصے اس كاغير نہيں بچائے گا۔ بعض كا كہنا ہے كہ من دون اللہ سے مرادیہ ہے کہ اللہ کریم کے دوستوں اور جمائیتوں کے علاوہ ان فصحاء عرب کو بلالا ذکہ دہ تمہارے لائے ہوئے کلام کی شہادت دیں کہ بیالند کریم کے کلام کی مثل ہے مگروہ بیگواہی نہیں دیں گے کیونکہ جس کا فساد ظاہر ہوعقل مند آ دمی ایسی چیز کی گواہی قطعاً نہیں دیتا۔اور شرکین کو بیتھم دینا کہ قرآن کریم کا مقابلہ کرنے کے لئے جمادات سے مدد حاصل کریں۔اس کی وجہ سے کہ انہیں بالکل خاموش کر دیا جائے اور ان کے ساتھ استہزاء کیا جائے کیونکہ وہ جانتے تتھے کہ بیہ معبود ان باطلہ ان کی اس بارے میں کوئی مد دہیں کرکتے ۔ إِنْ كَنْتُمُ صادِقِينَ أنه من كلام البشر، وجوابه محذوف دل عليه ما قبله. والصدق: الإخبار المطابق، وقيل: مع اعتقاد المخبر أنه كذلك عن دلالة أو أمارة، لأنه تعالى كذب المنافقين في قولهم: إنَّكَ لَرَسُولَ الله، لما لم يعتقدوا مطابقته، ورد بصرف التكذيب إلى قولهم نَشْهَلُ لأن الشهادة إخبار عما علمه وهم ما كانوا عالمين به. اً روہ اپنے اس دعویٰ میں سیچ ہیں ۔ کہ بیقر آن کریم بشر کا کلام ہے (تواس کی مثل کلام لائیں۔) ان كنتم صادقين

تفسير بيضاوى (درى) مريكي م، ۳ م *ۺ*ۇڗۼٛٵڵؾۼڗۼ بيشرط باوراك كاجواب محذوف بوجس كمذف يرماقم كلام دال باورده فأتوابسورةمنمثله...اخ ب-- امل عمارت اس طرح تقى -ان كيتم صادقين فاتوا بسورة من مثله وادعوا من يعيد كم في ذالك کہا گرتم اسپنے دمویٰ میں سیچے ہو کہ میہ بشر کا کلام ہے تو اس کی مثل ایک صورت لا دّاوران لوگوں کو بلالو جو تمہارے گمان کے مطابق تمہاری مدد کر سکتے ہیں۔ صادقين بيصدق س مشتق ب اس كم معنى ك متعلق جمهور كاقول بد ب اس كامعنى بدب كه خبر ديني دا في كادا قعد ك مطابق خبر دینا خواہ وہ اس کے عقیدہ کے مطابق ہو یانہ ہو، دوسراقول جاحظ کا بد ہے کہ خبرِ صادق وہ ہو گی جو دائع کے مطابق بھی ہوادر اعتقاد کے مطابق ہو۔اور بیعقیدہ بھی مدلل ہوجیسا کہ منافقین نے قسم اتھا کرکہا، نشهدانكرسولانله توالتدكريم في الكواس خبر في متعلق كاذب كيا ...... والله يشهدان المنافقين لكأذبون اس سے معلوم ہوا کہ اگر چی خبر بخبر کے اعتقاد کے مطابق نہتی جبکہ خبر داقع کے مطابق تھی۔ امام بیضاوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے اس کا جواب یوں دیا ہے کہ اللہ کریم نے ان کواس خبر کوشہادت کہنے کی وجہ سے جھوٹا فرمایا کیونکہ شہادت قلبی یقین کے ساتھ ہوتی ہے۔خواہ وہ یقین انگھوں کے ذریعے حاصل ہو یاعلم کے ساتھ، اور منافقین کو بیہ حاصل ندققااس لخ ان کوجھوٹا کہا گیا۔ تحقيق لفظ عبد: (Slave, Seervant) العبد (Slave, Seervant) مجتنى غلام كالفظ جارمتنى ميں استعال ہوتا ہے۔ (1) العبد بمعنى غلام يعنى وهانسان جس كى خريد نا اورفر وخت كرمّا شرعا جائز ہو چنانچہ آیات كريمہ: " الْعَيْثُ بِالْعَبْدِي" (مورة البقرة آيت نم 178) اورغلام ك يد العظام-" عَبْدااً حَمْلُو كَأَلا يَقْدِرُ عَلى شَيْءٍ " (سورة النعل آيد مر 75) ایک غلام ہے جو بالکل دوسرے کے اختیار میں ہے۔ اس میں عبد کالفظ اس معنی میں استعال ہوا ہے https://archiv

| <b>3</b> 6                | سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ                     | DETIN                                     | تفسير بيضاوى (رر)                              |                           |
|---------------------------|------------------------------------------|-------------------------------------------|------------------------------------------------|---------------------------|
|                           |                                          | اليت مرار 23)                             | بيعدادى كَيُلًا "(سورةالدمان                   | "فَأَسَّم                 |
|                           | -                                        |                                           | بندوں کوراتوں رات نکال لےجا                    | -                         |
| ,                         | •                                        |                                           | لاعبُدا مِن عِبادِنا " (سورةال                 |                           |
| •                         |                                          |                                           | انہوں نے ہمارے بندوں میں۔                      |                           |
| ی متعلق بی نبی            | نے ہیں چنانچہ ایسے لوگوں ۔               | ہتے ہیں۔اورای کی طرف مائل رہے             | سرے اس کی پرستش میں لگے ر <sub>ا</sub>         | (2)                       |
|                           | • .                                      | •                                         | نے فرمایا ہے:                                  | كريم من فلي ا             |
| -                         |                                          | ىينار                                     | عبداللاهم تعس عبدال                            | تعس                       |
|                           |                                          | انی کے پیش نظر یہ بھی کہا جا سکتا ہے      | ارکابندہ ہلاک ہو عبد کے ان مع                  | ورجم ويز                  |
| یکتے میں رکہ              | زیادہ بلیغ ہےاور ہی بھی کہہ              | ادت گزار کے ہیں کیکن عبد عابد سے          | لہٰذا یہاں عبد کے معنی عابد یعنی عر            | مخلص ہیں ہےا              |
| د <del>ب</del> یں اور بعض | <i>ى</i><br>ئە <i>بىغ</i> ن عبدبالتىسخىر | کیاہے بلکہ تمام اشیاء کا یہی تھم ہے۔ بع   | کے ہیں یعنی اللہ بھی نے سب کو پیدا             | قمرام لوگ التد            |
| بديعن عبادت               | ) ہےاور جب عبد جمعن عا                   | استعال ہوتو اس کی جمع عبید یا عبد آتی     | رجب عبد کالفظ غلام کے معنی میں ا               | عبد بالاختياراد           |
| ېې وجه ہے که              | بيعباد بسے زيا دوعام ہوگا ک              | ید کی اضافت اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتو ہ     | ں کی جمع عباد آئے کی لہٰذاجب عبر               | گرار کے ہوتوا             |
|                           |                                          | - · · · · · · · ·                         |                                                | آيت:                      |
|                           | •                                        | ت نمبر <sup>(29</sup> )                   | ٳڹؚڟؘڷٳڡۭڔڶؚڵ۫ۼۑؚۑڽؚ" (سورة ق آد               | "وما أذ                   |
|                           |                                          |                                           | دں برطلم نہیں کیا کرتے۔<br>میں برندیہ          | •                         |
| لرتا بهوادرخواه           | رتاخواه وه خداکی پرستش                   | ہ کسی بندے پر ذرہ برابر بھی ظلم ہیں کر    | له سے ظلم کی تغی کر سے تنہید کی ہے وہ          | <i>یں</i> عبیہ            |
| رتارکول مل کر             | المیں-بعیر معبد <sup>ج</sup> ں پ         | وارراستہ جس پرلوگ آ سانی ہے چل            | عبداللات <i>ہونے کامدگی ہو۔ہم</i><br>پر        | عبدالشمسيا                |
|                           | میں ہے:                                  | في المصطبي كرليا تحكوم بناليا قرآن        |                                                | _                         |
|                           |                                          | شعراء آيت تمرير 22)                       | لله تن بني إسرائِيلَ " (سورةال                 | " أَنْ عَبَّ              |
|                           |                                          | · .                                       | ین اسرائیل کوتکوم بنار کھاہے۔<br>خور سہ انتقاب | •                         |
|                           |                                          |                                           | تحقيق بالتفصيل:                                |                           |
|                           |                                          |                                           | الاتيان (ض)                                    |                           |
| لوا تاوی کہہ              | راس سے بطور تشبیہ مسافر)                 | ی سے سیلاب کوا تب کہا جا <b>تا</b> ہے اور | ی چیز کے بسہولت آنا کے ہیں۔ا                   | ي تح معنی ک               |
| بيلفظ خير ونثر            | ، کانظم ونسق و ہاں جاری ہو               | لوٹی بذانتہ آئے یااس کاظلم پہنچے یااس     | ض اتیان کے معنیٰ" آنا" ہیں خوا <b>ہ</b>        | تے ہیں۔الغ <sup>ر</sup>   |
| •                         |                                          | ،-چنانچەفرمايا:                           | ں سب کے متعلق استعال ہوتا ہے                   | راعیان داعرا <sup>م</sup> |

*سُ*وْرَةُ الْبَغَرَةُ تفسيربيضاوي (٧٧) الم "إِنَّ أَتَأَكُمُ عَلَى إِبُ اللهِ أَوُ أَتَتُكُمُ السَّاعَةُ " (سورةالانعام آيت معر 40) توا كرتم يراللدكا عذاب آئ يا قيامت قائم مو-" أَتَّى أَصُو اللَّهُ " (سورة أنخل آيت نبر 1) اب آتا بالله كالظلم -ادرآيت كريمه: " فَأَتَى اللهُ بُذَيبا بَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ ! (سورة النحل آيت مر 26) میں اللہ کے آنے سے اس کے علم کاعملانفوذ مراد ہے جس طرح کہ آیت " وَجَاءَرَ بُكَ " (سورة الفجر آيت مر 22) میں ہےاورشاعرنے کہاہ: توجوانمر دی میں ایں کے درواز ہے داخل ہوا۔ "اتيتالمروءةمنبأبها" ادرآيت كريمنه: " وَلَا يَأْتُونَ الصَّلَاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالْ " (سورة التوبة آيت مربر 54) میں یا تون بمعنی یتعاطون ہے یعنی مشغول ہونا اور آیت کریمہ۔ " يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ " (سورةالنساء آيت مبر 15) میں الفاحشہ (بدکاری) کے تعلق اتبیان کالفظ ایسے ہی استعال ہوا ہے جس طرح کہ آیت کریمہ۔ "لَقَلْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا " (سورةمريم آيت مرد2) فری کے متعلق مجئی کالفظ استعال ہوا ہے (یعنی دونوں جگہ ارتکاب کے معنی ہیں)اور آیت ( مذکورہ ) میں ایک قرات تا تبي الفاحشة دونوں طرح آتا ہے۔ چنانچہ ( دودھ کے مشکیز ہ کوبلونے سے جواس پر کھن آجاتا ہے اسے اتو ۃ کہا جاتا ہے لیکن اصل میں اتبوۃ اس آنے والی چیز کو کہتے ہیں جو کسی دوسری چیز سے حاصل ہو کر آئے لہٰذا سے مصدر جمعنی فاعل ہے۔ادض كثيرةالاباء زرخيزز مينجس ميس بكثرت پيدادار مو-اورآيت كريمة "إنَّهُ كَانَ وَعُدُدُهُ مَأْتِيًّا " (مورة مريم آيت نبر 61) بيتك الكاوعده آيا مواج-میں ماتیا (قل) اتیتہ سے اسم مفعول کا صیغہ ہے بعض علاء کا خیال ہے کہ یہاں ماتیا بمعنی آتیا ہے (یعنی مفعول جمعنی فاعل) ہے گمرییے صحیح نہیں ہے کیونکہ محاورہ میں اتبت الامر واتبانی الامر دونوں طرح بولا جاتا ہے اتبتہ وبکذا واتبتہ کذا۔ · کے معنی کوئی چیز لانایا دینا کے ہیں قرآن میں ہے۔ "وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِها " (سورة البغرة آيت مبر 25)

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

اوران کوایک دوسرے کے ہم شکل میوے دیتے جائیں گے۔

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تغسير بيضاوى (٥٠٥) جمايتي ٢٠٨ " فَلَنَأْتِيَنَّهُمُ بِجُنُودٍ لَا قِبَلَ لَهُمُ بِهَا " (سورة السل آيد مبر 37) ہم ان پرایسے شکر سے حملہ کریں کے جس سے مقابلہ کی ان میں سکت نہیں ہوگی۔ " مُلْكًا عَظِيمًا " (سورة النساء آيت نمبر 54) اور سلطنت عظيم بهي بخشي تقى -جن مواضع میں کتاب الی کے متعلق آتیدنا (صیغہ معروف متکلم) استعال ہوا ہے وہ او توا (صیغہ مجہول غائب) سے ابلغ ب ( كيونكه ) اوتوا كالفظ بهى ايس موقع پر استعال موتاب -جب دوسرى طرف تقبوليت نه موكر آتيد اكا صيغه اس موقع پراستعال ہوتا ہے جب دوسری طرف سے تبولیت بھی پائی جائے اور آیت کریمہ، "آتُونِي زُبَرَ الْحَلِيلِ" (سورة الكهد آيت مبر 96) توتم لوب كه بزب بز ب ظرب لا دَ-میں ہمزہ نے الف موصولہ (انتونی) کے ساتھ پڑھا ہے جس کے معنی جینونی کے ہیں۔ الایتاء (افعال) اس کے معنى اعطاء يعنى دينا اور بخشاب بين قرآن بالخصوص صدقات ك دين پريدلفظ استعال مواب چنانچه فرمايا: " وَاَقَامُوا الصَّلَاةَ وَآتَوُا الزَّكَاةَ "(سورةالبقرة آيت نمبر 277) ادرنماز قائم کریں اورزکوۃ دیں۔ " وَإِقَامَ الصَّلَاقِ وَإِيتَاءَ الزَّكَاةِ " (سورة الإنبياء آيت نمبر: 73) اور نماز ير صف اورزكوة دين كاحكم بعيجا. " وَلَا يَعِلَّ لَكُمُ أَنْ تَأْخُذُوا عِتَا أَتَيْتُهُوهُنَّ "(سورةالبقرةآيت مر 229) اور بیجا نزئیں ہے کہ جومبرتم ان کودے چکواس میں سے کچھ داپس لےلو۔ " وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِنَ الْهَالِ " (سور قالبقرة آيت مرد 247) اوراسے مال کی فراخی نہیں دی گئی۔ لفظ سورة ت كيامراذ ب؟ السورة

کے معنی بلند مرتبہ کے ہیں۔ اور سورة العدینة کے معنی شہر پناہ کے ہیں اور سورة القرآن (قرآن کی سورت) یا توسور العدینة سے ماخوذ ہے کیونکہ سورة کی شہر پناہ کی طرح قرآن کا احاطہ کئے ہوئے ہیں اس لئے آہیں سورة القرآن کہا جاتا ہے اور یاسورة بمعنی مرتبہ سے مشتق ہے، اور سورة بھی منازل قمر کی طرح ایک منزلة ہے اس لئے اسے سورة کہا جاتا ہے اور ب دونوں اشتقاق اس دفت ہو سکتے ہیں جب اس میں واؤ کو اصلی مانا جائے کیکن اگر اسے اصل میں سورة مہوز مانا جائے تو بیر اسارت سے مشتق ہوگا جس کے معنی کچھ باقی چھوڑ دینے کے ہیں اور سورة بھی چونکہ قرآن کا ایک مکڑا اور حصہ ہوتی ہو کا

تغسير بيضاوي (س) سُوْرَقُالْبَعَرَةُ لى اسى سورة كماجا تاب اور آيت: " سُورَةُ أَنْزَلْناها " (سورقالبور آيس مبر 1) بدایک سورة ب جسم نے نازل کیا۔ میں سورة یے مرادا حکام وظلم ہیں۔ لفظ دعا كامعنى: (دعو)الدعاء(ن)(Blessing,Prayer) کے معنی ندا کے ہیں مگر مندا کا لفظ بھی صرف یا آیا وغیرہ ہاحروف ندا پر بولا جاتا ہے۔ اگر چدان کے بعد مناد ی مذکور نہ ہو لمیکن دعاء کالفظ صرف اس دقت بولاجا تا ہے جب حرف ندا کے ساتھ اسم (منادی) بھی مزکور ہوجیسے یا فلان کیم یہ دونوں یعن دعاءاورنداءایک دوسرے کی جگہ پر بولے جاتے ہیں۔قرآن میں ہے: " كَمَثَل الَّنِي يَنْعِقُ بِما لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعاءً وَنِداءً" (سورة البقرة آيت مر 171) ان کی مثال اس مخص کی تی ہے جو کسی ایسی چیز کوآ واز دے جو یکاراورآ واز کے سوا کچھ ندین سکے۔ تحقيق لفظِشهيد شهيد يبطى بمعنى شامىد يعنى كوادة تاب چنانچي آيت "مَعَها سائِقٌ وَشَهِيْلٌ "(سورةق آيت نمبر 21) اس کے ساتھ ایک ہائلنے دالا اور ایک گواہ۔ میں شہید بمعنی گواہ ہی ہے جواس کے لئے یااس پر گواہی دیگا۔ اى طرح آيت كريمه: " فَكَيْفَ إذا جِئْنا مِنْ كُلّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنا بِكَ عَلى هُؤُلاءِ شَهِيدًا " (سورةالنساء ايت مرد) تجلااس دن کیا حال ہوگا جب ہم ہرامت میں سے احوال بتانے والے کو بلائمیں گے اورتم کولوگوں کا حال بتانے کو م واہ طلب کریں گے۔ میں بھی شہید بمعنی شاہد ہی ہے اور آیت کر یمہ؛ " أَوْ ٱلْعَى السَّبْعَ وَهُوَ شَهِيلٌ " (سورة آية نبر 37) كان لكائ اورمتوجهو-کے معنی بیر ہیں کہ وہ جو پچھ سنتے ہیں ان کے دل اس کی شہادت دیتے ہیں۔ بخلاف ان لوگوں کے جن کے متعلق فرمایا :\_*ද\_* 

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تفسير بيضاوى (درى) ٢٠٠ " أُولَيْكَ يُناحَوْنَ مِنُ مَّكَانِ بَعِيْدٍ " (سورة فصلت آيت مرد4) ان کو ( کویا ) دورجگہ ہے آواز دی جاتی ہے۔ اورا يت كريمه: " أَتِّم الصَّلاةَ . . إِنَّ قُرُ آنَ الْفُجُرِ كَانَ مَشْهُودًا " کیونکہ مج کے وقت قر آن کا پڑھنا موجب حضور ملائکہ ہے۔ اس میں قرآن کے مشہود ہونے کے معنی بیر بیں کہ اس کی قرات کرنے والے پر شفاء رحمت ، توفیق ، سکینت اور ارواح نازل ہوتی ہیں۔ <sup>ج</sup>ن کا کہ آیت ؛ "وَنُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْآنِ ما هُوَشِفاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ "(سورةالاسراء آيت مدر 82) اورہم قرآن کے ذریعہ سے وہ پچھنازل کرتے ہیں جومومنوں کے لئے شفااور رحمت ہے۔ میں ذکریایا جاتا ہے۔اور آیت: "وَادْعُوا شُهَاء كُمُر " (مورة البقرة آيت نمبر 23) اورجوتمهار مددكار بين أن كوبلالو-میں شہداء کی تغسیر میں مختلف اقوال ہیں جن پر معنی شہادت مشتمل ہے۔ چنانچہ حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہ نے اس کے معنیا عوان یعنی مددگار کے گئے ہیں اور مجاہدہ نے اس کے معنی سید کئے ہیں کہ جوتم چارے حق میں گواہی دیں۔ اور بعض نے شہداء سے وہ لوگ مراد لئے ہیں۔جن کے موجود ہونے کو قابل قدراور معتبر سمجھا جائے یعنی وہ ایسے لوگ نہ ہوں جن کے متعلق کہا گیاہے، مخلَّفون ويقصى الله أمرهمو ... وهم بغيب وفي عمياء ما شعروا وہ پیچھےر ہتے ہیں ادرلوگ اپنے معاملات کا فیصلہ کر لیتے ہیں وہ غیر حاضر ادر بےخبر ہوتے ہیں ادران کواس بات کو علم تك تبين ہوتا۔ اورآيت كريم : "وَنَزَعُنا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ شَهيداً " (سورة القصص آيت عبر 75) اورہم امت میں ہے گواہ نکال لیں گے۔ میں بھی شہید کالفظ انہی معانی پر حمل کیا گیا ہے۔ اور آیت کر یہہ: "وَإِنَّهُ عَلى ذَلِكَ لَشَهِيكٌ" (سورة العاديات ايت مرر 7) اوردہ اس سے آگاہ مجمی ہے۔ " أَنَّهُ عَلى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيلٌ" (سورة فصلت آيت مرد3) کہ تمہارا پر دردگار ہر چیز سے باخبر ہے۔ " وَ كَفِي بِاللهِ شَهِيدا أَ " (سور النساء آيت مر 79) https://archive. naibhasanattari

تغسيربيطاوي((ر)) شورة التقرة اوراللدكاني بيكواه. میں اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ تن تعالی سے کوئی چیز تو بیں ہے۔ جیسا کہ فرمایا: "لا يَحْقى عَلَى الله مِعْهُمُ شَى لا" (سور اخادر آيد مرد 16) اوركونى چيز خدا - فل تيس ر ب ك -" يَعْلَمُ النَّبْرَ وَأَخْلَى " (سورةطه آيت ممبر 7) وەتوچىچى بىيداور بوشىدەبات تك كوجانتا ، علی ہیذال قیباس متعدد آیات ایس ہیں جواس معنی (یعنی علم باری تعالیٰ کے محیط ہونے) پر دال ہیں۔اور قریب المرگ مخص کو بھی شہید کہا جاتا ہے کیونکہ اس کے پاس فرشتے حاضر ہوتے ہیں، چانچا يت كريم :"تَتَنَوَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلائِكَةُ آلَا تَخافُوا ... الآية "(سودة نصلت آيت مدر 30) ان پرفر شتے اتریں کے اور کہیں گے کہ خوف نہ کرد۔ میں بھی ای معنی کی طرف اشار ہ فرمایا ہے۔ اورفرمايا: "وَالشُّهَاء عِنْكَ رَجِّهِم لَهُمُ آجُرُهُمُ "(سورة الحديدايت مهر 19) اوراپنے پر دردگار کے نز دیک شہید ہیں ان کے لئے ان کے اعمال کا صلہ ہوگا۔ اور شهداء کوشهداء یا تواس لئے کہاجاتا ہے کہ وہ حالت نزع میں ان تعتوں کا مشاہدہ کر لیتے ہیں جواللہ تعالی نے ان کے لئے تیار کی ہیں اور یا اس لئے کہ ان کے ارواح باری تعالیٰ کے ہاں حاضر کئے جاتے ہیں ۔جیسا کہ فرمایا: ٣ وَلا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ آمُواتاً بَلُ آحْياءً عِنْدَ رَبِّهِم يُوْزَقُونَ فَرِحِينَ بِما آتاً جُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ " (سورة آل عمران آيت نمبر 169-170) اور جواللد کی راہ میں مارے گئے ہرگز انہیں مردہ نہ خیال کرنا بلکہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ میں روزی پاتے ہیں۔شادہیں اس پرجواللد نے انہیں اپنے فضل سے دیا۔ اورا يت كريم : "والشُّهَاء عِنْكَ رَبِّهِمُ لَهُمُ أَجُرُهُمُ أَ" (سورة الحديد آيت مدر 19) گواہ اپنے رب کے پہاں ان کے لئے ان کا تو اب-بهی اسی معنی پردلالت کرتی ہے اور آیت کر ہے، " وَشَاهِبِ وَمَشْهُودٍ" (سور 8البروج آيت مير 3) ادراس دن کی جوگواہ ہےاوراس دن کی جس میں حاضر ہوتے ہیں۔ میں بعض نے کہا ہے کہ مشہود سے یوم جمعہ مراد ہے اور بعض نے یوم عرفہ مرادلیا ہے۔اور بعض نے یوم قیامت اور https://archive.org/c asanattari

سُوْرَقَالْبَعَرَةُ MIT 25 Ma تفسيربيضاوي(٧٧) شاهد ، برو ومخص مراد بوسکتا ، جواس روز میں ماضر بوگا اور آیت کر یہ: " يَوَهُر مَشْهُودٌ " (سور تعود آيت مرد 103) اور یکی وہ دن ہےجس میں خدا کے روبر وحاضر کئے جاتمیں سے۔ يس مشهود بمعنىمشاهد باوراس يستنبيه بكذوه ون ضرور آكرر بكا-التشهد كمعنى ، اشهدان لااله الاالله واشهدان محمدا رسول الله پڑ منے کے ہیں اور غرف میں تشہد کے معنی التحیات اور ان اذکار کے ہیں جو حالت تشہد (جلسہ ) میں پڑ ھے جاتے صدق كالمتخل: (صدق)الصدق. (Truth) بدایک الکذب کی ضد باصل میں بددنوں تول کے متعلق استعال ہوتے ہیں خواہ اس کا تعلق زمانہ ماضی کے ساتھ ہویا مستغلب کے ۔ دعدہ کے تبیل سے ہویا وعدہ کے تبیل سے نہ ہو۔الغرض بالذات ریتول ہی کے متعلق استعال ہوتے ہیں پھر تول م بھی *مرف خبر کے لئے آتے ہیں اور اس کے ماسوا دیگر اصناف کلام میں استعال نہیں ہوتے اس لئے ارشاد ہے۔* " وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا " (سودة النساء ايت مبر 122) اورخدات زياده ده بات كاسچاكون موسكتاب. نوٹ: اس آیت میں مذکوت باقی الفاظ کی تحقیق گزرچکی ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 24] فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ أُعِدَّت لِلْكافِرِينَ (24) · پیمرا کر نہ لاسکواور ہم فرمائے دیتے ہیں کہ ہرگز نہ لاسکو گے تو ڈرواس آگ سے جس کا ایند صن آ دمی اور پتھر ہیں تیارد کمی بے کافروں کے لئے'۔ فَإِنْ لَمُ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ لما بين لهم ما يتعرفون به أمر الرسول صلّى الله عليه وسلّم وما جاء به، وميز لهم الحق عن الباطل، رتب عليه ما هو كالفذلكة له، وهو أنكم إذا اجتهدتم في معارضته وعجزتم جميعًا عن الإتيان بما يساؤيه أويدانيه، ظهر أنه معجز والتصديق به واجب، https://archive asanattari



سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

تفسيربيضاوي (،رى)

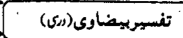
فأمنوا به واتقوا العذاب المعدلين كذب، فعبر عن الإتيان المكيف بالفعل الذى يعمر الإتيان وغيرة إيجازاً، ونزل لازمر الجزاء منزلته على سبيل الكناية تقريراً للمكنى عنه، وتهويلاً لشأن العناد، وتصريحاً بالوعيد مع الإيجاز، وصدر الشرطية بإن التى للشك والحال يقتضى إذا الذى للوجوب، فإن القائل سجانه وتعالى لم يكن شاكاً في عجزهم، ولذلك نفى إتيانهم معترضاً بين الشرط والجزاء تهكماً بهم وخطاباً معهم على حسب ظنهم، فإن العجز قبل التأمل لم يكن محققاً عندهم. وتُفْعَلُوا جزم ب لَمَ لأنها واجبة الإعمال مختصة بالهضارع متصلة بالمعبول، ولأنها لما صيرته ماضياً

وحرف الشرط كالداخل على المجموع فكأنه قال: فإن تركتم الفعل، ولذلك ساغ اجتماعهما. وَلَنْ كلا في نفى المستقبل غير أنه أبلغ وهو حرف مقتضب عند سيبويه والخليل في إحدى الروايتين عنه، وفي الرواية الاخرى أصله لا أن، وعند الفراء لا فأبدلت ألفها نوناً. والوقود بالفتح ما توقد به النار، وبالضم المصدر وقد جاء المصدر بالفتح قال سيبويه:

وسمعنا من يقول وقدت النار وقوداً عاليا، والاسم بالضم ولعله مصدر سمى به كما قيل: فلان نخر قومه وزين بلدة، وقد قر به والظاهر أن المراد به الاسم، وإن أريد به المصدر فعلى حذف مضاف أى: وقودها احتراق الناس، والحجارة: وهى جمع جر. كمالة جمع جمل وهو قليل غير منقاس، والمراد بها الاصنام التى نحتوها وقرنوا بها أنفسهم وعبدوها طمعًا فى شفاعتها والانتفاع بها واستدفاع المضار لمكانتهم، ويدل عليه قوله تعالى: إنَّكُمْ وَما تَعُبُدُونَ مِنْ دُونِ الله حصبُ جَهنَّمَ. عذبوا بما هو منشأ جرمهم كما عذب الكافرون بما كنزوة. أو بنقيض ما كانوا يتوقعون زيادة فى منشأ جرمهم كما عذب الكافرون بما كنزوة. أو بنقيض ما كانوا يتوقعون زيادة فى تحسر هم. وقيل: الذهب والفضة التى كانوا يكنزونها ويغترون بها، وعلى هذا لم يكن تتصيص إعداد هذا النوع من العاراب بالكفار وجه، وقيل: حجارة الكبريت وهو تتقد بما لايتقد به غيرها، والكبريت تتقد به كل نار وإن ضعفت، فإن صح هذا عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فلعله عنى به أن الاحجار كلها لتلك النار كالحبارة

تفسير بيضاوى (٥٦) جا ٢٠٠٠ سُوْرَةُ الْبَعْرَةُ الكبريت لسائر النيران. ولما كأنت الآية مدنية نزلت بعدما نزل بمكة قوله تعالى في سورة التحريم نَاراً وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجارَةُ. وسمعوه صح تعريف النار. ووقوع الجملة صلة»باز اعها «فإنها يجب أن تكون قصة معلومة. " پھرا گرنہ لاسکواور ہم فر مائے دیتے ہیں کہ ہر گزینہ لاسکو گے تو ڈرواس آگ سے جس کا ایندھن آ دمی اور پتھر ہیں" ماقیل آیت کریمہ میں ایسی چیز وں کابیان ہواجن کے ذریعے دہ نبی کریم کی نبوت دشریعت کی پیچان کر سکتے ہیں۔اوران کی آسانی کے لئے حق کو باطل سے علیحدہ کردیا۔اسآیت میں خلاصہ کلام پیش کیا جارہا ہے کہ وہ اپنے تمام مددگاروں کو بلا کو پوری کوشش کرلیں کہ اس کلام کی مثل لا ؤ۔ پھرجب وہ عاجز آجا نمیں توقر آن کریم کے تن ہونے کوشلیم کرلوا دراس پر ایمان لا ؤ۔ادر اس کلام کے پیش کرنے والے کو بچانی تسلیم کرلو۔ ورنہ اس عذاب کے لئے تیار ہوجا ؤ۔ جو کا فروں کے لئے تیار کیا گیا ہے۔ اور وہ آگ کاعذاب انتاشدید ہے کہ اس کا ایندھن انسان اور پتھر ہوں گے، ماقبل کلام کے تقاضا کے مطابق اس مقام پر، فأن لمرتاتوا فلن تأتوا ہونا چاہئے تھالیکن اتیان کا وقعل جو بسورة کے ساتھ مقید ہے اس کو عل کے ساتھ تعبیر کیا گیا۔ جو عام ہے اتیان اور اس کے علاد ہوہ سب کو شامل ہے۔ اس کی حکمت ایجاز اور اختصار ہے اور اس مقام پر چاہے تو بیتھا جو جو اب شرط ، فأمنوابهواتر كوالعناد ذكركياجا تاليكن يهال، لازم الجزاء فاتقوا النار التي الى آخرة بطور کنامیذ کرکیا گیا ہے اور وہ لازم سے ملز وم کی طرف انتقال ہے تا کہ کمنی عنہ ثابت ہوجائے اور عناد کی ہولنا کی ظاہر ہو جائ اوراختصار كساته وعيدكى تصرح جوجائ یہاں جملہ شرطیہ کا آغاز اس ترف کے ساتھ کیا گیا ہے جو شکلم کے شک کوظام کرتا ہے۔ اور وہ ان ہے۔حالانکہ سیاق و ساق کا تقاضابہ ہے کہ یہاں کمہ شرطاذا ذکر کیاجاتا۔جویقین کا فائدہ دیتا ہے کیونکہ متکلم اللہ کریم کی ذات ہے جس کوان کا اس کے مقابلے میں کلام نہ لانے میں ذرا برابرشک نہ تھا اور ان کا عجز مسلم تھا اس وجہ سے اللہ کریم نے شرط اور جزاء کے درمیان بطور جمله معتر ضدان کے کلام نہلانے کی تفی ذکرفر مادی ہے اس کی وجہ کفار کا مذاق اڑا نا اور اس کے ساتھ طنز کرنامقصود تھا۔اور بیہ ظاہر کرنا تھا کہ دہ کتنے جاہل اور نا دان ہیں کہ دہ اس چیز کوشک کی نظر سے دیکھتے ہیں جس کا وہ جواب دینے سے قاصر ہیں ۔ اور اس کے انسانی کلام نہ ہونے کوبھی تسلیم کر چکے ہیں۔ پھر بھی وہ اسے اللہ کریم کا کلام تسلیم نہیں کرتے۔ نوث: اس مقام پر کلمه شرط ان ذکر فرما یا متکلم کے شک کوظاہر کرتا ہے اور اذ اذ کر میں فرمایا جومتکلم کے یقین کوظاہر کرتا،

940 Colored TIO Zotion فالترابي تفسيربيضاوى (درى) سؤرة البقرة اس کی دووجو ہات تھیں۔ (1) پیانداز تکلم بطورطنز اختیار کیا ہے تا کہ بینظاہر ہوجائے کہ وہ ایسے عقل کے اند سے ہیں کہ جس کلام کاحق ہونا اظہر من الشمس ب- ا- شك كى نظر - ديم يس با -(2) ان کالفظ کفار کے شک کوظاہر کرنے کے لئے بیان کیا گیا ہے، نہ کہ متکلم کے فٹک کوظاہر کرنے کے لئے کیونکہ کا فر لوگ اس کی مثل کلام پیش کرنے سے عاجز آنے میں شک کرر ہے تھے۔اورانہوں نے ابھی تک اس میں تد بر ہی نہیں کیا تھا اس لئے وہ پریشان بتھے کہ وہ ایسا کلام پیش کرنے سے عاجز ہیں یانہیں۔ یہاں ایک سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ ان لیہ تفعیلوا کے جملیہ میں تفعلوا کا عامل ان شرطیہ ہے۔ پالم تافیہ ہے۔ امام بیضاوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ تفعلوا کا عامل کم ہے ان تہیں جس کی چندوجو ہات درج ذیل ہیں۔ اللہ تفعلوا کے قریب بے بنسبت ان کے اور عامل قریب عمل کرنے کا زیادہ حق دار ہوتا ہے۔ کہ لم کامل واجب ہوتا ہے۔ادر وہ ہمیشہ عل مضارع پر ہی داخل ہوتا ہے۔جبکہ ان کا اپنے مابعد میں عمل جائز ہوتا ہےاوروہ جملہ اسمید پر بھی داخل ہوتا ہے۔ اس لئے تفعلوا کا عام کم ہی ہوگا۔ الم البيخ ما بعد ك ساتھ ل كرمعل ماضى منفى كامعنى ديتا ہے۔ کویا کہ وہ تعل کاجزء ہے اس کے حرف ان، لہا وراس کے مابعد قعل کے مجموعہ پر داخل ہوگا اور عبارت اس طرح ہوگی۔ ان تركتم الاتيان ... الى اخرى اس لئے ان دونوں کا جماعجا تز ہے۔ کو یا ان دونوں کے مجموعہ پر داخل ہے۔ رف آرم، کی تحقیق: بہلا کی <del>طرح زمانہ ستقبل میں فعل کی نفی کرنے ک</del>ے لئے اور اس میں تاکید پیدا کرنے کے لئے ذکر کیا جاتا ہے اور بیلا سے زیادہ بلیخ ہےاس کی اصل میں دوتول ہیں ،سیبو یہ اور خلیل نحوی کی ایک روایت کے مطابق بیچرف مرتجل ہے( یعنی کسی سے ماخوذ نہیں ) ادرخلیل بحوی کے بز دیک بیاصل میں لا ان تھا ان کے ہمزہ کو کثرت استعال کی وجہ سے گرا دیا اور اجتماع ساکنین سے الف کوبھی گرادیا تولن ہو گیا۔فراء کے نز دیک اصل میں لام تھااالف کونون سے بدل دیا تولن ہو گیا ہو "الدار " یہاں اس کومعرفہ اس لیے ذکر کیا کہ سورہ تحریم جو مکہ میں نازل ہوئی اس میں اس کا ذکر ہو چکا ہے اور اس کی طرف اشارہ کر نامقصود ہے گویا بید قصہ ان میں مشہور تھا۔ "وقود" واؤ کے ضمہ کے ساتھ بمعنی ایندھن ،اور واؤ کے فتحہ کے ساتھ مصدر ہے جس کا مطلب آگ جلانا ہے۔



"الحجارة" اس کامفردالحجر بادراس کامعنی پتھر ہے۔تمریباں اس سے مراد کفار کے معبودان باطلہ ہیں جن کوانہوں نے پتھروں سے تراش کر بنایا ہوا تھا۔ ادران کی پوجا کرتے تھے۔ ادرانہی سے امیدیں بھی دابستہ کرتے تھے۔ ادران کافروں کوہان کے معبودوں کے ساتھ عذاب دینے کی وجہ یہی ہے کہ دہ ان کے کفر دشرک کا سبب تھے۔چس طرح سونے ادر چاندی کی زکو قرادا زرکے دالوں کوسونا ادر چاندی پکھلا کرانہی کے ساتھ مزادی جائے گی۔

ik rin Xil

سُوْرَقُالُبَقَرَقُ

کفار کے اس خیال کورد کرنے کے لئے ان کے بیرخداان کی کوئی مدد کر سکتے ہیں یا انہیں عذاب سے بچا سکتے ہیں بلکہ بیتو الثاان کے لئے شدید ترین عذاب ہوگا۔

حجارة كادوسرامعنی سونااور چاندی ہے لیکن اس صورت میں اس عذاب کی کفار کے ساتھ تخصیص نہیں ہوگی کیونکہ سونااور چاندی کی زکو ۃ نہ دینے والے مومنوں کو بھی اس کے ساتھ سزادی جائے گی۔ س

گندھک دالے پتھرجن کے ساتھ آگ روٹن کی جاتی ہے،لیکن امام بیضا وی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ یہاں اس کے ساتھ خاص کر نابغیر دلیل کے ہے۔اس پر کوئی دلیل نہیں۔اور آیت کے مقصود کے خلاف ہے۔ م

أُعِنَّتُ لِلْكَافِرِينَ

هيئت لهم وجعلت عدة لعذابهم. وقرم: »أعتدت« من العتاد يمعنى العدة، والجملة استئناف، أو حال بإضمار قدمن النار لا الضمير الذى فى وقودها، وإن جعلته مصدراً للفصل بينهما بالخبر. وفى الآيتين ما يدل على النبوة من وجوه:

الاول: ما فيهما من التحدى والتحريض على الجدوبذل الوسع في المعارضة بالتقريع والتهديد، وتعليق الوعيد على عدم الإتيان بما يعارض أقصر سورة من سور القرآن. ثم إنهم مع كثرتهم واشتهارهم بالفصاحة وتهالكهم على المضادة لم يتصدوا لمعارضته، والتجؤوا إلى جلاء الوطن وبذل المهج.

الثانى: أنهما يتضمنان الإخبار عن الغيب على ما هو به، فإنهم لو عارضوة بشيء لامتنع خفاؤة عادة سيما والطاعنون فيه أكثر من الزابين عنه في كل عصر. المال هن أنه صلّ الله عليه عسلّ عبل شلك في أو خليا حماج مثل السلّ من

الثالث: أنه صلّى الله عليه وسلّم لو شك في أمرة لما دعاهم إلى المعارضة بهزة المبالغة، مخافة أن يعارض فتدحض حجته.

وقوله تعالى: أُعِنَّتُ لِلْكَافِرِينَ دل على أن النار مخلوقة معدة الآن لهم.

تفسير بيضاوى (درى) جاند المحتجر الم

ترجمه

). A

اور وہ آگ جوکافروں کے لئے تیار کی تمی ہے۔ اور بیکافروں کی سزا کا انظام ہے۔ اور "أعدت" کو "اعتدت" کر کے بھی پڑھا گیا ہے۔ اس وقت بی عتاد " مشتق ہوگا جو "عدة" کے معنی میں ہے اور "عدة" اس ساز وسامان کو کہا جاتا ہے۔ جو مشکلات میں بحچا ؤ کے لئے تیار کیا جاتا ہے چیے گھوڑ اوغیرہ اور ترکیب کلام میں بیدیا تو جملہ متانفہ ہے یا "النار " سے حال ہے اگر اسے حال بنایا جائے تو اس سے پہلے" قد " محذوف ہوگا۔ "وقود ہا " کی " ہا" ضمیر سے اسے حال بنانا جا تر نہیں، جبکہ مصدر کو "وقود "کو مصدر کے معنی میں کیا جائے کیونکہ اس صورت میں حال اور ذوالحال کے درمیان خبر کے ساتھ فاصلہ لازم آتا ہے جو کہ "الناس" اور "الحجارة"

<u>Stol</u>

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

مذکورہ بالا دونوں آیات نبی کریم ملاظ تي کر کم مقدر کر کی خرج سے دلالت کرتی ہے۔ ان میں سے تین سے بین ،

اس سے ثابت ہوا کہ کوئی بھی اس کلام کی مثل نہیں لاسکتا کیونکہ بیکلام تق ہے اور اس کو نبی کریم ملاظ آیا جر لے کرآئے جو کہ غائب تھااور غائب کلام کا آپ پرنازل ہونا آپ کے نبی ہونے کی دلیل ہے۔

2۔ نبی کریم ملائظ تیز ہم نے "لن تفعلوا "کہ کر غائب کی خبر دی اور یہ پیشین کوئی فرما دی کہ وہ ایسا کلام تبھی بھی نہیں لا سکتے ،اور یہ پنج آج تک بھی موجود ہے جس کا کوئی بھی مقابلہ نہ کر سکا۔

3۔اگر نبی کریم ملی طلی کی کو ذرا برابر بھی شک ہوتا وہ اس کی زور دارا نداز میں چیلنج نہ فرماتے اس ڈرے کہ کہیں اس کے جواب میں کلام پیش کر کے آپ کی دلیل کو باطل ہی نہ کردے۔

لہذا ثابت ہوا کہ جہنم اب مخلوق ہے اور وہ کفار کے لئے تیار کردی گئی ہے۔

حرف لم كااستعال:

(لم (حرف)لم کے بعد اگر چہ فل سنغتبل آتا ہے کیکن معنوی اعتبارے ووات ماضی منفی بنادیتا ہے۔اوراس پر ہمز واستفہام تقریر کے

سُوُرَةُ الْهَقَرَةُ تغسيربيضاوي(‹رى) لے آنا ہے۔ چنانچ قر آن میں ہے: " أَكْمُر نُوَبِّكَ فِينا وَلِيلاً " (سور قالمعراء آيت ممر 18) کیا ہم نے لڑکین میں تمہاری پرورش میں کی تھی۔ فعل كالمعنى: (فعل) الفعل (Verb) کے معنی سی ان انداز کی طرف سے ان اندازی کے ہیں۔ عام اس سے کہ دہ تا شیر عمد گی کے ساتھ ہویا بغیر عمد گی کے ہوا در علم سے ہو یا بغیر علم کے قصد آکی جائے یا بغیر قصد کے پھر وہ تا ثیر انسان کی طرف سے ہو یا دو سے حیوانات ادر جمادات کی طرف سے ہو یہی معنی لفظمل کے ہیں۔ لفظوقئ كامفهوم: (وقى)وقى (ض) (Fear of ALLAH, Piety) وقايتدووقاء كمعنى كسى چيزكومفراورنقصان بينجاف والى چيزول سے بچانا كي بي - چنانچ قرآن مي ب: " فَوَ قَاهُمُ الله " ( سورة الانسان آيت نبر 11 ) توخد الن كوبياليكار التقوكي اس کے اصل معن تفس کو ہراس چیز سے بچان کے جی سے گزند پنینے کا اندیشہ ہولیکن کبھی تھو تھو ی اور خوف ایک دوس کے معنی میں استعال ہوتے ہیں۔ قرآن میں ب "فَمَن اتَّقى وَأَصْلَحَ فَلا خَوُفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ "(سودةالاعراف آيت نمبر<sup>35</sup>) جوَحَصَ ان پرایمان لا کرخدا ہے ڈرتا رہے گا ادراپنی حالت درست رکھے گا۔ایسے لوگوں کو نہ چھ خوف ہوگا ادر نہ دہنمناک ہوں گے۔ "وَوَقَاهُمُ عَلَابَ الْجَحِيمِ " (سور قالد ان آيت مر 56) اوراللدف أنہيں آگ كے عذاب سے بچاليا۔ " وَما لَهُمُ مِنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ واقِ" (سورة الرعد آيت مهر 34) ، اورانہیں اللہ سے بچانے والاکوئی نہیں۔ " ما لَكَ مِنَ الله مِن وَلِي وَلا واق" (سودة الرعد آيب مدر 37) تواللد کے آگے نہ تیراکوئی حمایتی ہوگا نہ بچانے والا۔

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

ی تغسیر بیضاوی (۲٫۷)

" قُوا أَنْفُسَكُمُ وَأَخْلِيكُمُ نَاداً" (سودةالتعريد آيسه مرد) ايخ آپ كواورا پن الل ميال كوآتش جنم سے بچاؤ۔ ناركى تعريف:

(نور) نار (Fire, Flame) اس شعله کو کہتے ہیں جو آنکھوں کے سامنے ظاہر ہوتا ہے۔ قر آن میں ہے: " اَفَرَ اَیَتَ حُر النَّارَ الَّتِی تُورُونَ" (سور قالوا قعة آیت نمبر 71) تو بَعلا بتا وَتووہ آگ جوتم روش کرتے ہو۔

حجر کے کہتے ہیں؟: (حجر)الحجر (Stone) سخت پھر کو کہتے ہیں اس کی جمع اتجار دحجارۃ آتی ہےاور آیت کر یہہ: "وقو دُها النَّاسُ وَالْحِجارَةُ" (سورة البقرة آیت نمبر <sup>24</sup>) جس کا ایند صن آ دمی اور پھر ہون گے۔ شخصیق لفظ عدد:

(عدد)العدد (Number)

الاعداد تیار کرنا مہیا کرنا بیند ہے جیسے سقی ہے اسقاء اور اعدد ت هذا لک کے معنیٰ ہیں کہ یہ چیز میں نے تمہارے لئے تیار کردی ہے کہ تم اے ثار کر سکتے ہوا ورجس قدر چاہوا ک سے صب ضرورت لے سکتے ہو قرآن میں ہے: "وَاَعِدُوا لَهُ هُمْ مَا اسْتَطَعْتُهُ " (سورة الانغال آیت نمبر <sup>60</sup>) اور ان سمے لئے تیار رکو جو تو تشہیں بن پڑے۔ "اُول یہ تی آغت ڈیا لَهُ هُمْ عَدَا باً اَلَیماً" (سورة النساء آیت نمبر <sup>18</sup>) ایسے لوگوں کے لئے ہم نے عذاب المی تیار کر رکھا ہے۔ "وَاَعْتَدُ مَا لَمَتَ نَ مَنْ بَ " (سورة الانعال آیت نمبر <sup>18</sup>) اور ہم نے جند لانے اللہ میں المور قالد ماد آیت نمبر <sup>11</sup>) اور ہم نے جند نے والوں کے لئے دوز خین ارکر رکھا ہے۔ اور آیت کر بیہ: "وَاَعْتَدَ مَتْ لَهُنَ مُتَ لَکُمَ الْ (سورة يوسف آيت نمبر <sup>10</sup>) اور ان کے لئے ایک مفل مرتب کی۔

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ م تفسیر بیضاوی (دری) م تحری ۲۰۲۰ کی تو میں بعض نے کہا ہے کہ اعتدت بھی ای (عد) سے ہے اور آیت کریمہ: تم روز وں کا شار پورا کرلو۔ " وَلِتُكْمِلُوا الْعِدَة " (سورة البقرة آية نمبر 185) کے معنی کیے ہیں کہتم ماہ رمضان کی گنتی پوری کرلو۔ " أَيَّاماً مَعُلُوداتٍ " (سورةالبقرة آيت مبر 184) محمنی کے چندروز میں ماہ رمضان کی *طر*ف اشارہ ہے۔ اورا يت كريمه: " وَاذْ كُرُوا الله فِي أَيَّامٍ مَعْدُوداتٍ " (سرة الترة آيت نمر 203) اوراللہ کی یا دکر و گئے ہوئے دنوں میں۔ میں سے عید قربان کے بعد کے تین دن مراد ہیں اور معلومات سے ذوالحجہ کے دس دن بعض فقہاء نے کہا ہے کہ ایا م معدود ہ سے یوم النحر اور اس کے بعد کے دودن مراد ہیں اس صورت میں یوم النحر بھی ان تین دنوں میں شامل ہوگا۔ العداد اس مقرر دفت کو کہتے ہیں جس میں بیاری کا دورہ پڑتا ہو۔ حضور ہی کریم متل الم از ای از الت امة خیبر تعادنی کہ خیبر کے دن جومسوم کھانا میں نے کھایا تھا اس کی زہر بار بار تودکرتی رہی ہے عدان الشنبی کے معنی کسی چیز کے موسم یاز مانہ کے ہیں۔ نوث: كفراورناس كامعنى كزر چكاب-[سورة البقرة (2) : آية 25] وَبَشِّرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِٰلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجُرِى مِنُ تَحْتِبَا الْأنهارُ كُلَّما رُزِقُوا مِنْها مِنْ تَمْرَةٍ دِزُقاً قِالُوا هٰذَا الَّذِى دُزِقْنا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشابِها وَلَهُمُ فِيها آزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمُ فِيها خالِدُوْنَ (25) ''اورخوشخبری دے انہیں جوایمان لائے اورا پچھے کام کئے کہان کے لئے باغ ہیں جن کے پنچے نہریں رواُں جب ، انہیں ان باغوں سے کوئی پھل کھانے کودیا جائے گاصورت دیکھ کرکہیں گے بیتو وہی رزق ہے جوہمیں پہلے ملا تھا اوروہ (صورت میں) ملتا جلتاانہیں دیا عمیا اوران کے لئتے ان باغوں میں ستھری بیبیاں ہیں اور وہ ان میں ہمیشہ رہی گئے'۔ وَبَشِّر الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمُ جَنَّاتٍ

عطف على الجهلة السابقة، والمقصود عطف حال من آمن بالقرآن العظيم ووصف



سُوْرَقَالْبَغَرَةُ

تفسيربيضاوي(س)

ثوابه، على حال من كفر به، و كيفية عقابه على ما جرت به العادة الإلهية من أن يشفع الترغيب بالترهيب، تنشيطاً لا كتساب ما ينج، وتثبيطاً عن اقتراف ما يردى لا عطف الفعل نفسه حتى يجب أن يطلب له ما يشاكله من أمر أو نهى فيعطف عليه أو على فا تقوا، لأنهم إذا لم يأتوا بما يعارضه بعن التحدى ظهر إعجازته وإذا ظهر ذلك قمن كفر به استوجب العقاب، ومن آمن به استحق الثواب، وذلك يستدعى أن يخوف مؤلاء ويبشر هؤلاء، وإنما أمر الرسول صلى الله عليه وسلّم، أو عالم كل عصر، أو كل أحد يقدر على البشارة بأن يبشر هم. ولم يخاطبهم بالبشارة كما خاطب الكفرة تفخيعاً لشأنهم وإيذاناً بأنهم أحقاء بأن يبشر هم. ولم يخاطبهم بالبشارة كما خاطب الكفرة وقر مني وَبَشِرٌ على البناء للمفعول عطفاً على أعدت فيكون استئنافاً. والبشارة: الخبر

(mri 🕇

السار فإنه يظهر أثر السرور في البَشَرة. ولذلك قال الفقهاء البشارة: هي الخبر الاول حتى لو قال الرجل لعبيدة: من بشرني بقدوم ولدى فهو حر، فأخبروة فرادى عتق أوَلُهُم، ولو قال: من أخبرني عتقوا جميعاً، وأما قوله تعالى:

فَبَشِّرْ هُمْ بِعَنابٍ ٱلِيمٍ فعلى التهكم أوعلى طريقة قوله: تَحِيَّةٌ بينهم ضرب وجيع. (جمه:

وبشر الذين أمنوا... ألخ

کا عطف فا تقوالنار التی .... الغ پر ہے۔تو در یں صورت متنی بیہ دوگا کہ قرآن کریم کے مقابلے میں کلام لانے سے عاجز ہونے اور انہلام نہ قبول کرنے کے سبب عذاب کے متحق ہیں اور جنہوں نے اسلام قبول کر نیا وہ تو اب کے متحق ۔ ای وجہ سے کفار کو دعید اور مسلمانوں کو نوش خبری سنائی گئی اور بیا سختاق مناسبت ہے معطوف و معطوف الیہ کے درمیان۔ پاقبل آیت ہیں جن قبول نہ کرنے والے بد بختوں کا ذکر وانجام بیان ہوا ہے۔ اللہ کریم کی بیعادت وطریقہ ہے کہ جب محقی کا فروں کو عذاب کی دعید سنائی گئی اور بیا سختاق مناسبت ہے معطوف و معطوف الیہ کے درمیان۔ علی کہ فروں کو عذاب کی دعید سنائی گئی اور بیا سختان مناسبت ہے معطوف و معطوف الیہ کے درمیان۔ علی کا فروں کو عذاب کی دعید سنا تا ہے تو اس کے بعد مونین ، اطاعت کرنے والوں کو جنت کی خوش خبری بھی سنا تا ہے اور انعامات عطا کرنے کا دعدہ بھی کرتا ہے۔ تا کہ سامن کی کو دونوں کا انجام معلوم ہوجائے اور وہ و جبرت کی خوش خبری کی میں اللہ کریم کی اللہ کر کی کے معال ہے۔ عطا کرنے کا دعدہ بھی کرتا ہے۔ تا کہ سامن کو دونوں کا انجام معلوم ہوجائے اور وہ و محصول کریں ، یہاں پر بھی اللہ کر کی کے اول ڈرکا بیان کیا اور بعد میں خوش خبری کی کو دیر سائی۔

بشریی طل امرکامیغد ہے اور تبشیر سے مشتق ہے اس کامتنی خوشخبر کی دیتا ہے، پید بشارت سے اخذ ہے اور بشارت اس خبر کو کہتے ہیں۔جس کا اثر چہرے اور رخساروں پر ظاہر ہوا کی لئے کہا جاتا ہے کہ جس آ دمی نے اپنے غلاموں کو کہا مین بیشی نی بقادومہ ول دمی فیھو حر

تفسير بيضاوى (ررى) ٢٠٢٠ ٢٠٠٠ سورة المتقرة تو آزادوبی ہوگا جوسب سے پہلے خبر سنائے گا۔اورجس نے ایسا کہا من اجهر في هذا فهو حر اس صورت میں بیتنے بھی غلام خبر دیں کے سب کے سب آزاد ہوں گے۔ کیونکہ خوشی کا اثر خبراؤں سے ہی دامنے ہے۔ یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ بشات کا معنی خوشخری دینا ہے تو اس آیت سے کیا مراد ہوگا؟ فبشر هم بعداب اليم کیونکہ عذاب کی خبر باعث مسرت نہیں ہوتی۔ اس کاجواب میر ہے کہ بیر کفار کوچڑانے اور بطور استہزاء ہے۔ بشارت کے دومعانی ہے۔ متعارف دغیر متعارف 1 \_متعارف وہ ہےجس سےخوشی کا اثر ظاہر ہوتا ہے 2- غیر متعارف وہ ہے جوٹم زدہ کرنے والی ہے جیسا کہ تول شاعر، تَحِيَّةً بينهم ضرب وجيع. لیعنی ہمارے درمیان پہلاسلام دردنا ک ضرب ہے۔حالانکہ تحیۃ سلامتی کی علامت ہے، نیز بشرکو بُشر ماضی مجہول کا صیغہ پر ها گیاہے اور اس صورت میں اس کا عطف، أعدت للكافرين پری ہوگااوراعدت۔۔۔البے کی مثل پیجی جملہ میتانفہ ہے۔

والصَّالِحاتِ جمع صالحة وهي من الصفات الغالبة التي تجرى مجرى الاسماء كالحسنة. قال الخطيئة:

كَيْفَ الهِجَاءُوما تَنْفَكُ صالحة ... من آل لام بظُهُر العَيْبِ تَأْتِينى وهى من الاعمال ما سوغه الشرع وحسنه، وتأنيعها على تأويل الخصلة، أو الخلة، واللام فيها للجنس، وعطف العمل على الإيمان مرتباً للحكم عليهما إشعاراً بأن السبب فى استحقاق هذه البشارة مجموع الامرين والجمع بين الوصفين، فإن الإيمان الذى هو عبارة عن التحقيق والتصديق أش، والعمل الصالح كالبناء عليه، ولا غناءَ بأيس لا بناء عليه، ولذلك قلما ذكرا منفردين. وفيه دليل على أنها خارجة عن مسمى الإيمان إذ الاصل أن الشىء لا يعطفُ على نفسه ولا على ما هو داخل فيه. إذ الاصل أن الشىء لا يعطفُ على نفسه ولا على ما هو داخل فيه.

سُوْرَقُالْبَغَرَةُ

تفسير بيضاوى (درى)

### لأفعلن.والجنة:

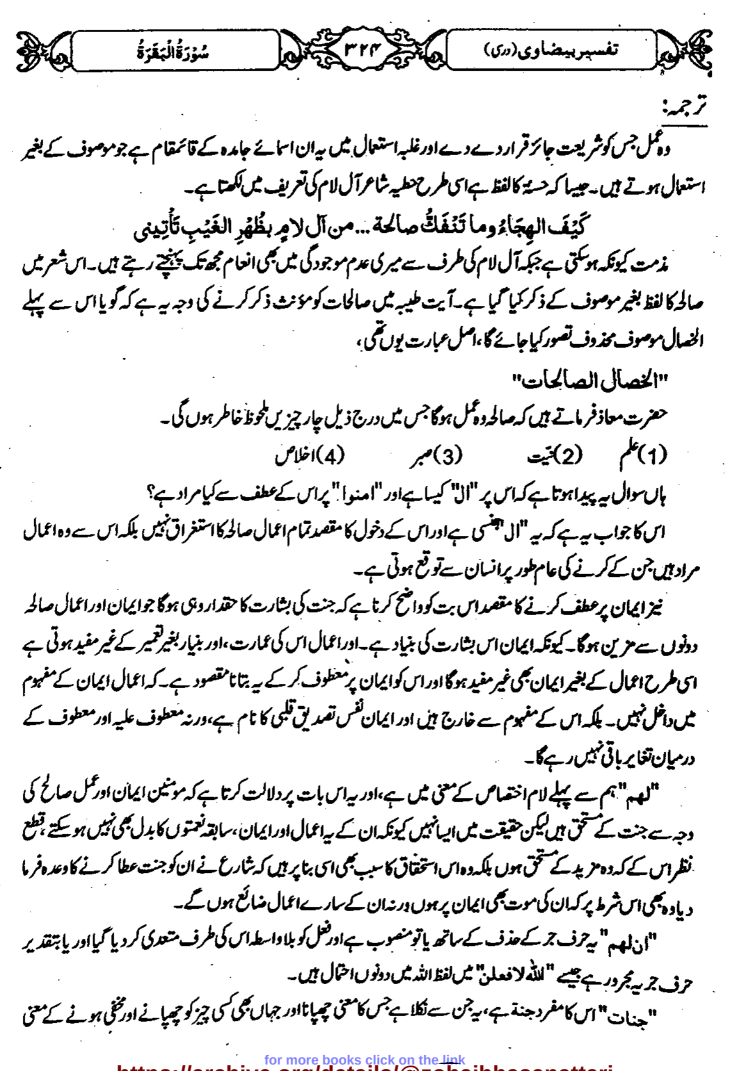
المرةمن الجنوهو مصدر جنة إذا سترة، ومدار التركيب على الستر، سمى بها الشجر المطلل لالتفاف أغصانه للمبالغة كأنه يسترما تحته سترة واحدة قال زهير:

كَأَنَّ عَينى فى غَربى مقتلة ... من النواضيح تَسْقى جَنَّةً سُحُقا

أى نَخِلاً طوالاً، ثم البستان، لما فيه من الاشجار المتكاثفة المظللة، ثم دار الثواب لما فيها من الجنان، وقيل: سميت بذلك لأنه ستر في الدنيا ما أعد فيها للبشر من أفنان النعم كما قال سجانه وتعالى:

فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَّا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةٍ آغَيْنِ وجعها وتنكيرها لأن الجنان على ما ذكرة ابن عياس رضى الله عنهما سبع: جنة الفردوس، وجنة عدن، وجنة النعيم، ودار الخلد، وجنة المأوى، ودار السلام، وعِلِّيُون، وفى كل واحدة منها مراتب ودرجات متفاوتة على حسب تفاوت الاعمال والعمال. واللام فى لَهُمُ تدل على استحقاقهم إياها، لأجل ما ترتب عليه من الإيمان والعمل الصالح، لا لذاته فإنه لا يكافئ النعم السابقة، فضلاً عن أن يقتصى ثواباً وجزاء فيما يستقبل بل بجعل الشارع، ومقتضى وعدة تعالى لا على الإطلاق، بل بشرط أن يستمر عليه حتى يموت وهو مؤمن لقوله تعالى: وَمَنْ يَرُتَدِدُ مِنَكُمُ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِرٌ فَأُولئِكَ حَبِطَتَ اعْمالُه وقوله تعالى لنبيه صلى الله عليه وسلّم لَوْنَ آشَرَكْت لَيُحْبَطَنَّ عَمَلُك وأشباه ذلك، ولعله سمانه وتعالى لم يقديها استغذاء بها.

تَجَرِى مِنْ تَخْتِهَا الْآنَهارُ أَى من تحت أشجارها، كما تراها جارية تحت الاشجار النابتة على شواطئها. وعن مسروق أنهار الجنة تجرى فى غير أخدود: واللام فى الْآنَهارُ للجنس، كما فى قولك لفلان: بستان فى الماء الجارى، أو للعهد، والمعهود: هى الانهار المذكورة فى قوله تعالى: فيها آنَهارُ مِنْ ماءٍ غَيْرِ آسِنِ الآية. والنهر بالفتح والسكون: المجرى الواسع فوق الجدول ودون البحر، كالنيل والفرات، والتركيب للسعة، والمراد بها ماؤها على الإضمار، أو المجاز، أو المجارى أنفسها. وإسناد الجرى إليها مجاز كما فى قوله تعالى: وآنُورَجَبِ الْأَرْضُ آئُقالَها الآية.



تغسير بيضاوى (ررى) من تحري ٣٢٥ ٢٠٠ ٢٠٠ پائے جائیں۔ دہاں ای مادہ سے کوئی لفظ مشتق کر کے استعمال کیا جاتا ہے۔ مثلاً تکھنے درخت کو جنت کہتے ہیں۔ "مجنون" جس كاعقل يوشيده بو-"جنین" وہ بچہ جو پیدا ہونے سے پہلے فوت ہوجائے، جند کامعنی د حال ہے۔لیکن یہاں اس سے مراد بسیا تین اور دارالتواب ب كيونكه ووبحى ادم مل ادر يوشيده ب اس كونكره ادرجع ذكركرف كاسب يدب كه جنت ايك نبيس بلكه سات ہیں۔ جیسا کہ حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے فرمایا ، کہ جنتیں سات ہیں ان کے نام مندرجہ ذیل ہیں۔ ملاجنت الفرووس مله جنت عدن مله جنت نعيم مله دارالخلد مح جنت المادى محم دارالسلام محم عليون ان تمام اجتات کے مختلف در جاور مراتب ہیں جومونین کوان کے اعمال کے اعتبار سے عطا کتے جائیں گے۔ "الانهار " اس كامعنى كشاده كرناب، جب كونى اين مخالف كونيز ٥ ماركر ذخى كرديتا بتوكها جاتا ب-ن**ب**رته بالرمح کہ میں نے اس کے زخم کے نیز بے کے ساتھ کھلاکر دیا۔اور دن کی روشنی کو بھی ندھا رکہتے ہیں۔ بوجہ وسیع ہونے کے ،اور اس سے پہلے مضاف محذوف ہے اصل میں "ماءالاندھار "تھا۔حضرت مسروق رضی اللہ عنہ نے فر مایا کہ جنت کی نہروں کا پانی بغیراخدوداورکھائیوں کے بہتاہے۔اوراس پرالف لام کے دواخیال ہیں۔ (1)جنسی: یعنی اس سے نہروں کا کوئی خاص فر دمراد نہیں۔ (2) عہدخار جی: اس ہے مرادالی نہریں ہیں جن کا تذکرہ فيهأانهار غيراس مرے: واسناداجري مجاز كمافي قوله تعالى واخرجت الارض اثقالها الآيه كُلُّمارُزِقُوامِنْهامِنْ ثَمَرَةٍ دِزُقاً قالُوا هٰذَا الَّذِي رُزِقْنا صفة ثانية لجنات، أو خبر مبتدا محذوف، أو جملة مستأنفة. كأنه لما قيل: إن لهم جنات، وقع في خلر السامع أثمارها مثل ثمار الدنيا، أو أجناس أخر فأزيح بذلك، وكُلُّما نصب على الظرف، ورِزُقاً مفعول به، ومن الاولى والثانية للابتداء واقعتان موقع الحال، وأصل الكلام ومعناكا: كل حين رزقوا مرزوقاً مبتداً من الجنات مبتدامن تمرة قيد الرزق بكونه مبتدامن الجنات، وابتداؤه منها بابتدائه من ثمرة https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تغسيربيضاوي (ري)

فصاحب الحال الأولى رزقاً وصاحب الحال الثانية طميرة المستكن في الحال، ويحتمل أن يكون من ثمرة. بياناً تقدم كما في قولك: رأيت مدك أسداً. وهذا إشارة إلى دوع ما رزقوا كقولك مشيراً إلى نهر جار: هذا الماء لا ينقطع. فإنك لا تعنى به العين المشاهدة منه. بل النوع المعلوم المستمر بتعاقب جريانه وإن كأنت الإشارة إلى عينه، فالمعنى هذا مثل رزقنا ولكن لما استحكم الشبه بينهما جعل ذاته ذاته كقولك: أبو يوسف أبو حنيفة.

*سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ* 

רויק איז

مِنْ قَبَلُ أى: من قبل هٰذَا فى الدنيا، جعل ثمر الجنة من جنس ثمر الدنيا لتميل النفس إليه أول ما يرى، فإن الطباع مائلة إلى المألوف متنفرة عن غيرة، ويتبين لها مزيته وكنه النعمة فيه، إذ لو كان جنساً لم يعهد ظن أنه لا يكون إلا كذلك، أو فى الجنة لأن طعامها متشابه فى الصورة، كما حكى ابن كثير عن الحسن رضى الله عنهما: (أن أحدهم يؤتى بالصحفة فيأكل منها، ثم يؤتى بأخرى فيراها مثل الاولى فيقول ذلك، فيقول الملك: كل فاللون واحد والطعم مختلف). أو كما

روى أنه عليه الصلاة والسلام قال: »والذى نفس محمد بيدة، إن الرجل من أهل الجنة ليتناول الثمرة ليأكلها فما هى بواصلة إلى فيه، حتى يبدل الله تعالى مكانها مثلها«

. فلعلهم إذا رأوها على الهيئة الاولى قالوا ذلك، والاول أظهر لمحافظته على عموم كُلَّما فإنه يدل على ترديدهم هٰذَا القول كل مرة رزقوا، والداعى لهم إلى ذلك فرط استغرابهم وتمجحهم بما وجدوا من التفاوت العظيم في اللذة والتشابه المليخ في الصورة.

" کلّما" ظرف ہونے کے سبب منصوب اور تکرار کے لئے ہے بدآیت کریمہ یا توجنات کی صفت ثانیہ ہے یا پھر مبتداء مخدوف كى خبر ب جو "هم" يا "هى "ضمير ب، يا يد جمله مستانف ب اور منها اور من شمرات من ابتدائيه يا بيانيد بي - اوررزق سمعنى مرزوق مفعول بدذ والحال ياسبين باورمنهما اورمن ثمرات اس سے حال ہے۔ "متشابها" كامعنى ملتاجلتا ، ايل دوسر ي مرول ب- "هذا " بياسم اشارة ب اور اس كامشار اليه رزق كي جنس ہے نہ کہ کوئی رزق کا خاص فرد۔



Stor. "ازواج" جمع بےزوج کی اور بید کر دمؤنث دونوں کے لئے استعال ہوتا ہے۔ بلکہ ہراس چیز کے لئے جس کا ای جن *سے کوتی فر دہوچسے* "زوج المخف"۔

"ازواج مطهرة"

مان ستحری ہویاں یعن حوریں۔ "مطہرہ "مشتق من التطہیر ہے۔ اس کامعنی اجسام کو پاک کرنے کے ساتھ ساتھ افعال واخلاق کومہذب کرنے کے لئے بھی آتا ہے۔تو پر معنی بیہ ہوگا کہ وہ از داج جن کو ہراس عیب سے پاک کر دیا گیا جو عورتوں میں معیوب ہوتے ہیں۔ مثلاً حیض ، نفاس میل اور بد اخلاقی دغیرہ اس کو مطہرات ،طاہرہ اور مطہرۃ تھی پڑھا گیا ہے۔لیکن باب تفعیل سے اسم مفعول کا صیغہ پڑھنازیادہ بہتر اور قریب از قیاس ہے۔ یعنی وہ جن کو الند کریم نے صاف تقراکر دیااز داج کے لفظ کود کیمتے ہوئے جمع مؤنث کا صیغہادراں کو جماعۃ کے معنی میں کرتے ہوئے داحد مؤنث کے صیغہ کا موصوف بناناجا تزب يصي النساء فعلت فعلن يرحناجا تزب اليطرح ازواج مطهرة اورطامرة يرحنا بعى رواب

"خالدون" پیشتق بے خلد یخلد ہے۔ جمہور کے نزدیک جس کامعنی عرصہ دراز تک رہنا ہے ای وجہ ہے وہ اشیاء جو طویل عرصة تک باقی رہتی ہیں انہیں "خوالد "کہتے ہیں۔ جیسے چو لیے بے پھر دغیرہ اور دہ عضو جوتا حیات بدستور قائم رہتا ہے اس كويمى "خلد" كتب بين اوراكثر مقامات پر "خالدون" في بعد ابد أكلفظ كا آنا اور،

وماجعلنا لبشر من قبلك الخلد

کہ ہم نے آپ سے پہلے کی انسان کے لئے بیشی ندر کھی۔

بيجى مذكوره بالامعنى كى تائيد كرتي بين البتة معتزلهاس سے الي بيشكى مراد ليتے ہيں جوختم نہيں ہونے والى اى سبب سے دہ کبیرہ گناہ کرنے والے مومن کو ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ستحق عذاب کہتے ہیں۔لیکن ہمارے (اہلسنت و جماعت ) نز دیک دہا پن سزا بقلتنے کے بعد جنت میں چلاجائے گا۔

یہاں ایک اشکال پیدا ہوتا ہے کہ جنت اور اس کی نعتیں ابدی ہیں جبکہ ابدان ایسے اجزاء سے مرکب ہے جن میں تغیر لا زم ہے،توجنتیوں کا جنت میں رہنا کیے مکن ہوگا؟

تواس کاجواب بیددیا گیا کہ جنتیوں کے ابدان ایسے اجزاء سے مرکب کئے جائیں گے جن میں تغیّر د تبدل نہیں ہوگا۔ دوسراا شکال بیہ ہے کہ جنت دار البقاء ہے، دارالفناء نہیں تو وہاں کھانا پینا کیسا جبکہ کھانے کا مقصد بھوک مثانا اور نکاح کا متعمد بيج پيداكرناب بتوالي نعتول كاكيا متصد؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ جنت کی ابدی نعمتوں کو دنیا کی بعض چیز ون کے ساتھ صفات واساء میں اشتر اک کی وجہ سے تشبیہ دی کمنی ہے نہ کہ فی کل الوجوہ ان کی مثل قرار دیا ہے۔اوروہ لذت ونفع کا حصول ہے، جوجنتی حاصل کریں گے۔اور تشبیہ کے لئے اتنا قدرتشابہ ہی کانی ہے۔

https://archive.org/det aibhasanattari

تغسير بيضاوى (٥٥) TTA ZANA سورةافيقزة

مبتی لوگول کوجورز ق دیاجائے گاوہ رز ق ای رز ق کے مثابہ ہوگا جو دو ذیا ش استعال کرتے رہے۔ تا کہ اس انر دی رز ق کی تختیلت ظاہر ہو۔ دو دیرت مزے دار ہوگا تا کہ مبتی خوشد لی کے ساتھ استعال کریں۔ حدیث پاک کا منہوم ہے کہ جب جنتیوں کو ایک تحال رز ق سے بحر اہوا تیش کیا جائے گا جو کہ دنیا دی رز ق کی مثل ہوگا تو مبتی کہیں گے کہ بیتو وہ ی ہے جو ہم دنیا شن استعال کرتے تقے بقر شتے کہیں گے کھا کر تو دیکھو ہو اس کے ذائقہ ش بہت فرق ہے۔ امام بیغادی رحمة اللہ تعالی علیہ نے محل آتو جربیہ کو زیادہ پستد کیا ہے۔ اور بچی "کو کھا" کے عوام کے مواق ہے کہ وگا تو مبتی کہیں گے کہ بیتو وہ ہی ہو محل تو جو جب میں استعال کرتے تقے بقر شتے کہیں گے کھا کر تو دیکھو ہو اس کے ذائقہ ش بہت فرق ہے۔ امام بیغادی رحمۃ اللہ تعالی علیہ نے محل آتو جربیہ کو زیادہ پستد کیا ہے۔ اور بچی "کو کھا" کے عوم کے مواق ہے کہ وگا تو مبتی کہیں الا الفظ بار بار بیا الفاظ کنے پر دولات کر تا ہو کہ تو جب بچی ایش رز ق دیا جائے گا تو اس کو بچر کر دانتے ہوئے اور اس بات پر فنو کہتے ہوئے کہ دو اس لارت میں بہت قرق اور ان کی شکلوں میں بہت مشاہر ہے تو سرکی کہ تو کو ہو تیں۔

وَأَتُوا بِدِمُتَمَا بِهِ أَعتراض يقرر ذلك والضدير على الاول راجع إلى ما رزقوا فى الدارين فإنه مدلول عليه بقوله عز من قائل هذا الَّذِى رُزِقُنا مِنْ قَبُلُ ونظيرة قوله عز وجل: إلى يَكُن غَنِيًّا أو فَقِدراً فَاللهُ أولى بِهما أى بجنسى الغنى والفقير، وعلى الثانى إلى الرزق. فإن قيل: التشابه هو التماثل فى الصفة، وهو مفقود بين ثمرات الدنيا والآخرة كما قال اين عباس رضى الله تعالى عنهما: ليس فى الجنة من أطعمة الدنيا إلا الاسماء. قلت: التشابه بينهما حاصل فى الصورة التى هى مناط الاسم دون المقدار والطعم، وهو كلف فى إطلاق التشابه، هذا: وإن للآية الكريمة محملاً آخر، وهو أن مستلذات أهل الجنة فى مقابلة ما رزقوا فى الدنيا من المعارف والطاعات، متفاوتة فى اللذة بحسب تفاوتها. في حتمل أن يكون المراد من هذا الذي كرز قُنا أنه ثوابه، ومن تشابهما مائلهما فى الفرق والمائية، وعلو الطبقة، في كون طراعات، متفاوتة فى المائة وهو كلف فى إطلاق التشابه، هذا وإن للآية الكريمة محملاً آخر، وهو أن مستلذات وهو كلف فى إطلاق التشابه، وله الانيا من المعارف والطاعات، متفاوتة فى المائة مما الجنة فى مقابلة ما رزقوا فى الدنيا من المعارف والطاعات، متفاوتة فى المائة محسب تفاوتها. فيحتمل أن يكون المراد من هذا الذي كرز قُنا أنه ثوابه، ومن تشابهما مُولُوامًا كُنْتُمْ تَعْبَلُون فى الوعيد.

وَلَهُمْ فِيها أَزُواجُ مُطَهَّرَةٌ مما يستقذر من النساءويذم من أحوالهن، كالحيض والدرن ودنس الطبع وسوء الخلق فإن التطهير يستعمل في الاجسام والأخلاق والافعال. وقرع: "مطهرات" وهما لغتان فصيحتان يقال النساء فعلت وفعلن، وهن فاعلة وفواعل قال:

وإذا العَذَارى بالدَّخَانِ تَقَنَّعَت ... واسْتَعَجلتُ نَصُبَ القُدورِ فَمَلَّت فالجمع على اللفظ، والإفراد على تأويل الجماعة، ومطهرة بتشديد الطاء وكسر الهاء

معنى متطهرة، ومطهرة أبلغ من طاهرة ومطهرة للإشعار بأن مطهراً طهرهن وليس هو إلا الله عز وجل. والزوج يقال للن كر والانثى، وهو فى الاصل لما له قرين من جنسه كزوج الخف، فإن قيل: فأثرة البطعوم هو التغذى ودفع ضرر الجوع، وفائرة المنكوح التوالد وحفظ النوع، وهى مستغنى عنها فى الجنة. قلت: مطاعم الجنة ومناكها وسأثر أحوالها إنما تشارك نظائرها الدنيوية فى بعض الصفات والاعتبارات، وتسبى بأسماعها على سبيل الاستعارة والتمثيل، ولا تشاركها فى تمام حقيقتها حتى تستلزم جميع ما يلزمها وتفيد عين فائرة.

وَهُمْ فِيها خَالِنُونَ دائمون. والخلد والخلود في الاصل الثبات المديد دام أمر لم يدم. ولذلك قيل للأثافي والاحجار خوالذ، وللجزء الذي يبقى من الإنسان على حاله ما دام حياً خلد، ولو كان وضعه للدوام كان التقييد بالتأبيد في قوله تعالى: خالِدِينَ فِيها آبداً لغوا واستعماله حيث لا دوام، كقولهم وقف مخلد يوجب اشتراكاً، أو مجازاً. والاصل ينفيهما بخلاف ما لو وضع للأعم منه فاستعمل فيه بذلك الاعتبار، كإطلاق الجسم على الإنسان مثل قوله تعالى: وَما جَعَلُنا لِبَشَرٍ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلُد لكن المراد به هاهنا الدوام عند الجمهور لما يشهد له من الآيات والسنن.

فإن قيل: الابدان مركبة من أجزاء متضادة الكيفية، معرضة للاستعالات المؤدية إلى الانفكاك والانحلال فكيف يعقل خلودها في الجنان. قلت: إنه تعالى يعيدها بحيث لا يعتورها الاستحالة بأن يجعل أجزاءها مثلاً متقاومة في الكيفية، متساوية في القوة لا يقوى شيء منها على إحالة الآخر، متعانقة متلازمة لا ينفك بعضها عن بعض كما يشاهد في بعض المعادن.

لفنا وإن قياس ذلك العالم وأحواله على ما نجدة ونشاهدة من نقص العقل وضعف البصيرة.واعلم أنه

واعلم انّه لما كأنَ معظم اللذات الحسية مقصوراً على: المساكن والمطاعم. والمناكم على ما دل عليه الاستقراء كأن ملاك ذلك كله الدوام والثبات، فإن كل تعمة جليلة إذا قارنها خوف الزوال كانت منغصة غير صافية من شوائب الإلم، بشر

تغسير)بيضاوی(س)) rrizia <u>سُوْرَةُ لَمْ</u>يَعَرَة المؤمنيين بها ومثل ما أعدلهم في الآخرة بأبهى ما يستلذبه منها. وأزال عنهم خوف الفوات بوعد الخلودليدل على كمالهم فى التنعم والسرور. ادر جان لو کہ چونکہ عظیم ترین حسی لذتیں مخصر ہیں رہائش ،خوراک اور از دواج پر جیسا کہ تغییش وتجس سے معلوم ہوتا ہے۔اوران سب باتوں کا عمل ان کا ہمیشہ رہنااور پائیدار ہوتاہے، کیونکہ ہر بڑی سے بڑی نعمت کے ساتھ جب اس کوز دال کا اندیشہ آجاتا ہے تو وہ نا خوش کواری کا باعث ہوجاتی ہے اور رنج والم کی آمیزش سے پاک نہیں رہتی تو اللہ کریم نے مونین کو جنت کی خوشخبر کی دی اور جواخر دی لذتیں ان کے لئے رکھی کئیں ان کی منظر کثی فر مائی ، ان لذتوں کے ذریعے جوان میں حسین ترین ہیں اور فوت ہونے کے اندیشہ کو ان سے دور فرمایا اور دوام کا دعد ہ فرمایا تا کہ بیہ دعد ہ ان کے لیے کھل تعیش اور سرور پر ولالرتية كريے\_ بشر كامفتل تختق: (بشرر)البشر (Happy news) کے معنی ہیں اس قسم کی خبر سنانا جسے بن کرچہرہ شد ن فرحت سے ٹمٹما ایٹھے گھران کے معانی میں قدر سے فرق پایا جا تا ہے۔ تبیشتر میں کثرت کے معنی ملحوظ ہوتے ہیں۔ اور بشر تد (مجرد) عام ہے جو اچھی وہری دونوں قسم کی خبر پر پولا جاتا -- اور البشر تداحمد تد کی طرح لازم دمتعدی آتا ب جیسے نبشر تد فابشر لینی وه خوش بوا: اور آیت کریمہ: "إنَّ الله يُبَيشُرُكِ "(مورة آل عران آيت نمبر 45) الله تحقي بشارت ديتا ب-مِس ايك قر آت نيز فرمايا: "لا تَوْجَلُ إِنَّا نُبَيِّرُكَ بِغُلامٍ عَلِيمٍ قَالَ: أَبَثَمَرُ تُمُونِي عَلى أَنَ مَشَنِي الْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِّرُونَ قَالُوا : بَشَّرُ نَاكَ بِالْحَقِّ" (سورة المجر آيت نمبر 53-54) مہمانوں نے کہاڈ ریے ہیں ہم آپ کوایک دانشمند بیٹے کی خوشخبر کی دیتے ہیں وہ بولے کہ جب بڑھاپے نے آ پکڑا توتم خوشخبرى دينے تلگےاب كاب كى خوشخبرى ديتے ہوانہوں نے كہا كہ ہم آپ كو تچى خوشخبرى ديتے ہيں۔ " فَبَيْعَة عِباد "(سورة الزمرآية نمر 17) تومیرے بندوں کوبشارت سنادو۔ "فَبَشِّرْ لا مِتَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ "(سراي) بالمرا) سواس کو مغفرت کے بشارت سنا دو۔



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

استبشر کے مخنی خوش ہونے کے ہیں۔ قرآن ٹی ہے " وَیَسْتَبْشِرُ وَنَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا مِعْمُ مِنْ خَلْفِهِمْ "(سرة آل مران آعة بر 170) اور خوشيال منارب ہيں اپنے بچپلوں کی جو انجی ان سے ند طے۔ " يَسْتَبْشِرُ وَنَ بِينَعْبَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضْلِ "(سرة آل مران آعة بر 171) خوشيال مناتے ہيں اللہ کی تحت اور فضل کی۔ " وَجاءَ آهُلُ الْمَدِيدَةِ يَسْتَبْشِرُ وَنَ "(سرة الحران آعة بر 171) اور اہل شہر (لوط کے پاس) خوش خوش (دوڑ ے) آئے۔ اور جو شِن کی خبر کو بشارة اور بشوری کہا جاتا چنا نچ فر مايا:

تفسيربيضاوى (سَى)

" هُمُ الْبُشَرى فِي الْحَياقِ التَّوْلَيا وَفِي الْآخِرَةِ قَارَ (مررة بِنُس آيت نَبر 64) ان کے لئے دنیا کی زندگی میں بھی بثارت ہے اور آخرت میں بھی۔ "لا بُشَری یَوْمَثِنِ لِلْمُجْرِ مِدِن" [(مررة المرقان آیت نبر 22) ال دن کُنبگاروں کے لئے کوئی خوشی کی بات نیں ہوگی۔ "وَلَجَّا جاءَت رُسُلُدا اِبْر اهِيمَ بِالْبُشْرِ ی " (مررة مود آیت نبر 69) اور جب ہمار نے فرشت ایرا ہیم کے پال خوش جری لے کرآئے۔ " یا بُشَری هٰذَا غُلاهُ " (مررة بِسِف آیت نبر 19) ز ہے قسمت یو حسین لڑکا ہے۔ "وَما جَعَلَهُ اللَهُ اِلَّا بُشَری " (مررة الائنال آیت نبر 10) اور یو اللّہ نے کیا گر تہاری خوشی کو۔ اور یو اللّہ نے کی گر تہاری خوشی کو۔

عمل كامتنى:

(ع مل)العسل (Work, Business) ہرا ک فضل کو کہتے ہیں جو کسی جاندار سے ارادۃ صادر ہویہ یفتل سے اخص ہے کیونکہ فعل کا لفظ بھی حیوانات کی طرف بھی منسوب کردیتے ہیں جن سے بلا تصدافعال سرز دہوتے ہیں بلکہ جمادات کی طرف بھی منسوب ہوجا تا ہے۔ گر کٹل کالفظ ان کی طرف بہت ہی کم منسوب ہوتا ہے صرف البقد العوامل ایک ایسی مثال ہے جہاں کہ کم کالفظ حیوانات کے لئے استعال ہوا

تغسير بيضاوى (ررى) المانچ ٢٣٣ ہے نیز عمل کالفظ ایتھے اور بری دونوں شم کے انگال پر بولاجا تا ہے، قر آن میں:

" إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَتَحْمِلُوا الصَّالِحاتِ " (سرة البترة آية نمبر 277) جولوگ ايمان لايخ اورنيک ممل کرتے۔ ر

لفظِصالح كااستعال:

(ص ل م) الصالع (Good, Kind) ( درست ، با ترتیب ) بیذساد کی ضد ہے عام طور پر بیددونوں لفظ افعال کے متعلق استعال ہوتے ہیں قر آن کریم میں لفظ صلاح بھی تو فساد کے مقابلہ میں استعال ہوا ہے اور بھی سینڈ کے چنا نچے فر مایا: '' حَلَطُو ا حَمَلًا صالِحاً وَآخَرَ مَنسِيَّنَاً ''(سورة التوبة آيت نبر 102) انہوں نے ایتھا در برے ملوں کے ملاد یا تھا۔

**سُؤدَةُ الْبَقَرَةُ** 

جنت كالمعنى:

الجند (Paradise, Garden) ہروہ باغ جس کی زمین درختوں کیوجہ سے نظر ندآئے جنت کہلاتا ہے۔ قرآن میں ہے؛ "لَقَدُ كَانَ لِسَبَيا فِي مَسْكَنِهِ هُر ايَةٌ جَنَّتانِ عَنْ يَمِينِ وَشِيمالِ" (سررة سَدَايت نبر 15) (اہل) سبا کے لئے ان کے مقام بود باش میں ایک نثانی تھی (لیعنی دوبار تا ایک دائیں طرف اورایک) با نمیں طرف۔ اقسام جنت اور ان کے نام:

حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ جنات جمع لانے کی وجہ بیہ ہے کہ بہشت سمات ہیں۔ (1) جنة الفردوس (2) جنة عدن (3) جنة النعيم (4) دارالخلد (5) جنة المآد می (6) دارالسلام (7) عليين۔

> <sup>ح</sup>**ين جرى بجرى:** (جرى)جرى (ض) (Flow)

جریہ وجریا وجریا نا کے معنی تیزی سے چلنے کے ہیں۔اصل میں پیلفظ پانی اور پانی کی طرح چلنے والی چیز وں کے متعلق استعال ہوتا ہے۔قرآن میں ہے:

> " وَهذِي الْأَنْهارُ تَجْرِى مِنْ تَعْتِى " (سورة الزخرف آيت مر 51) اور يد نهري جومير - (محلول - ) ينچ بدر بى بي - ميرى نبي بي -" جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِدِهُ الْأَنْهَارُ " (سورة الكبف آيت نمر 31)

تغسيربيضاوي (س) سورةالتقرة بال فیوں جن کے بیٹی نہریں بدر ہی لاں ۔ " وَلِتَجْرِي الْفُلْكُ " (سورة الردم آية نم 46) اورتا که کشتیاں چلیں۔ "فجد اعدن جارية " (مورة العامية آيت بر 12) اس میں چشے بدر ہے ہوں گے۔ اوراً يت كريمه: "إِنَّالَهُا طَعَى المهاء حَمَلُنا كُمْ فِي الْجارِيّة " (مردالاتداية استر ١١) جب یانی طغیانی پرآیا توہم نے تم لوگوں کو شق میں سوار کرلیا۔ میں جاربة سے مرادکشتی باس کی جمع جوار آتی بے جیسے فرمایا؛۔ " وَلَهُ الْجُوادِ الْمُنْشَاتُ " ( سرة المَن آيت نبر 24 ) ادر جہاز جواد نیچ کھڑے ہوتے ہیں۔ " وَمِنْ آياتِهِ الْجُوادِ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلَامِ " (مودة الثوري آيت نبر 32) اوراس کی نشانیوں سے ہیں در یا میں چلنے والیاں جیسے پہاڑیاں۔ ادر پرند کے سنکد انہ کو جوید تھنے کی وجہ میہ ہے کہ کھانا چل کر وہاں پینچتا ہے اوریا اس لئے کہ وہ طعام کامبحریٰ بتما ہے۔ الاجريات عاوت جس پرانسان چلتا ہے۔ الجوی و کيبل بيلفظ رسول اوروکيل سے اخص ہی۔ اور جو مت جو با ے متح وکيل بنا کر بھیجنے کے ہیں اور حدیث میں ہے: یہاں بیلفظ اپنے اصل معنی پر بھی محمول ہوسکتا ہے یعنی شیطان اپنے عظم کی بجا آ وری اور اطاعت میں بہ جانے پر تمہیں براہ پختہ نہ کرےادر یہ بھی ہوسکتا ہے۔ کہ جری بمعنی رسول یاد کیل سے مشتق ہوادر معنی یہ ہو گگے کہ شیطان کی دکالت اور رسالت کے سر پرست مت بنوگویا بیآیت کریہ؛ "فَقَاتِلُوا أَوَلِياءَ الشَّيُطانِ "(سورةالنساء آيت مرر 76) توشيطان كردستون سيلزو کے مضمون کی طرف اشارہ ہے اور فرمایا: "إِنَّما ذَلِكُمُ الشَّيْطانُ يُخَوّفُ أَوَّلِياءَةُ" (سرة آلمران آين نبر 175) وہ تو شیطان ہی ہے کہ اپنے دوستوں سے دھمکا تا ہے۔ لفظ تحت كامفهوم: (The Inferior Part)تحت) (اسم ظرف) یوفق کی صد بقر آن میں ب:

تغسهر بيطاوى (س) شؤزة المتقزة " لَا كَلُوا مِنْ فَوَقِيهِمُ وَمِنْ تَحْمِهِ أَدْجُلِهِمْ " (سود السائدة إيد مهر ٥٥) تو (ان پررزق میند کی طرح برستا کدایے او پر سے اور پا ڈس کے میں سے سے کھاتے ۔ "جَنَّاتٍ تَجْرِى مِنْ تَعْرِبُا الْأَلْمُهَارُ " (سور قامج آيت ممه 23) (نعمت کے )باغ میں جن کے بیچے نہریں بدر بی ای ۔ " فَناداها مِنْ تَعْمِها " (سورةمريد آيد مرد 24) اس دفت ان کے بیچے کی جانب سے آواز دی۔ تحت ادر اسفل ميں فرق: تحت اور اسغل میں فرق بیہ ہے کہ تحت اس چیز کو کہتے ہیں جو دوسری کے پنچے ہو گر اسغل کسی چیز کے نیچلا حصہ کو جیسے۔ المال تحتد (مال اس کے نیچ ہے) اس کا نچلاحصہ اعلیٰ حصہ سے بخت ہے۔ حديث من ب: لا تقوم الساعة حتى يظهر النحوت كەقيامت قائم نېيں ہوگى - تا دقتيكه كمينےلوگ غلبہ حاصل نەكرلىس -بعض نے کہا ہے کہ حدیث میں آیت کریمہ؛۔ " وَإِذَا الْأَرْضُ مُتَّبَّتُ وَٱلْقَتْ ما فِيها وَتَخَلَّتُ " (سورةالانشقاق آيسامبر 3-4) اورجب بیزین موارکردی جائے گی اور جو پچھاس میں سے اسے لکا کر باہر ڈال دے گی۔ کے صفون کی طرف اشارہ ہے۔ نهر کي تعريف: (نهر)النهر (Stream, Canal) بافراط یانی بنے سے بحری کو کہتے ہیں۔ کی جمع انھار آتی ہے۔ قرآن میں ہے: " وَتَجْرَنا خِلالَهُما نَهَراً " (سور قالكهد آيد مر 33) اورد دنوں میں ہم نے ایک نہر بھی جاری کرر کمی تھی۔ تشبيه كامفهوم: (شبك) الشيبية والشبية بحاصل معنى مماثلت بلحاظ كيف بح بيں مثلالون ادر طعيم ميں باہم مماثل ہونا يا عدل ظلم ميں اور دو جزوں کا معنوی لحاظ سے اس قدر مماثل ہوتا کہ ایک دوسرے سے متازنہ ہوسکیں شب بھة کہلاتا ہے پس آیت کریہ:

**سُوْرَةُ الْجَعَرَةُ** Krro Sta تغسير بيصاوى ( درى ) " وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِها " (سورة المقرة آيت مبر 25) اوران کوایک دوس ے جم شکل میوے دیتے جائیں کے میں منتشابھا کے معنی سیریں کدوہ میوے اصل اور مرہ میں مختلف ہونے کے باوجود رنگت میں ایک دوسرے سے ملتے جلتے ہوں گے۔ لفظَرُوج كَتَعْقِيْ عَيْنَ: (زوج) الزوج (A Couple, Pair) جن حیوانات میں نراور مادہ پایا جاتا ہے ان میں سے ہرایک دوسر سے کا ذوج کہلاتا ہے یعنی نراور مادہ دونوں میں سے ہر ایک پراس کا اطلاق ہوتا ہے۔ حیوانات کے علاوہ دوسری اشیاء میں جفت کو زوج کہا جاتا ہے جیسے موزے اور جوتے دغیرہ پھر اس چیز کوجود دسری کی مماثل یا مقابل ہونے کی حیثیت سے اس سے مقتر ن ہودہ اس کا زوج کہلاتی ہے۔ قر آن میں ہے: " تَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ النَّ كَرَوَ الْأُنْثِى " (سورة القيامة آيت مدر ٥٤) اور( آخرکار )اس کی دوشمیں کیں (یعنی )مرداورعورت۔ الموقوقة وتحت الحينية الأسورة البقرة آيت 35) اور بيوى كوزوجة (تاك ساتھ) كہنا عامى لغت باس كى جمع زوجات آتى بے شاعر نے كہا ب: فبكابناتى شجوهن وزوجتيتو میری بیوی اور بیٹیا اعم سے رونے لیس-اورزوج کې جمع ازواج آتي ہے چنانچ قر آن ميں ہے: " هُمْ وَأَزُوا جُهُمُ " (سورة يس آيت نمبر 56) وه اوران في جور ف-اورا يت : " احشروا الَّنِينَ ظَلَمُوا وَأَزُواجَهُمُ " (سورة الصافات آيت مدر 22) جولوگ ( د نیامیں ) نافر مانیاں کرتے رہے ہیں ان کواوران کے ساتھیوں کو ( ایک جگہ ) اکٹھا کرو۔ میں از داج سے ان کے دہ ساتھی مراد ہیں جو تعل میں ان کی اقتداء کما کرتے تصاور آیت کریمہ: "إلى ما مَتَّعْدا به أزواجاً مِنْهُمُ " (سورة الحجر آيت مرد88) اس کی طرف جومختلف قشم کے لوگوں کوہم نے ( دنیا وی سامان ) دے رکھے ہیں۔ اشباہ واقران یعنی ایک دوسرے سے ملتے جلتے لوگ مراد ہیں ادر آیت: " سُبُحانَ الَّلِي خَلَقَ الْآزُواجَ" (سورةيس آيت مرد 36) پاک ہےوہ ذات جس نے (ہرقشم کی) چیزیں پیدا کیں۔ نيز: " ومن كُلّ شَيْء خَلَقْن أَوْجَيْن " (سورة الذاريات آيت نمر 49) https://archive.

تغسیر بیضاوی (۲۰۰ ) کار ۲۳۳ کار سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ ادرتمام چیزیں ہم نے دوسیم کی بنائیں ۔ میں اس بات پر تنبید کی ہے۔ کہ تمام چیزیں جو ہر ہوں یا حرض مادہ وصورت سے مرکب ہیں اور ہر چیز اپنی ہیئت ترکیمی کے لحاظ سے بتارہی ہے کہ اسے کسی نے بنایا ہے اور اس کے لئے صافع (بنانے والا) کا ہوناضروری ہے نیز تنبیہ کی ہے کہ ذات باری تعالیٰ ہی فرد مطلق ہے اور اس (خلقنا زوجین) لفظ سے داضح ہوتا ہے کہ روئے عالم کی تمام چیزیں زوج ہیں اس حیثیت سے کہ ان میں سے ہرا یک چیز کی ہم متل یا مقابل پائی جاتی ہے یا بیکہ اس میں ترکیب یائی جاتی ہے بلکہ تفس ترکیب سے توکوئی چیز بھی منفک نہیں ہے۔ پھر ہر چیز کو زوجین کہنے سے اس بات پر تنبیہ کر نامقصود ہے که اگر کسی چیز کی صند یا مثل نہیں ہے تو وہ کم از کم جو ہراور عرض سے ضرور مرکب ہے لہٰذا ہر چیز اپنی اپنی جگہ پر ذوجیدن ہے۔اور آير: " أَزُواجاً مِنْ نَباتٍ شَبَّى " (سرة ما ينابر 53) طرح طرح كى مختف ردئيد كمياب-میں از دارج سے مختلف انواع مراد ہیں جوایک دوسری سے ملتی جلتی ہوں اور یہی معنی آیت : ا " مِنْ كُلِّ ذَوْج كَرِيج " (سورة القمان آيت بمر 10) مرضم کی عمدہ چیزیں (اگائیں)اور آیت کریمہ: " تَمانِيَةَ أَزُواج " (مورة الانعام آيت نمبر 143) (نرادر مادہ) آٹھ شم کے پیدا کے بی ۔ میں مراد ہیں۔ اوراً يت كريمه: " وَكُنْتُمُ أَزُواجاً قَلاقَةً " (سرة الواتد آيت نمر 7) میں از داج کے معنی ہیں قرناء لیعنی امثال دنظائر لیعنی تم تین گردہ ہوجوایک دوسرے کے قرین ہو چنانچہ اس کے بعد اصحاب الميمنة ١٠٠٠ كى تفسيل بيان فرمائى ٢- اور آيت كريم : " قَالاً النُّفُوسُ زُوِجَتْ " (سورة اللويرة يت نمبر 7) اورجب لوك با بهم ملادية جائي كر میں بعض نے ذوجت کے بیمتنی بیان کئے ہیں کہ ہر پیردکارکواس پیشوا کے ساتھ جنت یا دوزخ میں اکٹھا کردیا جائیگا۔ جیپا کہآیت: " احْشَرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزُواجَهُمُ " (سراالمانات آيت نبر 22) میں مذکور ہو چکا ہے اور بعض نے آیت کے معنی سر کتے ہیں کہ اس روز روحوں کوان کے جسموں کے سماتھ ملا دیا جائیگا جیسا کهآیت، "يا آيَّتُها النَّفْسُ الْمُطْمَيْنَةُ ارْجِعى إلى رَبِّكِ راضِيَةً مَرْضِيَّةً " (سرة الجرآية نبر 27-28) ibhasanattari https://archive.

| 36             | ۺؙۅٞڗڰ۫ٵڵؠٙڡٙڗٙۊٚ                         | Destre Asta                                     | تفسیر بیضاوی (س)                  |                     |
|----------------|-------------------------------------------|-------------------------------------------------|-----------------------------------|---------------------|
| ب کی چز میں .  | فائم رہنے کے ہیں۔اور جب                   | مے پاک ہونے اور اپنی اصلی حالت پر               |                                   |                     |
|                | •                                         |                                                 | نساد پيداند بو-قرآن ميں ب:<br>•   |                     |
|                |                                           | آيت مزر 129)                                    | كُمْ تَخْلُبُونَ "(سورةالشعراء    |                     |
|                | . <i>E.</i>                               | с                                               | بد پر کدتم بمیشدر ہو گے۔          |                     |
| اتغير پيدانېيں | پر قائم رہیں کی اور ان میں                | میں تمام چیزیں اپنی اپنی اصلی حالت              |                                   |                     |
|                | · · ·                                     |                                                 |                                   | ہوگا۔قر آن میں<br>م |
| ,              | <b>3</b> )                                | ا خالِلُونَ "(سورقالبقرة آيت ممر <sup>32</sup>  | كأشحاب الجتنجة خمرفيد             | " أولئ              |
|                | •                                         | - بنا –                                         | والے ہیں انہیں ہمیشہ اس میں ر     | ده جنت              |
|                |                                           |                                                 | •                                 | نوب:                |
|                |                                           |                                                 | رزق کی تحقیق گزرچکی ہے۔           | اتى ،ثمر،           |
|                | . [                                       | رة البقرة (2) : آية 26                          | [سو                               |                     |
| نَ أَنَّهُ     | -                                         | لمتلأ مما بمعوضة فما فوقها فأمما                |                                   | إِنَّ اللهُ         |
|                | <b>D</b>                                  | فَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذًا آرادَ اللهُ <u>.</u> |                                   |                     |
|                |                                           | لاَّ الْفاسِقِينَ ( <sup>26</sup> )             | ىيە كَثِيراً وَما يُضِلَّ بِدِا   | وَيَهْدِه           |
| 5.00           | نہ مچھر ہویا اس سے بڑ ھ <sup>ر</sup> کرتہ | ثال سمجعانے کوکیسی ہی چیز کا ذکر فرمائے         | اللداس سے حیانہیں فرماتا کہ       | "بيتك               |
|                |                                           | کے رب کی طرف سے حق ہے رہے کا فرو                |                                   |                     |
|                |                                           | راہ کرتا ہے اور بہتیروں کو ہدایت فرماتا۔        |                                   |                     |
| •              | · · · ·                                   |                                                 | م ين"_                            |                     |
| -<br>-         | · · · · ·                                 | •.                                              |                                   | متن:                |
|                | · · ·                                     | لَامَّاتِعُوضَةً                                | الايَسْتَحْيِي أَنْ يَضْرِبَ مَةَ | الق الله            |
| [              | -<br>دلك بييان جسنه                       | ممنة لأنواع من التهثيل، عقد                     |                                   |                     |
| ،ومن           | ب ببي في حسب<br>مرين الحصة التريقة        | أن يكون على وفق الممثل ل                        | ق له والشرط فيه، وهو              | هو الح              |
| ار بر<br>ایر ا | •••••••••••••••••••••••••••••••••••••     | فسة والشرف دون الممثل، فإر                      | بل في العظم والصغر والم           | التمثع              |
| إليه<br>وس     | ورة المشاهد المحسر                        | لع الحجاب عنه وإبرازه في ص                      | ب المعنى الممثل له ورا            | لكشف                |

. شۇرغال<del>ب</del>ىكرغ

تفسيربيضاوي(س)

ليساعد فيه الوهم العقل ويصالحه عليه فإن المعنى الصرف إنما يدركه العقل مع مدازعة من الوهم، لأن من طبعه الميل إلى الحس وحب المحاكاة، ولذلك شاعت الامثال في الكتب الإلهية وفشت في عبارات البلغاء، وإشارات الحكماء، فيمثل الحقير بالحقير كما يمثل العظيم بالعظيم، وإن كان المثل أعظم من كل عظيم، كما مثل في الانجيل غل الصدور بالنخالة، والقلوب القاسية بالحصاة. ومخاطبة السفهاء مثل في الانجيل غل الصدور بالنخالة، والقلوب القاسية بالحصاة. ومخاطبة السفهاء المعوض. لا ما قالت الجهلة، من الكفار: لِمَا مثل أنله حال المدافقين بحال المستوقدين؛

JASK MAR A

وأصحاب الصيب وعبادة الاصنام في الوهن والضعف ببيت العنكبوت؛ وجعلها أقل من الذباب وأخس قدراً منه؛ الله سجانه وتعالى أعلى وأجل من أن يضرب الامثال ويذكر الذباب والعنكبوت. وأيضاً، لِبَا أرشدهم إلى ما يدل على أن المتحدى به وحى منزل؛ ورتب عليه وعيد من كفر به ووعد من آمن به بعد ظهور أمرة؟ شَرَعَ في جواب ما طعنوا به فيه فقال تعالى: إنَّ اللهُ لاَ يَسْتَعْيِي أى لا يتركَ ضرب المثل

بالبعوضة ترك من يستحيى أن يمثل بها لحقارتها. والحياء: انقباض النفس عن القبيح مخافة الذم، وهو الوسط بين الوقاحة:

التي هي الجراءة على القبائح وعدم المبالاة بها، والخجل: الذي هو انحصار النفس عن الفعل مطلقاً.

واشتقاقه من الحياة فإنه انكسار يعترى القوة الحيوانية فيردها عن أفعالها فقيل: حيى الرجل كما يقال نسى وحشى، إذا اعتلت نساة وحشاة. وإذا وصف به البارى تعالى كما

جاء فى الحديث» إن الله يستحيى من ذى الشيبة المسلم أن يعذبه « .» إن الله حى كريم يستحيى إذا رفع العبد يديه أن يردهما صفراً حتى يضع فيهما خيراً « فالمراد به الترك اللازمر للانقباض، كما أن المراد من رحمته وغضبه إصابة المعروف والمكروة اللازمين لمعنييهما، ونظيرة قول من يصف إبلا: إذا ما اسْتَحينَ الماءَ يعُرضُ نَفْسَه ... كَرَعْنَ بِسَبْتٍ في إِناءٍ من الوَرْدِ



سُوْرَةُالْبَقَرَةُ

تفسيربيضاوي(س)

وإنما عدل به عن الترك، لما فيه من التمثيل والمبالغة، وتحتمل الآية خاصة أن يكون مجيئه على المقابلة لما وقع في كلام الكفرة. وضرب المثل اعتماله من ضرب الخاتم. وأصله وقع شىءعلى آخر، وأن بصلتها مخفوض المحل عند الخليل بإضمار من منصوب بإفضاء الفعل إليه بعد حذفها عدد سيبويه. وما إجهامية تزيد الدكرة إجهاماً وشياعًا وتسد عنها طرق التقييد، كقولك أعطني كتاباً ما، أي: أي كتاب كان. أو مزيدة للتأكيد كالتي في قوله تعالى: فَبِما رَحْمَةٍ مِنَ اللهِ ولا نعني بالمزيد اللغو الضائع، فإن القرآن كله هدى وبيان، بل ما لم يوضع لمعنى يراد منه، وإنما وضعت لأن تذكر مع عيرها فتفيد له وثاقةً وقوةً وهو زيادة في الهدى غير قادح فيه. وبعوضة عطف بيان لمثلاً. أو مفعول ليضرب ومثلاً حال تقدمت عليه لأنه نكرة. أو هما مفعولاه لتضمنه معنى الجعل. وقرئت بالرفع على أنه خبر مبتدا محذوف، وعلى هٰذَا يحتمل مَا وجوها أخر: أن تكون موصولة حذف صدر صلتها، كما حذف في قوله: تَماماً عَلَى الَّذِي أحُسَنَ وموصوفة بصفة كذلك، ومحلها النصب بالبدلية على الوجهين. واستفهامية هى المبتدأ، كأنه لما رد استبعادهم ضرب الله الامثال، قال بعدة: ما البعوضة فما فوقها حتى لا يضرب به المثل، بل له أن يمثل بما هو أحقر من ذلك. ونظيرة فلان لا يبالى مما يهب ما ديدار وديداران. والبعوض: فعول من البعض، وهو القطع كالبضع والعضب، غلب على هٰذَا النوع كالخبوش.

(rr. Sto

فَمَا قَوْقَها عطف على بعوضة، أو ما إن جعل اسماً، ومعناك ما زاد عليها في الجثة كالزباب والعنكبوت، كأنه قصر به رد ما استنكروة. والمعنى: أنه لا يستحيى ضرب المثل بالبعوض فضلاً عما هو أكبر منه، أو في المعنى الذي جعلت فيه مثلاً، وهو الصغر والحقارة كجناحها فإنه عليه الصلاة والسلام ضربه مثلاً للدنيا، ونظيرة في الاحتمالين ما روى أن رجلاً يمنى خَرَّ على طنب فسطاط فقالت عائشة رضى الله عنها سمعت رسول الله صلّى الله عليه وسلّم قال: "ما من مسلم يشاك شوكة في فوقها، إلا كتبت له بها درجة، ومحيت عنه بها خطيئة«

فإنه يحتمل ما تجاوز الشوكة في الالم كالخرور وما زاد عليها في القلة كنخية النملة. لقوله عليه الصلاة والسلام "ما أصاب المؤمن من مكروة فهو كفارة لخطاياة حتى



نخبة النبلة«.

ترجمه

۔ " بیبتک اللّٰداس سے حیانہیں فر ماتا کہ مثال سمجھانے کوکیسی ہی چیز کا ذکر فر مائے مچھر ہو" ۔

جب اللد کریم نے قرآن مجید کا منزل من الله موناعقلی وقلی دلائل سے ثابت کر دیا ، اور منگرین کے لئے وعید فرما دی اور منافقوں اور کا فروں کے احوال وعقائد کو بیان کرنے کے لئے بیٹمار ضرب الامثال بیان فرما نمیں ، بھی آگ میں جلانے اور کبھی مکڑی کے ساتھ تشبید دے کران کی حقارت وتذلیل کی اب اللہ کریم ان کے اعتراضات کے جواب ارشاد فرمار ہا ہے ۔ جو بیاعتراض کرتے تھے کہ اگر قرآن مجید اللہ کریم کی طرف سے نازل کردہ ہوتا تو اس میں حقیر چیز وں کا تذکرہ نہ وتا کی تک کے اعتراض ال بیان فرما نمیں ، کبھی آگ میں جلائے اور لوگ اپنے کلام میں ایسی اشیاء کا ذکر کرنا اچھا گمان نہیں کرتے ۔ اور ایسی چیز وں کو انسان کی جو اس ارشاد فرمار م کہ مذہ میں ایسی اشیاء کا ذکر کرنا اچھا گمان نہیں کرتے ۔ اور ایسی چیز وں کو انسانی طبیعت نا پسند کرتی ہے۔ تو اللہ کریم جو

تورب کریم نے ان کے اس فضول اعتراض کا جواب بید یا کہ ضرب الامثال بیان کرنے کی حکمت اور شرائط بید ہیں کہ جو بات مشبہ میں مخفی ہے اس کو مشبہ بہ کے ساتھ تشبید دے کر واضح کیا جائے اور بید یکھا جائے کہ ان کے درمیان جو وجشبہ ہے اس میں کوئی مناسبت ہے یانہیں۔ ای وجہ سے عظیم چیز وں کو عظیم چیز وں کے ساتھ اور حقیر چیز وں کو حقیر چیز وں کے ساتھ تشبید دی جاتی ہے۔ تاکہ مشبہ میں مخفی معنیٰ ظاہر ہوجائے۔ اور وہم اس کا انکار نہ کر سکے۔ اس مقصد کو ظاہر کرنے کے لئے صرف سابقہ کتب، حکماء اور ادباء کے اقوال ہی نہیں بلکہ عربوں کے کلام میں بھی بیر عام ہے مثلاً سابقہ کتب میں "علی الصدر" سین کھوٹ، " قلوب قاسیہ" سخت دل اور "مخاطبة السفھا ۽ " یعنی بے وقو فوں می بات کرنے کو بالتر تیب دخالة یعنی چھان یا بھوسہ، حصاة لیعنی پھر اور "اثار ڈالز نابیر" بھڑوں کو بھڑکا نا کے ساتھ تشبیبات دی گئی ہیں۔

اوراییا آ دمی جوقؤت ساعت میں قوی ہواں کو "قراد" لیعنی چیچڑی کے ساتھ تشبیہ دی گئی اور کہا جاتا ہے "اندا سع من قراد " میچچڑی سے بھی زیادہ سننے کی صلاحیت رکھتا ہے اور خفیف اور ملکے کو "اطیش من فراشدہ" کے ساتھ اور تایاب اثیاء کو "اعز من مخالب موضدة" کے ساتھ تشبیہات دی گئی ہیں ۔

اگر سابقه کتب اورلغت عرب میں ایسی ضرب الامثال قابل اعتراض نہیں تو پھر قرآن پاک پر اعتراض کیوں کیا جار ہا

اس وضاحت کے بعداب اگر آیت کر بر کو میں تد بر کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ اللہ کریم حق واضح کرنے کے لئے مچھر تو کیا اس سے حقیر چیز کی مثال بیان کرنے سے بھی جھفک محسوس نہیں کرتا اور نہ ہی کسی اعترض کی پر واہ کرتا ہے۔خواہ وہ تشبیہ مچھر بکھی یا اس سے بھی رذیل چیز کی ہو۔

لايخشى ان يضرب مثل البعوضة لحقارتها وغيرها

تفسير بيضاوى (ررى) بي تحرير المركب المركب المؤرة المتقرة 9 Col مچمریاس جیسی حقیر چیز کی مثال اس کے حقیر ہونے کی وجہ سے ذکر کرنے کوتر ک نہیں کرتا۔ اور حیات کامعنی وہ اعکساری اورشکشتی ہے جو بدن کو اعتدال سے نکال دیتی ہے۔ اور اس کو اعمال وافعال سے روک دیتی یہ ۔ کیسا کہ "حیبی الوجل 'آ دنی عاجز آ عمال ای طرح نسبی ایسے آ دمی کو کہتے ہیں جوجس کو عرق النساء کا در دہو۔ اور "حشی" ا یسے آدمی کو کہتے ہیں جس کوانٹڑ یوں کا مرض ہو۔ لیکن یہاں اس سے مرادلغوی معنی نہیں ہے۔ اس سے مراد و معنیٰ ہے جواس کی عاجزى اورا عسارى كولازم باوروه معنى بحجور دينا اور درما يعنى التدكريم ضرب الامثال بيان كرف سي بين درتا اورندي بوجد حياءاس كو چيوزتاب-حیاء اصطلاح میں ایس کیفیت کا نام ہے جو بے حیائی اور تجل (سمی کام کے کرنے سے رک جانا ، اچھا ہو یا برا) کے در میان ہوتی ہے۔ یاوہ حالت جواللہ کریم کی نعمتوں اور اپنے گنا ہول کود کھے کر پیدا ہوتی ہے۔ یہاں بیا شکال پیدا ہوتا ہے کہ حیا کو جولغوی معنی بیان ہوا ہے اس کے مطابق اس کی نسبت اللہ کریم کی طرف کرنا جائز نی - کیونکداس کاتعلق اجسام سے ہے۔اور اللد کریم ایسے تمام اوصاف سے پاک اور منزہ ہے حالانکداس کی نسبت اللد کریم کی طرف کام بحديث شريف كامغبوم ب انالله يستحيى منذى الشيبة المسلم أن يعذبه التدكريم بور صح مسلمان كوعذاب دي مي حياء فرماتا ہے۔ إن الله حى كريم يستحيى إذار فع العبد يديه أن يردهما صفراً حتى يضع فيهما خيرًا اللد كريم بهت بن باحياء بخى ب، اب حيا آتا ب ، جب اس كاكونى بنده اس كى بارگاه ميں دعا كے لئے ہاتھ اشائ تو وہ انہیں خالی داپس لٹاد بے یہاں تک اس کے ہاتھوں میں خیرات رکھدیتا ہے۔ "مستحی" سے مرادترک کرتا ہے۔ یعنی وہ اپنے بندے کے دونوں ہاتھوں کو خالی لوٹانے کوترک کر دیتا ہے ادرترک کرنا بیانغباض کے معنی کولازم ہے، جیسا کہ اللہ کریم کی رحمت اور اس کے غضب سے مرادان دونوں کولازم ہے وہ مراد ہے یعنی ر حمت کامعنی نیکی پہنچانا اور غضب کامعنی سز ادینا ہے اس کی مثال ایک شاعر کا قول ہے جوابیے ہونٹوں کی صغت بیان کرتا ہے اور كبتاب، إِذاما اسْتَحِينَ الماءَ يعُرضُ نَفْسَه ... كَرَعْنَ بِسَبُتٍ في إِناءٍ مِن الوَرُدِ یعنی میرے اونٹ اس پانی کوترک کرنے کورد کردیتے ہیں جوابیخ آپ کوان پر پیش کرتا ہے کہ اپنے پانی کواپنے ہونٹوں کے ساتھ پیتے ہیں جو مشکیز سے کی طرح ہے اس گھاٹ سے جو پھول کے برتوں کی طرح ہے اس سے پیتے ہیں یعنی وہ گھاٹ

کے ساتھ پیلے ہیں جو سیرے فی مرت ہے اس لھاٹ سے جو چول کے برطوں فی طرح ہے اس سے پیلے ہیں یعنی وہ کھاٹ جس کے کتاروں پر گلاب کے پھول ہون تو مطلب مدہوا کہ اس کے اونٹ اس گھاٹ سے پیاس کی وجہ سے پانی نہیں پیلے بلکہ وہ اس پانی سے حیاء کرتے ہوئے جوابنے آپ کوان پر پیش کرتا ہے، پیلے ہیں۔اس مقام پر "یہو ک "کا ذکر نہ کرنا اور اس ک

تفسير بيضاوى ( رى ) بالتي سمس في الم المؤدة المتقرة في الم جكم "يستحى" ذكركرنااس كاندرمبالغهكا اظبهار مطلوب باورترك عمل كوحياء كما تحد تشبيددينا بجوكناية ضرب المثل كو لازم بيهاوراصول بيرب كه، الكناية ابلغ من التصريح کناید صراحة مفتکوکرنے سے بلیغ ہوتا ہے۔ ياريد بطورمشا كله لفظ ذكر كئ تنفح بين كه كفار في جب البي اعتراض ميں سيد لفظ استعال كئے، اما يستحى رب محمد ان يضرب مثل الذباب والبعوضة والعدكبوت توالتُدكريم في بطور مشاكله اس كي في ميں وہي الفاظ د ہراد ہے۔ "ان يضرب" بيضرب المثل كم معنى مي ب اور ضرب المثل ضرب المخامة سي مشتق ب جس كامعنى ب مبرلكا نامكر یہاں مثال بیان کرنے کے معنی میں ہے۔ تركيب كلام مي "ان "مصدريداي مابعد كساته ل كظيل كنزديك محل جرمي باوراس ب يهل من "حرف جرمضم باورسیبوید کے نزدیک حرف جرکو حذف کرنے کے بعد بلا داسطداس کی طرف متعدی کردیا ہے۔ اس لئے مید معوب ہوگا اور اس میں مثلاً کے بعد" ما" کالفظ ابہا میہ ہے جواس نکرہ میں عموم وابہا م کا اضافہ کررہا ہے۔اور تخصیص کے سارے رائے بند کرد ہا ہے جیسا تیرا کہنا" اعطنی کتاباً ما" یعنی تو مجھے کوئی سی کتاب عطا کردے یا یہ "ما معنی میں تاکید پیدا کرنے کے لتے زائدہ ہے، جیسا کہ اللہ کریم کے اس ارشاد میں، فبمارحمةٍمن الله اس میں مازائدہ ہے،زائدہ سے مراد بے معنی ہیں کیونکہ سارے کا سارا قرآن ہدایت اور بیان ہے۔ بلکہ مطلب سے ب کہ یہاں یہ سی مخصوص معنی کے لئے ذکر نہیں کیا گیا بلکہ اپنے غیر کے ساتھ اسلنے ذکر کیا گیا ہے تا کہ اس میں تو ت اور مضبوطی کا فائدہ دے اور بیہ ہدایت میں زیادتی ہے اور بیہ باعث اعتراض ہیں۔ اور " بعوضة "، مثلاً سے عطف بیان ہوگا۔ یا بیہ "يضرب" كامفعول باورمثلاً بعوضة ب حال ب كيونكه بعوضة كره ب اورجب ذوالحال كره بوتو حال كواس مقدم ذكركياجاتاب، يا يضرب اي ضمن مي جعل كامعنى لئ موت باس وجد " بعوضة" اور "مثلاً ودنول اس ك مفعول ہوں سے، اور بعد صفا تو مرفوع بھی پڑ ھا گیا ہے اس صورت میں بد مبتداء محذوف کی خبر ہو کی لہٰذا اس تا ویل پر لفظ کے

(1) پېلا اخمال بېركەبىي ما " موصولە بىوادراس كاصلە پېلا پېلاترف محذوف بوگاكىساكە،

تماماً الذي احسن میں "احسن" ہے قبل مبتداءمحذوف ہے۔

تر کیب میں کئی دوسر بے اختال ہوں گے۔

| 8-6                 | سُوْرَةُ الْبَعْرَةُ                                  | Des mar                            | 33 Fred               | تغسيربيضاوي (ري)                                    |                |
|---------------------|-------------------------------------------------------|------------------------------------|-----------------------|-----------------------------------------------------|----------------|
| "ما"کی مغت          | ا الم جمله اسميه بوكر                                 | اوراس کا مابعدا سپنے مبتدا ہ       | وصوليه بوكا ادرا      | ومرااحمال بيدي كدبيه "ما الم                        | » <b>(2)</b>   |
| •                   |                                                       | . •                                |                       |                                                     |                |
|                     | :<br>-                                                | جہ سے کل نصب میں ہوگا۔             | ل ہونے کی و.          | . بالا دونوں توجيہات ميں بير بد                     | مندرج          |
| ہم نے ان کے         | اخرب توكويا جب اللدكر؟                                | و ب اور اس کا مابعد اس کی          | متفهاميه مبتدا،       | برااحل بد ہے کہ یہ "ما" ا                           | :(3)           |
|                     |                                                       |                                    | :                     | ال كوبعيد سخصخ كوردفرما ياتوفرما                    | ضربالامث       |
|                     |                                                       |                                    | · · · ·               | ضةفمافوقها                                          | مايعو          |
| دامش<br>مان بیان نه | مانے کے لئے اس کی ضرب                                 | باب كداللدكريم في بن سمجھ          | اور بر می چیز کم      | رکیا ہے یا اس کے جم میں چھوٹی                       | كە يچم         |
|                     |                                                       |                                    |                       | ہے جن حاصل ہے کہ دواس۔                              |                |
|                     |                                                       | • • • •                            |                       | ىثال يوں دى جاتى ہے كە                              |                |
|                     |                                                       | ن<br>ن                             | ارودينارا             | لأيبالى ممايهب ماديد                                | فلان           |
|                     | بے یادود ینار۔                                        | لهوه ایک دینارعطا کرر بات          | ش<br>ش کرر ہاہے       | ں اس چیز کی پرواہ نہیں کرتا جو <sup>یخ</sup>        | كدقلال         |
| ."عضب"كا            | اکا ٹما ہے کیسے "بیضع "ادر                            | ں سے شتق ہے س کامعن                | ميغه بحاور كبغ        | ں" بروزن فعول ، پیرمبالغہ کا <sup>م</sup>           | " بعوظ         |
| من چرے پر           | جیسا که خموش کالفظ <sup>جس</sup> کا <sup>م</sup>      | عنی میں استعال ہوتا ہے۔            | کے کانٹے کے           | لیکن اب میدلفظ م <i>چھرجیسی چ</i> یز ب <sup>ا</sup> | معنی کاڑنا ہے  |
| ÷ //÷ ·             | ے پرڈنگ مارتا ہے۔                                     | ) ہوتا ہے کیونکہ دہ بھی چہر۔       | <b>عن مي</b> ں استعال | یکن اب بیچھر کے کاننے کے                            | خراشيس مارنالب |
|                     |                                                       |                                    | · •                   | قها                                                 | فمأفو          |
| مطلب بيهوكا         | بركه ماكواسم بنايا جائتو.                             | ادريا "ما " پر ٻان شرط             | موضة <i>پر</i> ې      | ، فاءعاطفهاوراس کاعطف یاب                           | آ اس مير       |
| ، نے تاپیند کیا     | يدكا قصدفر ماياجس كوانهول                             | اللدكريم نے اس چيز کی تر د         | اور مکڑی، کو یا       | مرسےجسم میں زائد ہوجیسے کمھی                        | كهده چزجو      |
| یادہ بڑی چیز        | چہ جائیکہ جسم میں اس سے ز                             | ل وجهر سے ترک نہیں فرماتا          | ، دینے کوحیاء ک       | كهاللدكريم فجحرك ساته مثال                          | تومعنى بيهوكا  |
| سے حقیر ہوجس        | دگا که ده صغت میں مچھر ۔                              | ا<br>فرمادے یا اس کامعنی میے ہ     | بيخ کوده ترک          | یادہ بڑی چیز کے ساتھ تشبیہ د                        | یں اس سے       |
|                     | •<br>•                                                | ت ہے جیسے چھر کا پر۔               | رده صغراور حقار       | ب الامثال پیش کی جارہی ہواد                         | صغت بيس ضر     |
| رگاہ میں مچھر       | گردنیا کی قدراللد کریم کی با                          | ل بیان فرمائی ہے فرمایا کہ آ       | اتحدد نیا کی مثال     | ا من الله المع المع المح ركم الم                    | بی کریم        |
| ب كدامك بن          | <sup>ي</sup> يقى رضى اللَّدعنها فرماتي <del>ب</del> ي | با نه پلاتا، حضرت عاکشه صد         | ايك كمونث بمج         | ابرتبقی ہوتی تو کسی کا فرکو پانی کا                 | 1.2,2          |
|                     | ریم ملافظاتین سے سنا:                                 | فرمانی ہیں <i>کہ میں نے نبی کر</i> | ب رضى اللَّدعنها      | فيمه تح طنابوں سے کر پر ا۔ آ ب                      | آ دم مناء میں  |
| [1_d                | درجة أور محبيت عد                                     | قها الاكتبت لهبها                  | وكةفمأفوا             | مامنمسلم يشاك ش                                     | يقول           |
| 4                   |                                                       |                                    |                       | ٩                                                   | خطيئ           |
|                     | •                                                     |                                    |                       | •                                                   |                |

تفسير بيضاوى (ررى) ما ترجم الم سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ کہ سمان کوکا نٹایا کانٹے سے چھوٹی یا کانٹے سے بڑی چیز سے تکلیف نہیں پہنچائی جاتی تکراس کے بدلے میں اس کا

ایک درجہ بلند کردیا جاتا ہے اور اس سے اس کی لکیف کی وجہ سے ایک گناہ کم کردیا جاتا ہے اور اس مین بیا خلال بھی ہے کہ درد میں جوچیز کانٹے سے زیادہ ہوجس طرح گرتایا قلّت میں اس سے کم ہوجیسے چیونٹی کا ڈنگ مارنا جیسے نبی کریم مقاطلی ہے نے ما اُصاب المؤمن من مکر وکا فیھو کفار قالخطایا کا حتی نخبیۃ النبیلۃ کہ کی مومن کوکوئی تکلیف نہیں پینچتی مگروہ اس کے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتی جس طرح چیونٹی کا کا شاد غیرہ۔

> فَاَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَبُونَ اَنَّ أَلْحَقُ مِنْ رَبِّهِمْ

أما حرف تفصيل يفصل ما أجمل ويؤكد ما به صدر ويتضمن معنى الشرط، ولذلك يجاب بالفاء. قال سيبويه: أما زيد فذاهب معناك مهما يكن من شىء فزيد ذاهب، أى هو ذاهب لا محالة وأنه منه عزيمة، وكان الاصل دخول الفاء على الجملة لأنها الجزاء، لكن كرهوا إيلاءها حرف الشرط فأدخلوها على الخبر، وعوضوا المبتدا عن الشرط لفظاً، وفى تصدير لا الجملتين به إحماد لأمر المؤمنين واعتداد بعلمهم، وذمر بليغ للكافرين على قولهم، والضمير فى آنَّهُ للمثل، أو لأن يضرب. والحقّ الثابت الذى لا يسوغ إنكارة يعم الاعيان الثابتة والافعال الصائبة والاقوال الصادقة، من قولهم حق الامر، إذا ثبت ومنه: ثوب محقق أى: محكم النسج.

وَاَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ كَان من حقه: وأما الذين كفروا فلا يعلمون، ليطابق قرينه ويقابل قسيمه، لكن لما كان قولهم لهذا دليلاً واضحاً على كمال جهلهم عنل إليه على سبيل الكناية ليكون كالبرهان عليه.

مَاذَا آرادَ اللهُ بِهٰذَا مَثَلًا يحتمل وجهين: أن تكون »مَا «استفهامية و »ذا « بمعنى الذى وما يعده صلته، والمجموع خبر ما. وأن تكون »ما «مع »ذا «اسماً واحداً بمعنى: أى شىء، منصوب المحل على المفعولية مثل ما أراد الله، والأحسن فى جوابه الرفع على الاول، والنصب على الثانى، ليطابق الجواب السؤال.

والإرادة: نزوع النفس وميلها إلى الفعل بحيث يحملها عليه، وتقال للقوة التي هي مبدأ النزوع، والاول مع الفعل والثاني قمله، وكلا المعنيين غير متصور اتصاف الباري تعالى به، ولذلك اختلف في معنى إرادته فقيل:

تفسير بيضاوى (درى) بالمحتر ٣٣٧ **سُوْرَ** قَالَبْقَرَة إرادته لأفعاله أنه غير سالا ولا مكرة، ولأفعال غيرة أمرة بها. فعلى هُذَا لم تكن المعاص، بإرادته، وقيل:علمه باشتمال الامر على النظام الاكمل، والوجه الاصلح فإنه يدعو القادر إلى تحصيله، والحق: أنه ترجيح أحد مقدوريه على الآخر وتخصيصه بوجه دون وجه، أو معنى يوجب هذا الترجيح، وهي أعمر من الاختيار فإنه ميل مع تفضيل وفي لهنا استحقار واسترذال. ومَقَلًّا نصب على التمييز، أو الحال كقوله تعالى: هذِيدِناقَةُ اللولَكُمُ آيَةً. امار پرف تفسیر بااور ماقبل کلام میں یا متکلم کے ذہن میں جواجمال ہوتا ہے اس کی تفصیل بیان کرنے کے لئے ذکر کیا جاتا ہے۔اور بیجس سے پہلے آتا ہے اس میں تاکید پیدا کرتا ہے۔ بیا پی ظمن میں شرط کامعنی لئے ہوئے ہوتا ہے ای لئے اس کے جواب پر" فاء" داخل کیاجا تاہے۔ سیبو بیکہتا ہے امأزيرفاناهب كامعنى بيرموكا مهمايكنمنشىفزيدذاهب ليعنى وه جرحالت ميں جانے والا باوراس نے جانے كا پختر عزم كرليا ہے۔ اس كلام ميں اصل توبيدتھا كہ فاء" جواب شرط کے پورے جملہ پر داخل کی جاتی ،لیکن اس طرح عربوں نے حرف شرط کے فور ابعد" فاء" جزائیہ کا ذکر کرنا پسند نہیں فرمایا ، اس لئے وہ اس کوخبر پر داخل کر دیتے ہیں اور مبتداء کولفظا شرط کے قائم مقام رکھ دیتے ہیں ۔حقیقت میں شرط محذوف ہوتی ہے جس کی تقدیم ماهمايكنمنشئي ب- اور "اما" ) بعدوالا جملة كمل جواب شرط ب- اس لت "فاء "جزائيه جواب شرط ) يهلي جزير داخل كرتا متاسب ہوتا ہے لیکن اس طرح "اما " جو کلمہ شرط ہے اس کے فور ابعد فاء داخل کرنا مناسب نہیں سمجھا جاتا۔ اس لئے بجائے مبتداء پر فاء داخل کرنے کے، اس کی خبر پر فاء داخل کر دیا گیا اور ان دونوں جملوں کے آغاز میں "اما " کو کمرر ذکر کرنے ک تحکمت میہ ہے کہ مونیین کی تعریف کی جائے اور ان کے علم ویقین کی توصیف بیان کی جائے اور کفار کی مذمت اور ان کے عقیدہ اور كفر کے فساد كوظا ہر كياجائے۔ انهالحق یں ھاغمیر کامرجع یا تو "مثلاً" ہے یا "ان بصر ہوا " ہے۔

تفسير بيضاوى (درى) كَتْحَوْر 2 ٣ ٣ ٢

"ال حق" بیدین سے مشتق ہے اور صفت مشہد کا صیغہ ہے اور حن کا معنی پختہ اور مضبوط ہونا ہے اور وہ کپڑ اجس کی بُنائی پختہ اور مضبوط ہوا سے تو ب محقق کہتے ہیں اور اس کا اطلاق ایسی ثابت چیز پر ہوتا ہے جس کا الکار جائز نہیں اور اعیان ثابتہ ، افعال اور اقوال صادقہ کے لئے بیرعام استعال ہوتا ہے اور یہاں اس سے مراد مشل یا اس کا بیان مرادلیا کیا ہے۔ ایک اشکال پید اہوتا ہے کہ کلام کے سیاق وسباق کے مطابق یہاں ،

سُؤرَةُ الْبَعَرَةُ

St (m)

امالذین کفروا فلا یعلمون ہوتالیکن اس جگہ ہیڈ کرکیا گیا۔

امال لين كفروا فيقولون اسك كياوجرے؟

امام بيضاوى رحمة اللدتعالى عليه اس كاجواب ديتے ہوئے فرماتے ہيں كمرض تو يہى تھا كە،

امالذين كفروا فلا يعلمون

ہوتا تا کہ اپنے قرین کے موافق ہوجا تالیکن ان کا یہ کہنا، یہ لفار کی ضرب ایش سے جہالت اور ناواتھی کے کمال پر داشح دلیل ہے اس لئے کنایة ان کی جہالت کوواضح کرنے کے لئے میدانداز اپنایا گیا۔اور ان کی اس جہالت پر دلیل قائم کرنے کے لئے "لا یعلمون "کی جگہ "یقولون "کا لفظ «کر کیا گیا جس میں کنایة ان کی جہالت ثابت ہوتی ہے اور کلیہ ہے کہ کنایة صراحت سے زیادہ بلیغ ہوتی ہے۔ "ماذ اور اللہ بھذا مثلاً" ماستفہامیہ مبتداء، ذااسم موصول اپنے مابر صلہ سے کر خرج ہے یا یہ دونوں (مااور ذا) ای شنہ کے منی میں کل منطوب اور "اواد" کا مفعول ہہ ہے۔

"اراد" بیدارادة سے مشتق ہے اور اس کا معنی کسی کام کے کرنے کا دل میں شوق پیدا کرنا اس اعتبار سے کہ وہ شوق کا م کرنے کی طرف ابھارے یا اس سے مراد وہ قوّت ہے جو میلان اور اشتیاق کا سبب بنتی ہے، ان دونوں معانی کے اعتبار سے اراد کی نسبت اللہ کریم کی طرف کرنا جائز نہیں کیونکہ بیجسم کے خواص سے ہے اور اللہ کریم جسم سے پاک ہے۔

اس اشکال کا جواب بید یا گمیا کہ یہاں اس سے لغوی معنی مرادنہیں بلکہ لازم معنی مراد ہے یعنی کہ اللہ کریم اپنے افعال سر انجام دینے میں نہ ہی مجبور ہے اور نہ ہی بھو لنے والا ہے بکہ اپنے اختیار اور مرضی سے افعال کوسرانجام دیتا ہے۔ اس تا ویل پر معاصی اللہ کریم کی ارادہ سے نہیں ہوں گے۔

اور بعض نے کہا کہ اللد کریم کے ارادہ سے مراد کسی امرکواس کے علم کا کامل ترین نظام اور اسلح وجہ پر شامل ہونا ہے، کیونکہ بیعلم ہی قادر کواس کے حصول کی طرف دعوت دیتا ہے اور حق بیہ ہے کہ اللہ کریم کے ارادہ سے مراد بیہ ہے کہ دومقد وروں میں سے ایک کو دوسرے پر ترجیح دینا اور ایک وجہ کو چھوڑ کر دوسری وجہ کے ساتھ خاص کرنا ہے، یعنی حسن وقبیح اور فائدہ ونفصان وغیرہ یا اس سے مراد وہ صفت ہے جواس کا موجب اور سبب ہے اور اراد کا لفظ اختیار کے لفظ سے اعم ہے کہ اختیار میں دوسری چیز کو

ی تفسیر بیضاوی (دری) کی تر ۲۳۸ سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ فسیلت دینے کے ساتھ اس کے کرنے کی طرف رغبت ہوتی ہے۔ "بهذا " بدان المان كالم مثال كوحقير ورديل بحص پردلالت كرر باب اس لت بد كفر ب أور مثلاً كالفظ تميز يا حال مون -کی وجہ سے منصوب بے جیسا کہ اللہ کریم کے اس ارشاد میں ، لمنة ناقة الله لكم میں اس آیت کریمہ کالفظتمیز یا حال کی دجہ سے حالتِ نصب میں ہے۔ يُضِلَّبِهِ كَثِيراً وَيَهُدِى بِهِ كَثِيرًا جواب ماذا، أي: إضلال كثير وإهداء كثير، وضع الفعل موضع المصدر للإشعار بالحدوث والتجدد، أو بيان للجملتين المصدرتين بإما، وتسجيل بأن العلم بكونه حقاً هدى وبيان، وأن الجعل بوجه إيرادة والإنكار لحسن موردة ضلال وفسوق، وكثرة كل واحد من القبيلتين بالنظر إلى أنفسهم لا بالقياس إلى مقابليهم، فإن المهديين قليلون بالإضافة إلى أهل الضلال كما قال تعالى: وَقِلِيلٌ مَّا ، وَقَلِيلٌ مِنْ عِبادِي الشَّكُورُ ويحتمل أن يكون كثرة الضالين من حيث العدد وكثرة المهديين باعتبار القضل والشرف كما قال: قَلِيلُإذا عُتَّوا كَثِيرٌ إذا شَتَّوا وقال: إِنَّ الْكِرامَ كَثِيرُ فِي البلادِوإن ... قَلُّوا كما غيرَهُم قلُّ وإنْ كَثُرُوا وَما يُضِلُّ بِحِ إِلَّا الْفاسِقِينَ أَى الخارجين عن حد الإيمان، كقوله تعالى: إِنَّ الْمُنافِقِينَ هُمُ الْفاسِقُونَ من قولهم: فسقت الرُطّبة عن قشرها إذا خرجت. وأصل الفسق: الخروج عن القصر قال رؤبة: فواسِعاً عَنْ قَصْدِها جَوائراً والفاسق في الشرع: الخارج عن أمر الله بارتكاب الكبيرة. ولەدرجات للاث: الاولى: التغابى وهو أن يرتكبها أحياناً مستقبحاً إياها. الثانية: الانهماك وهو أن يعتاد ارتكابها غير مبال بها. الثالثة: الجحود وهو أن يرتكبها مستصوباً إياها، فإذا شارف هٰذَا المقام وتخطى خططه



تغسيربيضاوى(س)

خلع ربقة الإيمان من عنقه، ولابس الكفر. وما دام هو فى درجة التغابى أو الانهماك فلا يسلب عنه اسم المؤمن لاتصافه بالتصديق الذى هو مسمى الإيمان، ولقوله تعالى: وَإِنَّ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِدِينَ اقْتَتَلُوا والمعتزلة لما قالوا: الإيمان: عبارة عن مجموع التصديق والإقرار والعمل، والكفر تكذيب الحق وجودة. جعلوة قسماً ثالثاً نازلاً بين منزلتى المؤمن والكافر لمشاركته كل واحد منهما فى بعض الاحكام، وتخصيص الإضلال بهم مرتباً على صفة الفسق يدل على أنه الذى أعدهم بالباطل مرفت وجوة إلى الضلال. وذلك لأن كفر هم وعدولهم عن الحق وإصر ارهم بالماطل مرفت وجوة أفكار هم عن حكمة المثل إلى حقارة الممثل به، حتى رسخت به جهالتهم وازدادت ضلالتهم فأنكروة واستهزءوا به. وقر (يضل) بالبناء للمفعول و "الفاسقون" بالرفع.

mma Sila

زجمه:

يُضِلَّ بِهِ كَثِيراً وَيَهُدِى بِهِ كَثِيرًا

یہ جملہ "ماذااراد اللہ بڈ" کا جواب ہے اور یہ مرفوع ہے اصل میں اصلال کثیر اور اھداء کثیر تھا، بنٹل کو مصدر کی جگہ اس لئے رکھا کمیا ہے تا کہ تجد داور حدوث کا شعور دلایا جائے یا بیان ڈونوں جملوں کا بیان ہے جن کو" اما " کے ساتھ شروع کیا گیا ہے اور اس بات پر مہر تصدیق ثبت کرنا ہے کہ ضرب المثل کے تق ہونے کاعلم ہونا ہدایت اور بیان ہے اور اس ضرب المثل کے ذکر کرنے کی جہت سے ناواقف ہونااور اس کے مورد کے سن کا اقر ارنہ کرنا گھراہی اور نس ہے۔

دونوں گردہوں کوکثیر کہا گیا حالانکہ کثرت ایک ہی جانب ہوتی ہے جس کا سبب یہ ہے کہا پنے اپنے تبیلوں کے اعتبارے کثیر ہیں، نہ کہا پنے مقابلین کے اعتبار سے کیونکہ گمراہوں کے مقابلہ میں ہدایت یا فتہ تعداد کے اعتبار سے تھوڑے ہی ہوتے ہیں جیسا کہ فرمانِ باری تعالیٰ

وقليلمنعبادى الشكور

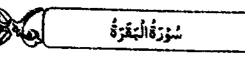
کہ ہدایت یا فتہ تھوڑ ہے ہی ہیں۔ادرمیر بے بندوں میں سے شکر کرنے دالے تھوڑ ہے ہی ہیں ادراس میں سیاحتمال بھی موجود ہے کہ تعداد کے اعتبار سے گمراہ زیادہ ہوں ادرفضل دشرف کے اعتبار سے ہدایت یا فتہ زیادہ ہوں ،قول شاعر ملاحظہ ہو، م

إنَّ الكِرامَد كثيرٌ في البلادِ وإن ... قَلُوا كَما غيرَ هُم قَلُّوانُ كَثُرُوا سخى اگرچەتعداد ميں كم ہوتے ہيں كيكن علاقہ ميں كثير ہيں جيسے ان كے علاوہ اگرچہ وہ كثير ہيں ليكن شرافت وبزرگ میں تھوڑ ہے ہیں۔ ومأيضلبه الإالفسقين

المحمد المعسير بيضاوى (ررى) بي المحمد م 84 اس کامتنی سید ب کداس کے ساتھ وہی مراہ ہوتے ہیں جوحد ودایمان سے لکلنے والے ہیں جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد، ان المنافقين هم ً الفاسقون کہ بے شک منافق ہی دائر واسلام سے خارج ہونے والے بین اور بیم بوں کے اس اتول سے مشتق ہے، فسقت الرطبة عن قشرها کہ ترکج صورات پنے چیکے سے باہرنگل ۔ فاسق بنسق سے مشتق ہے جس کامعنی درمیانی راستہ سے لکلنا ہے۔ اصطلاح شرع میں فاسق اس آ دمی کو کہتے ہیں جوصغیرہ گناہ پرمصرہو یا کبیرہ گناہ کر کے اللہ کریم کے عظم سے نکل جائے ،اس کے نیمن در بے گناو کمیرہ کے درجات: 1 \_ تغاني : گناه کبیره کو گناه تمجه کرمجی کمجی اس کاار تکاب کرنا \_ 2۔ أحماك بحمام كى پرواہ نہ كرتے ہوئے أس كاعادى بن جانا اوراس كے ارتكاب ميں جرب ہوجاتا۔ 3۔ جحو دبتگناہ کبیرہ کوجائز اور صحیح سمجھ کر کرنا، بیفت کا آخری درجہ ہے جب انسان اس درجہ میں پہنچ جاتا ہے تو وہ کافر ہو جاتاہے۔ یا در ہے جب تک انسان مسق کے پہلے دودرجوں میں رہتا ہے وہ گنہگارتو ہوتا ہے کیکن اسلام سے خارج نہیں ہوتا کیونکہ اس کوتصدیق قلبی حاصل ہوتی ہے جو کہ اصلِ ایمان ہے۔ اور قرآن میں بھی مرحکب کبیرہ کومومن کہا ہے، ارشاد باری تعالی ملاحظهريو، وأن طائفتان من المومنين اقتتلوا کہ اگر مونین کے دوگر دہلڑ پڑیں تو ان کے درمیان صلح کرا دو۔ یہاں لڑائی کرنے والوں کو، جو کہ گناہ کبیرہ ہے مومن کہا سميا ب- چونكه معتزله كزديك ايمان تين چيزول ك مجموعه كوكهاجا تا ب-تصديق بالقلب عمل بالاركان اقرار باللسان ادر کفرت کی تکذیب کرناادراس کاانکار کرنا ہے اس لئے انہوں نے گناہ کبیرہ کے مرتکب کے لئے ایک تیسر ادرجہ بنایا ہے کہ نہ دہ مومن ، نہ کا فرا در دائمی عذاب کامستحق ہے کیونکہ دہ بعض احکام میں مومن ادر کا فر دونوں کے ساتھ شریک ہے یعنی اسے تصدیق قلبی حاصل ہے کیکن اس کے مطابق عمل نہیں جو کہ کا فروں کی عادت ہے۔فاسقین کو گمراہی کے ساتھ خاص کرنے سے پہ شعور دلا نامقصود ہے کہ اس مگراہی میں مبتلاء ہونے کا سبب ان کافسق اور ضرب المثل کو حقیر سمجھنا ہے۔ چونکہ اس سے نا واتھی ان ے دلوں میں رائح ہو چکی ہے اور ان کی گمراہی بڑھ کنی ہے۔ اس لئے انہوں نے ضرب اکمش کا الکار کر دیا اور باطل نظریہ پر اصرار نے ان کی سوچ کے دھارے اس ضرب اکمشل کی تھمت سے پھیر کراس کی حقارت کی طرف موڑ دیتے ہیں بعض قراء نے"

JEST POIZ تفسيربيضاوي(س) ، سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ SEL الفاسقين" كوحالت رفق ميں فاستون كرك پڑھا ہے اور اس صورت ميں "يضل" كومجہول كا صيغہ بنايا تومعنى بيہ ہوگا كہ ضرب المثل کے ساتھ صرف فاسق ہی گمراہ ہوتے ہیں۔ معنى حيياة : (حىت)الحياة (Life) کے معنی قبائے سے نفس کے منقبض ہو کر انہیں چھوڑ دینے کے ہیں۔ کہا جاتا ہے اور بعض نے استحدی فھو مست (نحيف ياء) کے ساتھ بھی نقل کیا ہے۔ قر آن میں ہے، "إِنَّ الله لا يَسْتَحِيى أَنْ يَضرِبَ مَثَلًا ما بَعُوضَةً فَما فَوْقَها " (سورة البقرة آيت مير 26) بیشک اللّداس سے حیانہیں فرماتا کہ مثال شمجھانے کوکیسی ہی چیز کاذ کرفر مائے مچھر ہویا اس سے بڑھ کر۔ " وَاللهُ لا يَسْتَحْيى مِنَ الْحَقّ " (سورةالاحزاب آيت مرد 53) لیکن خدا ہے بات کے کہنے سے شرم ہیں کرتا۔ ایک روایت میں ہے۔ کہ اللہ تعالی بوڑ سے مسلمان کوعذاب دینے سے شرما تا ہے۔ پس اللہ کی طرف جب حیا کی نسبت ہوتواس کے معنی انقباض نفس کے ہیں ہوتے۔ کیونکہ اس قشم کے اوصاف سے ذات باری تعالیٰ منزہ ہے بلکہ اس سے مراد اسے عذاب نہ کرنا ہے اورایک دوسری حدیث میں ہے کہ اللہ حبی کہ اللہ حبی ہے تو اس کے معنی بھی یہی ہیں کہ اللہ قبائح کو چھوڑ نے والا اور محاس<sup>یع</sup>نی افعال حسنہ کوسراانجام دینے والا ہے۔ صرب المثل كي تعريف: صرب اللبن الدرآهم سے ماخوذ ہے اور اس کے معنی ہیں کسی بات کو اس طرح بیان کرنے کہ اس سے دوسری بات کی وضاحت ہو۔قرآن میں ہے۔ " حَبَرَ بَ اللهُ مَتَ لَا " (سورة الزمر آيت مدر 29) اللدايك مثال بيان فرما تاب-" وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلًا " (سورة الكهف آيت نمبر 32) اوران سے قصبہ بیان کرو۔ " ضَرَّبَ لَكُمْ مَثَلًا مِنْ ٱنْفُسِكُمْ " (سورة الروم آيت مر 28) وہتمہارے لیےتمہارے ہی حال کی ایک مثال بیان فرما تا ہے۔ " وَلَقَلُ ضَرّ بُنا لِلنَّاسِ " (سورةالروم آيت مرر 58)

تغسيربيضاوي(س) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ 201 اورہم نے ہرطرح مثال بیان کردی ہے۔ بعوضة "مَثَلًا ما بَعُوضَةً فَما فَوَقَها" (سود قالبدر ١٤ يت مهر 26) مچھریااس نے بڑھ کرکہی چیز مثلاتکھی۔ مکڑی کی مثال بیان فرمائے۔ میں بعض نے کہا ہے کہ فعافو قبھا سے مچھر سے بڑی چیز کی طرف اشارہ ہے جیسے کڑی جس کی کہ دوسری جگہ مثال بیان کی گئی ہے اور بعض نے فوق بلحاظ صغر مرادلیا ہے یعنی مچھر سے بھی چھوٹا اور جنہوں نے اس کی تفسير مادونها ہے کی ہےان کی مرادیھی یہی ہے بعض اہل لغت نے اس سے سیمجھ لیا ہے کہ فوق بمعنی دون بھی استعال ہوتا باوراب اصداد میں شارکیا ہے مگر بیکض ان کی خام خیالی ہے۔ فقق فوق: (فوق)فوق(Above,up) بيدمكان، زمان، جسم، عددا در مرتبه كے متعلق استعمال ہوتا ہے۔ ادر كمي معنوں ميں بولا جاتا ہے۔ اويرجيے فرمايا۔ 1-باعتبارعلوجيسا كه " وَرَفَعُنا فَوَقَكُمُ الطُّورَ " (سورة البقرة آيت نمبر 63) اورتم يركلوركوادنجا كيا-" مِنْ فَوَقِهِمُ ظُلَلٌ مِنَ التَارِ " (سورةالزمر آيت مهر 16) او يرآگ ك پہاڑيں۔ " **وَجَعَلَ فِيها رَواسِيَ مِنْ فَوُقِها** "(سورةنصلت آيت نمبر<sup>10</sup>) اوراس نے زمین میں اس کے پہاڑ بنائے۔ اس کی صدیحت ہےجس کے معنی بنچے کے ہیں چنانچے فرمایا۔ " قُلْ هُوَ الْقَادِدُ عَلى أَنْ يَبْعَتَ عَلَيْكُمْ عَدَاباً مِنْ فَوْقِكُمْ أَوْمِنْ تَخْتِ أَدْجُلِكُمْ " (سور قالانعام آيت نمبر 65) کہ دہ اس پر بھی قدرت رکھتا ہے کہتم پراو پر کی طرف سے پاتم ہارے پاؤں کے پنچے سے عذاب بیمیجے۔ 2۔صعود یعنی بلندی کی جانب کے عنی میں اس کی ضد اسفل ہے جس کے معنی پستی کی جانب کے ہیں چنانچے فرمایا: ` "إِذْجاؤُكُم مِنْ فَوَقِكُم وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُم " (سودة الاحزاب آيت مدر 10) https://archive.org/



and ror sta

تقسيرييضاوي( (ا)

جب وہتمہارے او پر اور بنچ کی جانب سے تم پر چڑ ہا گئے۔ 3- سى عدد يرزيادتى في معنى ظاہر كرنے بح كتر تاب جيسے فرمايا: "فَإِنْ كُنَّ نِساءً فَوْقَ الْنَتَذَيْنِ " (سورةالنساء آيسه مبر 11) اگراولا دصرف لڑ کیاں ہی ہوں (یعنی دویا) دو سے زیا دہ۔ 4۔جسمانیت کے لحاظ سے بڑایا چھوٹا ہونے کے معنی دیتا ہے۔ چنانچہ آیت کریمہ: " مَتَلًا ما يَعُوضَةً فَما فَوْقَها " (سور قالبقرة آيت مبر 26) مچھر یااس سے بڑھ کر کسی چیز مثلا کھی ۔ مکڑی کی مثال بیان فر مائے۔ 5\_ بلجاظ فضيلت دنيوي کے استعال ہوتا ہے۔ جسفرمايا: "ورَفَعُنا بَعْضَهُمُ فَوُقَ بَعْضٍ دَرَجاتٍ "(سور قالز خرف آيت نمبر <sup>32</sup>) اورایک دوسرے پردرج بلند کئے۔ اور مجھی فضلیت اخروی کے لحاظ سے آتا ہے جیسے فرمایا: " وَالَّنِينَ اتَّقَوْا فَوْقَهُمُ يَوْمَ الْقِيامَةِ" (سورةالبقرة آيت مبر 212) لیکن جو پر میز گار ہیں وہ قیامت کے دن ان پر پر فائق ہوں گے۔ "فَوْقَ اللَّذِينَ كَفَرُوا" (سورة آل عمران آيت نمبر 65) كافروں يرفائق -6\_فوقيت معنى غلبهاورتسلط <u> حصفرمايا: "وهُوَ الْقاهِرُ فَوْقَ عِبادِنا" (سورة الانعام آيت مير 18)</u> اوروہ اپنے بندول پرغالب ہے۔ " وَإِنَّا فَوُقَهُمُ قَاهِرُونَ " (سور قالاعراف آيت مر 127) فرعون فساور بلاشبهم ان يرغالب بي-حرف أمّا كااستعال:

(اماحرف)اما۔ یہ بھی حرف تفصیل ہوتا ہے۔اور احداشینین کے معنی دیتا ہے اور کلام میں عمر راستعال ہوتا ہے۔ جیسے فرمایا: " اَمَّا اَحَدُ کُمَا فَيَسْقِى دَبَّهُ خَمْرًا وَاَمَّا الْآخَرُ فَيُصْلَبُ " (سودة يوسف آيت نمبر <sup>41</sup>) اے تيدخانہ کے دونوں ساتھيوتم ميں ايک تواپنے رب (بادشاہ) کوشراب پلائے گار ہادوسراوہ سولی ديا جائے گا۔

تفسير بيضاوى (١٦) منتخر ٣٥٣ ٢ . سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ اور مجی ابتداء کلام کے لئے آتا ہے جیسے امابعد فاند کذا۔ علم كامفهوم: (علم)الملم(Knowledge) سی چیز کی حقیقت کا ادراک کرنا ادر بیشم پر ہے اول ہید کہ سی چیز کی ذات کا ادراک کرلیںا دوم ایک چیز پر کسی صفت کے ساتھ تھم لگانا جو (فی الواقع) اس کے لئے ثابت ہو یا ایک چیز کی دوسری چیز سے کنی کرنا جو (فی الواقع) اس سے منفی ہو۔ پہلی مورت میں بیلفظ متعدی بیک مفعول ہوتا ہے جیسا کہ قرآن میں ہے: " لا تَعْلَبُو نَبُمُ اللهُ يَعْلَبُهُمُ " (سورة الإنفال آيت نمبر 60) جنهين تمنبين جانة التدانبين جانتا ب اوردوسرى صورت مي دومفعول كى طرف متعدى موتاب جيس فرمايا: " فَإِنْ عَلِمُ مُهُوهُنَ مُؤْمِناتٍ " (سورةالمستحنة آيت مر10) اكرتم كومعلوم جوكهمومن إل-اوراً يت: " يَوْمَر يَجْهَعُ اللهُ الرُّسُلًا " سے اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ ان کے ہوش وحواس قائم ہیں رہیں گے۔ علم کی اقسام: ایک دوسری حیثیت سے ملم کی دوشمیں ہیں: (2) کمل۔ (1) نظري اور نظرى ووب جوحاصل ہونے كے ساتھ ہى كمل ہوجائے جيسے دوعالم جس كاتعلق موجودات عالم سے بے اورعلم عمل وہ ہے جومل کے بغیر بخیل نہ یائے جیسے عبادات کاعلم ایک اور حیثیت سے بھی علم کی دوشمیں ہیں۔ (1) عقلی یعنی وہ علم جو صرف عقل سے حاصل ہو سکے۔ (2) سمعی یعنی وہلم جومخض عقل سے حاصل ندہو بلکہ بذریعہ قل وساعت کے حاصل کیا جائے دراصل اعلمت موعلمت یہ کا ایک معنی بی مگرا علام جلدی سے بتادینے کے سابھ مختص ہے اور تعلیم کے معنی بار بار کثرت کے ساتھ خبر دینے کے بی ۔ خی کہ تعلم کے ذہن میں اس کا اثر پیدا ہوجائے لیعض نے کہا ہے کہ تعلیم کے معنی تصور کے لئے نئس کومتوجہ کرنا کے ہیں اور تعلم کے معنی ایسے تصور کی طرف متوجہ ہونا کے اور بھی تعلیم کا لفظ اعلام کی جگہ آتا ہے جب کہ اس میں تا کید کے معنی مقصود ہوں جیسے فرمايات https://archive.org/d bhasanattari

تغسير بيطاوي (دري) (700) سورةالبتقرة Si Lo " ٱتْعَلِّمُونَ أَللْهَ بِلِيدِكُمُ " (سورة المجرات آيت مير 16) · کمایتم اللدکوا پنادین بتاتے ہو۔ اور حسب ذیل آیات میں تعلیم کالفظ استعال ہوا ہے جیسے فرمایا۔ " الرَّحْن عَلْمَ الْقُرْآنَ " (سود قالرحن آيس مبر 2-2) رحمن نے،اپنے محبوب کو قرآن سکھایا۔ لحقيق حق: (حقق)الحق(حق)(Justice,True,Right) کے اصل معنی مطابقت اور موافقت کے ہیں۔ جیسا کہ درواز ہے کی چول اپنے گڑھے میں اس طرح فٹ آ جاتی ہے کہ وہ استفامت کے ساتھاس میں تھوتی رہتی ہے اور لفظ حق کئی طرح پر استعال ہوتا ہے۔ (1) وہ ذات جو حکمت کے تقاضوں کے مطابق اشیاء کو ایجاد کرنے۔ الى معنى ميں بارى تعالى يرحن كالفظ بولا جاتا ب چنانچ قرآن ميں ب: " وَرُدُّوا إِلَى اللهِ مَوَلا هُمُ الْحَتّى " (سورة يونس آيب ممبر 30) اوراللد کی طرف پھیرے جائی کے جوان کا بچا مولی ہے۔ (2) ہروہ چیز جو مقتصائے حکمت کے مطابق پیدا کی گنی ہو۔ اى اعتبار - كماجا تاب كماللد تعالى كام معل حق ب قرآن مي ب: " هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمُسَ ضِياءً وَالْقَمَرَ نُوراً "(سورة يونس آيت مرح) دبی ہے جس نے سورج کو تجمیط تابنایا اور چاند چیکتا۔ (3) کسی چیز کے بارے میں ای طرح کا اعتقاد رکھنا۔ جیسا کہ وہ نفس واقع میں ہے چنانچہ ہم کہتے ہیں کہ بعث تواب وعقاب اور جنت دور خ کے متعلق فلاں کا اعتقاد حق ہے۔ قرآن میں ہے: "فَهَدى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَفُوا فِيهِمِنَ الْحَقّ " (سورقالمعرقاب مر 213) تواللدن ایمان دالوں کودہ حق بات سوجھا دی جس میں جنگڑ رئے تھے۔ (4) وه ټول ياتمل جواس طرح دا قع ہوجسطرح پر که اس کا ہونا ضروری ۔۔۔۔۔ اوراس مقداراوراس وقت میں ہوجس مقدار میں اورجس وقت اس کا ہوتا واجب ہے چنا نچہ اس اعتبار سے کہا جاتا ہے۔ كرتمهارى بات ياتمهارالعل حق ب\_قرآن مي ب:

https://archive.org/c hasanattari

تفسير، بيضاوى (١٠) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ " كَلْلِكَ حَقَّتُ كَلِيمَةُ رَبِّكَ " (سورةيونس آيت مبر 33) یونہی ثابت ہوچکی ہے تیرےرب کی ہات۔ القول اور القيل كامعنى : (Talk) (قول) القول القول اور القيل في معنى بات كري قر آن من ب: "وَمَنْ أَصْلَقُ مِنَ الله قِيلًا" (سور قالنساء آيد نمبر 122) اوراللد سے زیادہ کس کی بات سچی۔ مقهوم اراده: (Intention, Desire) (رود) الرود الارادة بیداراد برود سے جس کے متن کسی چیز کی طلب میں کوشش کرنے کے ہیں اور اراد ة اصل میں اس قوۃ کا نام ے، جس میں خواہش ضرورت اور آرز و کے جذبات ملے جلے ہوں۔ چنانچ فر مایا: "إِنَّ آرادَ بِكُمْ سُوءاً أَوُ آرادَ بِكُمْ رَحْمَةً " (سودة الاحزاب آيت ممبر 17) اگردہ تمہارا براچاہے یاتم پر مبر (امن وعافیت )فرمانا چاہے۔ اسم اشارهذا كااستعال: (ذا) باں هذا ميں ذاكالفظ اسم اشارہ ہے جومسوس ادر معقول چيز كى طرف اشارة كے لئے آتا ہے۔ چنانچہ كہاجاتا ہے۔ هذه وهذي وها تا- ان مي سے صرف ها تاكا تثنيه ها تايا تاب مذه اور هذي كا تثنيه استعال نہيں ہوتا قرآن ميں ب: "أَرَأَيْتَكَ هٰذَا الَّنِي كَرَّمْتَ عَلَى " (سورةالاسراء آيت مرد2) / کرد بکھتو یہی وہ ب جستو نے مجھ پرنسیلت دی ہے۔ " لهذا ما توعد ون " (سورة م آيس مرد 53) بدده چيزي بي جن كاتم سے وعد وكياجا تاتھا۔ " هٰذَا الَّلِي كُنْتُمْ بِحِ تَسْتَعْجِلُونَ" (سورةالداريات آيت مرد 14) ردہ ہےجس کے لئےتم جلدی مچایا کرتے تھے۔ "إنى لهذان كساجران" (سور تطعايد مرده) که بیدونوں جادوگر بیں -

سورةالمقرة 8 La تغسير بيطباوى (س) "هذِيدِ التَّارُ الَّبِي كُنُتُم بِها تُكَلِّبُونَ " (سورةالطور آيم مدر 14) يبي ووجبنم يسيجس كوتم جموث وتصح يتقصه " هذِيدِ جَهَنَّهُ إلَّتي يُكَلِّبُ بِهَا الْمُجْرِمُونَ " (سود تالرمن آبت مير 43) یکی وہ جنم ہے جسے کنہکارلوگ جعنلاتے تھے۔ ھذا کے بالقائل جو چیز اپنی ذات کے اعتبار سے دور ہو یا باعتبار مرتبہ بلند ہو۔ اس کے لئے ذاک اور ذالک استعال ہوتا ہے۔ چنانچ فرمایا، " المر ذلك الكتاب " (سور قالهقرة آيت مدر 1-2) بركاب بداللدكى نشانيون مي سے ب-" دلك من آيات اللو" (سورةالكهف آيس مر 17) بیاس لئے کہتمہارا پروردگاراییانہیں ہے کہ بستیوں کو ہلاک کردے۔ تعريف مثل: (Instance,Exaple)(مثل (ک) المدول کے معنی ہیں ایسی بات کے جو کسی دوسری بات سے ملتی جلتی ہو۔ اور ان میں سے کسی ایک کے ذریعہ دوسری کا مطلب واضح جوجا تاجو \_ اور معامله كي شكل سامني آجاتي جو \_ مثلاً محاوره عین ضرورت پر کسی چیز کو کھود بنے کے لئے الصبیف ضیعت اللبن کامحاورہ دہ ضرب المش ہے۔ چنانچ قرآن میں امثال بیان کرنے کی غرض بیان کرتے ہوئے فرماًیا: وَتِلْكَ الْأَمْعَالُ نَضْرِبُها لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ يَتَغَكَّرُونَ " (سور الممر آيت مر 21) ادر بیمثالیں ہم لوگوں کے سامنے پیش کرتے ہیں تا کہ دو فکر نہ کریں۔ معنی کثرت: (کثر) کثرت اور قلت ، کمیت منفصل یعنی اعداد میں استعال ہوتے ہیں چنانچے فرمایا: " وَلَيَزِيدَتَ كَثِيراً "(سودة المائدة آيت مر 64) اس سے ان میں سے اکثر کی سرمشی اور کفراور بڑھے گا۔



(ف سق) فسق (Impiety, Sin) فسق فلان کے معنی کی شخص کے دائرہ شریعت سے نگل جانے کے ہیں یہ فسق الرطب کے محاورہ سے ماخوذ ہے جس کے معنی گذری مجور کے اپنے تحکیکے سے باہرنگل آنا کے ہیں شرعافست کا منہوم کفر سے اعم ہے کیونکہ من کا لفظ تجو فے اور بڑے ہرتسم کے گناہ کے ارتکاب پر بولا جاتا ہے اگر چہ عرف میں بڑے گنا ہوں کے ارتکاب پر بولا جاتا ہے اور عام طور پر فاسق لفظ ال شخص کے متعلق استعال ہوتا ہے جواحکام شریعت کا التزام اور اقر ارکرنے کے بعد تمام یا بعض احکام کی خلاف درزی

نوب ، ایمان، رب، کفر، ضال، ہدایت کی تحقیق کز رچکی ہے۔

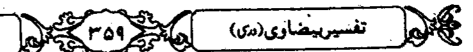
[سورة البقرة (2) : آية 27]

الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ آنُ يُوصَلَ وَيُفْسِدُونَ فِي الْاَرُضِ أُولئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (27)

''وہ جواللہ کے عہد کوتو ڑدیتے ہیں پکا ہونے کے بعدادر کائتے ہیں اس چیز کوجس کے جوڑنے کا خدانے عظم دیا ہے اور زمین میں فساد پھیلاتے ہیں وہی نقصان میں ہیں''۔

الَّذِينَ يَنْقُضُونَ عَهْدَاللِّهِ

صفة للفاسقين للذم وتقرير الفسق، والنقض: فسخ التركيب، وأصله في طاقات الحبل، واستعماله في إبطال العهد من حيث إن العهد يستعار له الحبل لما فيه من ربط أحد المتعاهدين بالآخر، فإن أطلق مع لفظ الحبل كان ترشيحاً للمجاز، وإن ذكر مع العهد كان رمزاً إلى ما هو من روادفه وهو أن العهد حبل في ثبات الوصلة بين المتعاهدين كقولك شجاع يفترس أقرانه وعالم يفترق منه الناس فإن فيه تنبيها على أنه أسد في شجاعته بحر بالنظر إلى إفادته. والعهد: الموثق ووضعه لما من شأنه أن يراعى ويتعهد كالوصية واليمين، ويقال للدار، من حيث إنها تراعى بالرجوع إليها. والتاريخ لأنه يحفظ، ولهذا العهد: إما العهد المأخوذ بالعقل، وهو الحجة القائمة على عبادة الدالة على توحيدة ووجوب وجودة وصدق رسوله، وعليه أُوَّلَ قوله تعالى:



وَأَشَهَدَهُمْ عَلى ٱلْفُسِهِمْ. أو: المأخوذ بالرسل على الامم، بأنهم إذا بعث إليهم رسول مصدق بالمعجزات صدقوة واتبعوندولم يكتبوا أمر تولم يخالفوا حكمه، وإليه أشار بقوله: وَإِذْ اَخَنَ اللهُ مِيثاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

ونظائرتد وقيل: عهود الله تعالى ثلاثة: عهد أخذة على جميع ذرية آدم بأن يقروا بربوبيته وعهد أخذة على النبيين بأن يقيموا الدين ولا يتفرقوا فيه، وعهد أخذة على العلماء بأن يبينوا الحق ولا يكتموند.

مِنْ بَعْلِ مِيثَاقِةِ الصَبِير للعهد والميثاق: اسم لما يقع به الوثاقة وهى الاستحكام. والمراد به ما وَثَق الله به عهدة من الآيات والكتب. أو ما وثقوة به من الالتزام والقبول وضيتمل أنَّ يكون بمعنى المصدر. ومِنْ للابتداء فإن ابتداء النقض بعد الميثاق.

ترجمه:

وه جواللد کے بدکوتو ژدیتے ہیں۔

بیالفاسقین کی صغت ہے اور ان کی ذمت اور ان کے نست کی پیشل کے لئے لائی تمی ہے۔ نقض کا معنیٰ مرکب چیز کے اجزاء کوجدا جدا کرنا اور کھولنا ہے۔ بیاصل میں ری کے بیٹے ہوئے اجزاء کو کھولنے میں استعمال ہوتا ہے اور عبد کو باطل کرنے کے معنیٰ میں نقض کا استعمال اس حیثیت سے ہے کہ عبد کے لئے مجاز أحبل لیعنی ری بطور استعمادہ لی گئی ہے کیونکہ عبد بھی دو متعاہدین کو دومرے کے ساتھ جوڑنے کا فائدہ دیتا ہے جس طرح ری مختلف اجزاء کو جوڑتی ہے۔ اگر نقض کا لفظ جل کے ساتھال

ينقضحبلالله

تو بیتر شی للمجاز کے لئے ہوگا۔ (مشبہ کے مناسبات میں سے ایک مناسب کا ذکر ہوگا)اور اگر اس کو عہد کے لئے استعال کیا جائے تو بیشل جبل کے ہوگا جیسے دہ دو چیز دن کو ثابت کرنے میں وسیلہ ہوتی ہے ای عہد بھی دومتعاہدین کے درمیان تعلق برقر ارد کھنے کا دسیلہ ہوتا ہے جیسا کہ آ پکا کہنا،

شجاع يغترس اقترانه كرده ايباب ادرب جوابي بمجنون كاشكار كرتاب\_ و عالم يغترف منه الناس

المناجع المناجع المراجع المراجع المراجع المراجع سورة البقرة

اور دو ایسا عام ب کدلوگ اس ب چلو بحر کر بیتے زند، بیان پہلے جمعہ شد مشبہ برشیر کا متاب ذکر کیا گیا ہے اور دوس فقر و میں مشبہ بیددریا کا متاسب ذکر کیا گیا ہے تو گویا یوں کیا کہ وہ شیر کی حرج بیادر ہے اور دریا کی طرح تی ہے۔ ای طرح لفظ نقش میں اس بات کی طرف اشار دہ بر کہ مجد ای کی ، تند ب بنے دوتو زتے ہیں ۔

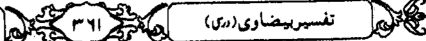
"والعهد "عبد سراد محمد اور محمد اور محمد المرحيد من محمد الله جيز ك الحوضع كيا كي برس شان ير بال كى دمايت اور حماظت كى جائ يسي دميت اور قسم وغيره يوتقد عبد من محمى اللكى لى دمايت اور من ظت كرما واجب بوتا بال ك لئ السي عبد كيا جا تاب محمد كوت عن معد كت تي الل حيثيت سرعمر والا الل كى طرف رجوع كرم باور اللكى هذا ظت كرما ب تاريخ كولي عبد كتيت تي كيوتقد وه بحق كر شيت اقوام كردا را در احوال كى هذا قت كرتى باور اللكى هذا ظت كرما ب جروالتذكر يم في السيت بندول كوت عن معافر ماكر ان سيايت تو تو اللك من عبد من في مرف رجوع كرم بالا الله معد مع مع دولي تابي بندول كولي عبد كتيت تي مردا را در احوال كى هذا قت كرتى باور يهال الله معد مع ماد دوم مبد مع دولي تابي كريم في عبد كتيت تي كرون را در احدا حوال كامت من غور وقكر كرك اور اللك ذر دو ذره من بعري مع دولي آيات كود يكوكر اللك في وحدانيت اور واجب الوجود بوت يرديل قائم كرين گ - نبوت اور معدافت برجت برقائم كري معرفي آيات كود يكوكر اللك وحدانيت اور واجب الوجود بوت يرديل قائم كرين گ - نبوت اور مدافت برجت برقائم كرين مع داور ان پرايمان لا كين گ اور اللذكر يم كالل ار من دريل قائم كرين گ - نبوت اور مدافت برجت برقائم كرين مي اليايا الل مي مراود وعبد بوط جوال ار من در يو وي كرديل الم كرين گ - نبوت اور مدافت برجت برقائم كرين مع مي مراد و يو بر يواد كريم كي ار سولول ك در يع حان كي امتول مي ايكر ان كرف وكي اي ار مول يو بي ماليايا الل مي مراود و عبد بوط بي اور الك كري اور الك ذريع حان كي امتول مي ايكر ان كرف وكي اي ار مول يو بي كي طرف وري ايم الله مي بكداري كي احران اور الك كريم في المي ال مي مي مراد و كران در مي الن الم يو بران كرف وكي اي ماليا في الله مي مراد و مراد بي مراد و يو الك مي المين كريم في الي الم الم ورد بي مراد و كراد و مراد وكر مراد و يو مي كي محرات كرم تي اور ال كي خيروي كرين اور ورد يو ت كي مراد و كراد مي مراد وكر الم يو بر مي مراد و مردي كري بلك الي كي احران وادر اي كرون الم مي مراد و كرم المور وي مراد وكر و مراد وكر الم يو مراد وكر مراد و مردي كري بلك الي كي المي اور الك كي مرو الم الم من مراد و كر مي المود وي مي مي الم ار مي مراد وكر مي الم الم وردي مري بي مراد وكر الم الم في الم ول الم من مي مراد وكر الم الم وردي مري الم الم ولي مي مراد وكر

اور باد کرواس وقت کوجب اللہ نے اہل کتاب سے عہد لیا تھا اور ان طرح اس قشم کی دوسری آیات سے اس کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور بعض کا کہتا ہے کہ اللہ کریم کے تین عہد ہیں ۔

(1) جوائ نے سارئ اولاد آدم سے لیا کہ ودائ کے رب ہونے کا اقرار کریں۔

(2) وہ مجد جواللہ کریم نے انبیاء سے لیا کہ وہ اس کے دین کوقائم کریں اور اس میں اعتلاف نہ کریں۔ (3) وہ عجد جواللہ کریم نے علماء سے لیا کہ وہ تق کو واضح کریں گے اور اس کونیں چھپا کی گے، نبی کریم ملٰ تلالی کہ ک ہے کہ جو عالم حق بات چھپا تا ہے اور اس کو ظاہر نہیں کرتا تو قیامت کے دن جہنم کی آگ میں تپایا ہوالو ہے کا لگام اس کے منہ میں داخل کرایا جائے۔ داخل کر لیا جائے۔

من بعد میشاقه اپن عبد کو بختہ کرنے کے بعد۔ میشاقه کی ضمیر کا مرجع لقظ عبد سے باور میثاق ان چیز وں کو کہتے ہیں جن کے ذریعے استحکام حاصل ہوتا ہے اور بیماں میثاق سے مراد دوہ آیات اور کتابیں ہیں جن کے ساتھ اللہ کریم نے اس عبد کو پختہ کیایا اس سے مراد دہ چیزیں ہوں گی جن



کے ذریعے بندوں نے اس عہد کو پختہ کیا یعنی اس کولازم چکڑنا اور اس کو قبول کرنا ہے۔ میثاق اصل میں موثاق تھا، تسرہ کے بعد داؤیا ہوگئی اور پیمعنی مصدر ہوگا اور اس آیت میں "حن" سے مراد ہر دوصورتوں میں ابتداء ہوگی کیونکہ عہد کوتو ڑنے کی ابتداءاس کے بعد ہی ہوگی۔

سُوْرَكُ الْبَعَرَكُ

وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ

يحتمل كل قطيعة لا يرضاها الله تعالى، كقطع الرحم، والإعراض عن موالاة المؤمنين. والتفرقة بين الانبياء عليهم السلام، والكتب في التصديق، وترك<u>ا لجماعات</u> المفروضة، وسائر ما فيه رفض خير. أو تعاطى شر فإنه يقطع الوصلة بين الله وبين العبد المقصودة بالذات من كل وصل وفصل، والامر هو للقول الطالب للفعل، وقيل: مع العلو، وقيل: مع الاستعلاء، وبه شمى الامر الذى هو واحد الامور تسمية للمفعول به بالمصدر، فإنه مما يؤمر به كما قيل: له شأن وهو الطلب. والقصد يقال: شأنت شأنه، إذا قصدت قصدة. وأن يُوصَل يحتمل النصب والخفض على أنه بدل من ما، أو ضميرة.

والثاني أحسن لفظاً ومعنى.

وَيُفُسِنُونَ في الْأَرْضِ بِالمنع عن الإيمان والاستهزاء بالحق، وقطع الوصل التي بها نظام العالم وصلاحه.

أولئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ الذين خسروا بإهمال العقل عن النظر واقتناص ما يفيدهم الحياة الإبدية، والشتبدال الإنكار والطعن في الآيات بالإيمان بها، والنظر في حقائقها والاقتباس من أنوارها، واشتراء النقض بالوفاء، والفساد بالصلاح، والعقاب بالثواب.

:27

اور کا شتے ہیں اس چیز کوجس سے جوٹر نے کا خدانے تھم دیا ہے اورز مین میں فساد پھیلاتے ہیں وہی نقصان میں ہیں۔ یہال قطع سے ہردہ قطع تعلقی ہے جس کو اللہ کریم ناپسند فرماً تا ہے مثلاً قریبی رشتہ داروں کے ساتھ صلہ رحی نہ کرنا موسنین کے ساتھ ددیتی سے اعراض کرنا ادرانہیا وکرام ادراً سانی کتمایوں میں تفریق کرنا یعنی بعض پرایمان لا نا اور بعض کا نکار کرنا ، اور فرضی اجتماعات میں شرکت نہ کرنا ادران کے علادہ ہر تسم کی جھلائی کو چھوڑ نا اور برائی کو اپنا اوغیرہ کیونکہ بھلائی کو چھوڑ نا اور برائی کو

تفسير بيضاوى (٥٦) مادي ٣٩٢ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ منورة البَقَرَة ابنانا بیاس تعلق اور واسط کوتو را دیتے ہیں جو بالذات اللد کریم اور اس کے بندے کے درمیان معمود ہوتا ہے ہروسل اور فصل والامر هوالقول الطالب للفعل ادرام براس تول کو کہتے ہیں جس سے ساتھ کی فعل کی طلب کی جاتی ہے اور بعض سے مزد یک اس کا معنیٰ بید ہے کہ کوئی بلند مرتباسي سے كم مرتبدوا فى الل كى طلب كرے يابذات خود بلندمر تبذيل كيكن اپنے آپ كوبلندمر تبديجة اب اس كاكى کوکام کرنے کی طلب کرنا اور مجاز آامر کالفظ اس کام کے لئے استعمال ہوتا ہے جو کاموں میں سے ایک ہوتا ہے اس صورت میں مصدر بول كرمرادمفعول ہے كيونكہ بيدون چيز ہے جس كے كرنے كاكسى كوظم دياجا تاہے جيسے لفظ شان كامتنى طلب كرنا ادر قصد كرناب جي كماجا تاب، شانتشانه میں نے اس کام کے کرنے کا تعد کیا۔ امام بیناوی رحمة اللد تعالی علیہ کو لفظ اور معنی کے اعتبار سے بید دوسرا احمال پیند ہے کیونکہ اس کے قریب ہے، ای لئے انہوں نے کہا والثانى احسن لفظأ ومعنى ويفسرون في الارض... لیتن لوگوں کوا پیان لانے سے روکتے ہیں اور جن کے ساتھ استہزاء کرتے ہیں ادران تعلقات کو منقطع کرتے ہیں جن پر نظام عالم قائم بادران کی اصلاح کا دارد دار ب-أولئك هم الخسرون ادریہی لوگ بیشکی کے خسارے میں ہیں۔ یعنی انہوں نے عقل کونظر دفکر ہے مہمل چیوڑ دیا اوران کا موں کے کرنے میں استعال ندکیاجن سے انہیں دائمی زندگی حاصل ہو کتی ہے بلکہ وہ آیات طیبات پر ایمان لانے اور حقائق کو سلیم کرنے کی بجائے ان پراحتر اضات کرتے ہیں اور ان کو جھٹلاتے ہیں کس کی وجہ سے وہ دائمی خسارہ میں ہیں اور ان آیات کے انوار کو حاصل نہیں کرتے اور دعدوں کی خلاف درزی کوٹریدتے ہیں اصلاح کی بجائے فساد بر پاکرتے ہیں اور بجائے تو اب کے عذاب حاصل کرتے ہیں ای لئے وہ ہمیشہ ہمیشہ عذاب کے مستحق ہیں۔ لفظ نقض كالحقيق: (ن قض)النقض (To Break, To Spoil) بدابرام کی ضد بادراس کے متن کسی چیز کاشیرازہ بکھیرنے کے ہیں جیسے نقضت البناء عمارت کوڈ حانا الحبل ری کے

تفسيربيضاوى (درى) بالمتح ٣١٣ حد **سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ** یل اتار ناالعقد گرد کھولناالنقیج والنقض به دونوں بمعنی منقوض آتے ہیں لیکن بکسیرالنون زیادہ ترعمارت کے لیئے آتا ہے اور بقتح النون كاعام استعال اشعار ت متعلق موتاب اي سد د بلماونث اورزين كى پرت كوجوهم بى دخيره ي نظف س محدث جاتى ہے تنفض کہا جاتا ہے پھرنتض الحبل والعقد سے استعارہ کے طور پرعہدشکی کے لئے بھی نقض کالفظ استعال ہوتا ہے۔ چنانچہ قرآن میں ہے: " الْلِلتَ يَنْقُضُونَ عَهْلَ الله " (سورةالمغرة آيت مر 27) جواللد کے اقر ارکوتو ژد بے ہیں۔ "وَلا تَنْقُضُوا الْآيَمَانَ بَعُلَاتُو كِيبِها" (سورة النعل آيت مر ٩١) اورجب کی قسمیں کھا ڈتوان کو بندتو ڑو۔ لفظ عهد کی تحقیق: (ع د) العهد (ض) (Promise) کے معنی ہیں کسی چیز کی پیہم نگب داشت اور خبر گیری کرنا اس بنا پر اس پختہ دعدہ کو بھی عبد کہا جاتا ہے جس کی نگبداشت ضرورى موقر آن مي ب: " وَأَوْفُوا بِٱلْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْرَ كَانَ مَسُؤُلًا " (سورقالاسراءآيت مبر 34) ادر عہد کو پورا کرو کہ عہد کے بارے میں ضرور پرسش ہوگی۔ ليتخا بذن قسموں كے مہد بورے كرو۔ "لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِيدِينَ" (سورة المقرة آيت مرد 124) کہ ظالموں کے حق میں میری ذمہ داری پوری ہیں ہو سکتی۔ ميثاق كامعن: (و ث ق)و ثق وثقت بدائق ثقتد بمى يراعمادكرتا اورمطمن بونازاو ثقتدا فعال زنجر يسجكرتارى سيمس كرباند حنار اولوثاق والوثاق اس زنجير ياري كوكت بي جس سے كى چيزكوك كوباند هديا جائے قرآن ميں ہے: " وَلا يُوثِقُ وَثَاقَةُ أَحَلَّ " (سورة الفجر آيت مهر 26) ادرندکونی ایساجکر ناجکر ےگا۔ "حَتَى إذا ٱلْحُنْتُمُوهُمْ فَشُلُوا الْوَثَاقَ" (سورة مسايد مرد) https://archive ohasanattari

تفسير بيضاوى (رى) سورةالبقرة <<u>~</u>17Ž یہان تک کہ جب ان کوخوب قمل کر چکوتو جوزند و پکڑے جا تمیں ان کوقید کرلو۔ الميثاق كم حقيق: کے معنی پختہ مجدومتان کے میں جوقسوں کے ساتھ موکد کیا محابہ وقر آن میں ب: " وَإِذْ أَخَلَ اللهُ مِيشاق النَّبِيدِينَ " (سورة آل عمران آيت عمر 18) اوريادكروجب التدف يعمرون سان كاعمدليا-" وَاحَنُنا مِنْهُمُ مِيثاقاً غَلِيظاً " (سورةالنساء آبت عبر 154) اورعمد محمى ان سے بكاليا۔ الموثق كالمعنى: (اسم) يختة مهدديان كوكت إلى قرآن مس : حَتَى تُؤْتُون مَوْثِقًا مِن اللهِ لَتَأْتُنَبِي بِهَ إِلَّا أَن يُحَاط بِكُم ظَلَمًا أَتَوْ مُوَثِقَهُم " (سور قيوسف آيت نمبر 66) جب تک تم مجھے اللہ کا بی عہد نہ دے دو کہ ضرور اے لے کر آؤ کے طرب کہ تم کھر جاؤ پھر جب انہوں نے بیتھو ب کو عبدوحي دمار لفظِّ کي تعريف: (قطع)القطع (Cut From) کے معنی کسی چیز کو علیجد ہ کردینے کے ہیں خواد اس کا تعلق حاسہ بھر سے ہو جیسے اجسام اس سے اعضاء کا قطع کرنا۔ قر آن میں " لَأُقَطِعَنَ أَيُدِيكُمُ وَأَرُجُلَكُمُ مِنْ خِلافٍ " (سورة الاعراف آيسه مدر 124) می پہلے تو تمہارے ایک طرف کے ہاتھ اور دوس سے طرف کے یا وُں کثوادونگا۔ فقيق امر: (Order) (احدر) الأمر (اسم) کے معنی شان یعنی حالت کے ہیں۔اس کی جنع امور ہے اور امر تبہ (ن**) کا مصدر بھی امر آتا ہے جس کے مت**ی عکم دینا کے . ہیں امر کالفظ جملہ اقوال وافعال کے لیے عام ہے۔ چنانچہ آیات: https://archive. anattari

*سُوْرَ*ةُ الْبَقَرَةُ Sela تغسير بنيضاوى (٥٠) وَإِلَيْهِ يُرْجَعُ الْأَمَرُ كُلَّهُ " (سورةموداسع مرد 123) اور تمام امور کارجوع اس طرف ہے۔ اتصال كامعنى: (وصل)الاتصال (Union) کے معنی اشیاء کے باہم اس طرح متحد ہوجانے کے ہیں جس طرح کہ قطرہ دائرہ کی دونوں طرقین ملی ہوئی ہوتی ہیں اس ک مند انفعال آتی ہے اور وصل کے معنی ملائے کے ہیں اور بیاسم اور معنی دونوں کے متعلق استعال ہوتا ہے چنانچہ وصلت فلانا صلدر حمان من من تابقر آن ميں ب "وَيَقْطَعُونَ ما أَمَرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ" (سورة البقرة آيت مر 27) اورجس چیز (لیعنی رشتہ قرابت ) کے جوڑ بے رکھنے کا خدانے حکم دیا ہے اس کوقطع کئے ڈالتے ہیں ۔ فسد كامعنى: (فسد) الفساد (ن) (Quarrel) ب فسيد الشنبي فهو فاسد كامصدر بادراس كمعنى سي چيز بح حداعتدال سے تجاوز كرجانا مح بيں عام اس سے كه ده تجاوز کم ہویازیادہ قرآن میں ہے: الكَفَسَكَتِ السَّباوات وَالْأَرْضُ " (سورة المؤمنون آيت مرد 71) توآسان وزمين سب درجم برجم ہوجا تي ۔ (The Damage) الخسروالخسران عام طور پر اس کا استعال خارجی ذخائر میں نقصان اٹھانے پر ہوتا ہے۔ جیسے مال وجاہ دغیرہ کیکن کبھی معنوی ذخائر یعنی صحت وسلامتى عقل وايمان اورثواب كلوبيض پر بولاجاتا ہے بلكہان چيزوں ميں نقصان اٹھانے كواللہ تعالیٰ نے خسر ان مبين قراردياب. چنانچ فرمايا: " الَّذِينَ حَسِرُوا آنْعُسَهُمُ وَآهُلِمِهِمْ يَوْمَر الْقِيامَةِ آلا ذَلِكَ هُوَ الْحُسُر انُ الْمُبِينُ" (مورة الزمرة يت تمبر 15) جنہوں نے اپنے آب ادراب تحمر والوں کونقصان میں ڈالا۔ دیکھو یہی صریح نقصان ہے۔ و توب الفظ الله، ما، ارض كاذكر بوكيا بhttps://archive.org/d bhasanattari

تغسير بيضاوي (٢٥)

سورةالبقرة

# [سورة البقرة (2) : آية 28]

JEZT IN ZALA

كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمْ الْمُواتاً فَأَحْيا كُمْ ثُمَّ ثَمِيتُكُمْ ثُمَّ ثُنِيكُمْ تُحَدِّا لَيْهِ تُوْجَعُونَ (28) "مِعلام كَيْحُرضدا كَمَكْر بوك حالانكة م مرده تحاس فتهي جلايا پرمهيں مارے كا پرمهيں جلائك مح اى كى طرف پلد كرجا دَكْ' \_ كَيْفَ تَكْفُرُونَ بِاللَهِ

استخبار فيه إنكار، وتعجيب لكفرهم بإنكار الخال التي يقع عليها على الطريق البرهاني فإن صدورة لا ينفك عن حال وصفة فإذا أنكر أن يكون لكفر هم حال يوجد عليها استلزم ذلك إنكار وجودة فهو أبلغ وأقوى في إنكار الكفر، من (أتكفرون) وأوفق لما بعدة من الحال، والخطاب مع الذين كفروالما وصفهم بالكفر وسوء المقال وخبك الفعال، خاطبهم على طريقة الالتفات، ووبخهم على كفرهم مع علمهم بحالهم المقتضية خلاف ذلك، والمعنى أخبرونى على أى حال تكفرون.

أى أجساماً لا حياة لها، عناصر وأغذية، وأخلاطاً ونطفاً، ومضغاً مخلفة وغير مخلفة. فَاَحْيا كُمُر

مخلق الارواح ونفخها فيكم، وإنما عطفه بالفاء لأنه متصل بما عطف عليه غير متراخ عنه بخلاف البواقي.

. ثَمَّ يُمِيتُكُمُ

*7. ]* 

عدى ما تقصى آجالكم. ثُمَّر يُحَيِيكُمُ بِالنشور يَوْمَ يُنفَخُ فِي الصور أو للسؤال فى القبور ثُمَّر إِلَيَهِ تُرُجَعُونَ بعد الحشر فيجازيكم بأعمالكم. أو تنشرون إليه من قبوركم للحساب، فما أعجب كفركم مع علمكم محالكم هذه. فإن قيل: إن علموا أنهم كأنوا أمواتاً فأحياهم ثم يمينهم، لم يعلموا أنه يحييهم ثمر إليه يرجعون.

یہاں کیف کے ساتھ استفہام کرنے کا سبب یہ ہے کہ چونکہ کیف کے ساتھ مسؤل عند کی حالت کی حالت کے متعلق وریافت کیاجا تا ہے لیکن یہاں استفہام الکاری کے معنی میں ہے اور کفارے یہ پوچھا جارہا ہے کہ کہ دہ کوئی حالت ہے جس پرتم

تفسير بيضاوى (درى) بي تدري ٢٧٢ من شورة البَعَرة من التدكريم كاانكاركرت موادران كاس الكار پر كفر پر تعجب دليل منطق كطريفته پركيا جارً با تصريونكه كفرادرا نكاركا ثبوت كس حالت یا مغت کے سوانین ہوسکتا تو جب اس حالت کا بن انکار کردیا گیا کہ کوئی ایک حالت ہے بن تہیں کہ جس پر كفر يا يا جائے تولاز مآیہ یتجہ لیکے کا کہ اس کے وجود کا بنی انکار کردیا جائے اور اس کے کفر کے انکار ہیں" انکفر دن" کے ساتھ سوال کرنے کی بنسبت سیانداز اپنانا زیادہ بلیغ اور تو ی ہےاور بعد میں بیان ہونے دالے حالات کے زیادہ قریب ہے یہاں خطاب کافروں سے ہے کیونکہ جب ان کے کفر کو بیان فر مایا اور ان کی غلط بات کوذکر کیا اور ان کے افعال کی خباشت کا تذکر ہ کیا توبطور الثفاث ان کے ساتھ خطاب کیااور ان کے کفر پر انہیں زجر وتو پنج کی کیونکہ وہ جانتے ستھے کہ وہ ایک حالت پر ہیں جو مذکورہ بالا کے خلاف کا تقاضا کرتی ہے اور یہاں کیف، تکفرون، اخبرونی علی ای حال تکفرون کے متن میں بے یعنی جھے جردو کہ تم مس حالت پراس سے كفر كرتے ہو۔ وكنتم امواكا اس کامعنی سے ہے کہتم ایسےاجسام تھے جن میں زندگی نہتھی تم محض عناصر ادرغذا تمیں تتھے اور اخلاط، نطفے اور مضغ يتصبعض ان ميں سے كامل إدربعض ناقص يتھے۔ فاحياكمر پس اس نے تمہیں زندہ کیا کہ ارداح پیدافر ماکرتمہارے اندر پھونک دیں اور اس کا ماتل کلام پر عطف "فا " کے ساتھ کیا ہے۔ اس میں میشعوردلا تامقصود ہے کہ جن پر اس کا عطف کیا گیا ہے میدان کے ساتھ متصل ہے ان کے درمیان اور اس کے درمیان بعد نہیں بخلاف ان حالات کے جو بعد میں مذکور ہورہے ہیں کہ پھر دہ تمہیں مارے گایعنی جب تمہاری عمریں ختم ہو جا میں کی پھرصور پھونکنے کے دن تمہیں دوبارہ زندہ کرےگا۔ یا قبر میں سوال جواب کے لئے تمہیں اٹھائے گا۔ ثمراليه ترجعون پھر بروز حشرتمہیں اس کی بارگاہ میں پیش کیا جائے گا اور وہ تمہیں تمہارے اعمال کے مطابق سزایا جزا دے گایا تمہیں حساب و کماب کے لئے قبروں سے انٹھا کر اس کی بارگاہ میں حاضر کیا جائے گا تو پھر ان حالات کے جانے کے باد جودتم ہارا اس کی ذات سے کفر کرنا کتنا بجیب ہے۔ قلت: تمكنهم من العلم بهما لما نصب لهم من الدلائل منزل منزلة علمهم في إزاحة العذر.. سيما وفى الآية تدبيه على ما يدل على صحمهما وهو: أنه تعالى لما قدر على إحيائهم أولاً قدر على أن يحييهم ثانياً، فإن بدء الخلق ليس بأهون عليه من إعادته. أو الخطاب مع https://archive.org/ ohasanattari

行

تفسيربيضاوي (دري)

ترجمه

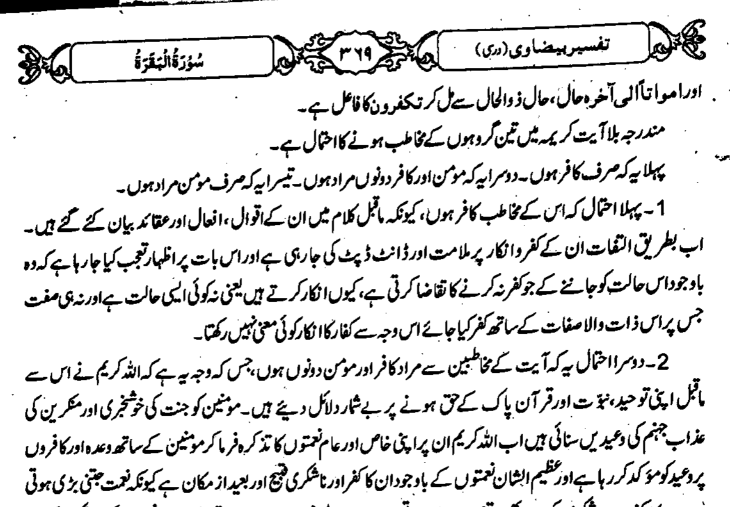
القبيلين فإنه سجانه وتعالى لما بين دلائل التوحيد والنبوة، ووعدهم على الإيمان وأوعدهم على الكفر، أكد ذلك بأن عدد عليهم النعم العامة والخاصة، واستقبح صدور الكفر منهم واستبعدة عنهم مع تلك النعم الجليلة، فإن عظم النعم يوجب عظم معصية المنعم، فإن قيل: كيف تعد الإماتة من النعم المقتضية للشكر، قلت: لما كانت وصلة إلى الحياة الثانية التي هى الحياة الحقيقية كما قال الله تعالى: وَإِنَّ التَّارَ الْآخِرَةَ لَهِي الْحَيَوانُ

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

كَانت من النعم العظيمة مع أن المعدود عليهم نعمة هو المعنى المنتزع من القصة بأسرها، كما أن الواقع حالا هو العلم بها لا كل واحدة من الجمل فإن بعضها ماض وبعضها مستقبل وكلاهما لا يصح أن يقع حالا. أو مع المؤمنين خاصة لتقرير المنة عليهم، وتبعيد الكفر عنهم على معنى، كيف يتصور منكم الكفر وكنتم أموالاً جهالاً، فأحياكم بما أفادكم من العلم والإيمان، ثم يميتكم الموت المعروف، ثم يحييكم الحياة الحقيقية، ثم إليه ترجعون، فيثيبكم بما لا عين رأت ولا أذن سمعت. ولا خطر على قلب بشر. والحياة حقيقة في القوة الحساسة، أو ما يقتضيها وبها سى الحيوان حيواناً مجازاً في القوة النامية، لأنها من طلائعها ومقدماتها، وفيا يخص والبوت بإزائها يقال على ما يقابلها في كل مرتبة قال تعالى: قُل الله يُحَيِيكُم تُمَّ والموت بايزائها يقال على ما يقابلها في كل مرتبة قال تعالى: قُل الله يُحَيِيكُم تُمَّ وكري تُكُم. وقال: اغلَبُوا آنَ الله يُتَي الأرضَ بَعْل مَوْتِيها وقال: وَمَنْ كَانَ مَيْتاً فَا يَعْل الله يُنُو الكلم والإيمان من حيث إنها كمالها وغايتها.

وإذا وصف به البارى تعالى أرير، بها صحة اتصافه بالعلم والقدرة اللازمة لهذة القوة فينا، أو معنى قائم بناته يقتصى ذلك على الاستعارة. وقرأ يعقوب تُرْجَعُونَ بفتح التاء في جميع القرآن.

بهاصل میں اخبروني على حال تكفروني...الخ ے معنی میں ہے اخبرونی میں "انتہ" منمیر ذوالحال اور کیف تغفر ون مکس جملہ حال نیز حکمر ون میں انتہ منمیر ذوالحال ہے سے عنی میں ہے اخبر ونی میں "انتہ" منمیر ذوالحال اور کیف تغفر ون مکس جملہ حال نیز حکمر ون میں انتہ منمیر ذوالحال ہے https://archive.or



ہے اس کا کغرادر ناشکری کی سزائھی اتن ہی بڑی ہوتی ہے۔ اس لئے فرمایا اے مومنو! تم میری ان نعمتوں کی ناشکری کیوں کرتے ہو،ادراے کا فرو! تم میراا نکار کیوں کرتے ہو۔

3۔تیسرااحمال بیکہ اس آیت کریمہ کے خاطبین صرف مومن ہوں اور فرمایا کہتم ہدایت قبول کرنے سے پہلے جامل مطلق اورعلم وعرفان سے خالی تھے میں نے تمہیں علم بھی دیا، اینی نعتوں سے بھی نوازا پھر تمہیں موت عطافر ما کر بصد عزت واحتر ام اس دار فانی سے رخصت فرمایا اور اس کے بعد تمہیں دوبارہ حقیقی زندگی عطافر ما کرایسی نعتوں سے نوازوں گا جن کو نہ کی آتکھ نے دیکھا اور نہ کسی کان نے سنا ہوگا اور نہ ہی کسی کے دل میں خیال کر راہو گاتو اتی نواز شات کے ہوئے ہوئے میں ما

مندرجہ بالاا حمالات میں سے جوبھی مرادلیا جائے تو آیت کا معنیٰ یہ ہوگا کہتم ایسے اجسام تھے جن میں زندگی نہتی تم تحض غذا تمیں ،عناصر ،مضغ اور نطف تصاللہ کریم نے روح پھونک کر زندگی عطا کی پھر مقررہ مدت کے بعد تمہیں موت عطا کرے گا اور پھر بعد صور پھو تکنے کے تمہیں قبروں سے نکالے گا اور تحشر میں جع کرے گا یا اس سے مراد ہے کہ تمہیں قبروں میں ابتدائی سوالات کے لئے زندگی بخشے کا پھر حشر تک تم عالم برزخ میں میں رہو گے اس کے بعد تمہیں ای کی طرف لوٹا یا جائے گا اور اعمال کے مطابق سز اوجز اعطافر مانے گا۔ جب تمہاری حالت یہ ہے حساب کے لئے رب کے سامنے کھڑے ہو تی ہو گا دا تا شکری

یہاں ایک اشکال پیدا ہوتا ہے کہ موت کوان نعتوں میں سے کیسے شار کیا جائے جوشکر کا تقاضا کرتی ہیں کیونکہ دہ تونعتوں

کے زوال کا تام ہے۔ اس اشکال کا جواب بیر ہے کہ موت دائمی اور ابدی نعمتوں کے حصول کا سبب ہے اور زندگی کے قتم ہونے کے بعد بنی اصل زندگی نصیب ہوتی ہے۔جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد، وان الدار الأخرة لهي الحيوان لیتن آخرت کا گھر ہی حقیقی زندگی ہے۔تواس لحاظ سے دوعظیم نعمتوں سے ہوگی جیسے کہا جاتا ہے۔ "احياء" بيعل مضارع كاصيغه باوراحياء م مشتق ب جس كامعنى حس اور حركت پيدا كرنا ب كيونكه حيوان كواس لیح حیوان کہا جاتا ہے کہ اس میں حرکت ہوتی ہے اور یہاں اس سے مراد زندہ کرنا ادرحس دحرکت پیدا کرنا ہے مجاز اس کا اطلاق کی معنوں پر ہوتا ہے۔ (1) تۆت نام ب کیونکہ وہ حس اور حرکت کے مبادیات اور اس کے مقد مات سے ہوتی ہے۔ (2) فضائل وكمالات ادرعكم وايمان فضائل وكمالات اورعلم وايمان كاپيدا بونا كيونكه انسان كاكمال اوراس كى غايت انبى پرموتوف ب-(3) اموات موت بمعنى زوال حيات ليعنى ومال حيات كانه موناجس كي شان بيه ب كه ده زنده مواور موت كااطلاق ان تمام معانى ادر اوصاف کے نہ ہونے کے برابر ہوتا ہے جن کا ذکر حیات کے معنی میں بیان ہو چکا ہے لینی حس دحرکت ، تو ت نامیہ ، فضائل و کمالات اور علم وعرفان کاند ہونا موت کہلاتا ہے کیسا کہ فرمان باری تعالی ، قلالله يحييكم ثم يميتكم آپ فر مایے کہ اللہ کریم ہی تمہیں زندگی دیتا ہے اور پھر تمہیں مارتا ہے۔ ایک اور جگہ فر مایا، اعلموا اتالله يحي الارض بعد موتها کہ جان لواللہ کریم ہی زمین کے مردہ ہونے کے بعداس میں تؤت نامیہ پیدافر مادیتا ہے۔مزیدایک جگہ فرمایا، اومن كانميتاً فاحيينه وجعلناله نوراً بمشى به في الناس کہ کیا وہ مردہ نہ تھا ہم نے اسے زندہ کیا اور ہم نے اس کونور عطافر مایا جس کے ساتھ وہ لوگوں میں چکتا ہے۔ حیات کے جومعانی او پر بیان کئے گئے ہیں ان کا تعلق اجسام سے ہور اللہ کریم اجسام اور ان کے خواص اور اوصاف سے پاک اور منز و بتوان معانی کے اعتبار سے اللہ کریم پران کا اطلاق کیے ہوسکتا ہے حالانکہ "حی" اللہ کریم کی صغت ہے۔ اس اشکال کا جواب سر ہے کہ جب حیات کی نسبت اللہ کریم کی طرف ہوگی تو اس سے مراد اللہ کریم کاعلم اور قدرت کی۔ صفت سے متصف ہوتا ہے جواس کونڈ ت کولازم ہے جو ہمارے اندر پائی جاتی ہے۔ یا اس سے مراد و پر صفت ہوگی جواللہ کریم

تفسير بيضاوى (درى) بي المحمد المحمد المحمد

کی ذات کے ساتھ ہے جوال علم کا نقاضا کرتی ہے اور بطور استعارہ ان کوذکر کیا گیا ہے تو "جی" کامعنی سیہوگا کہ دہ عالم اور قد یرہے۔

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

اشكال اوراس كاجواب:

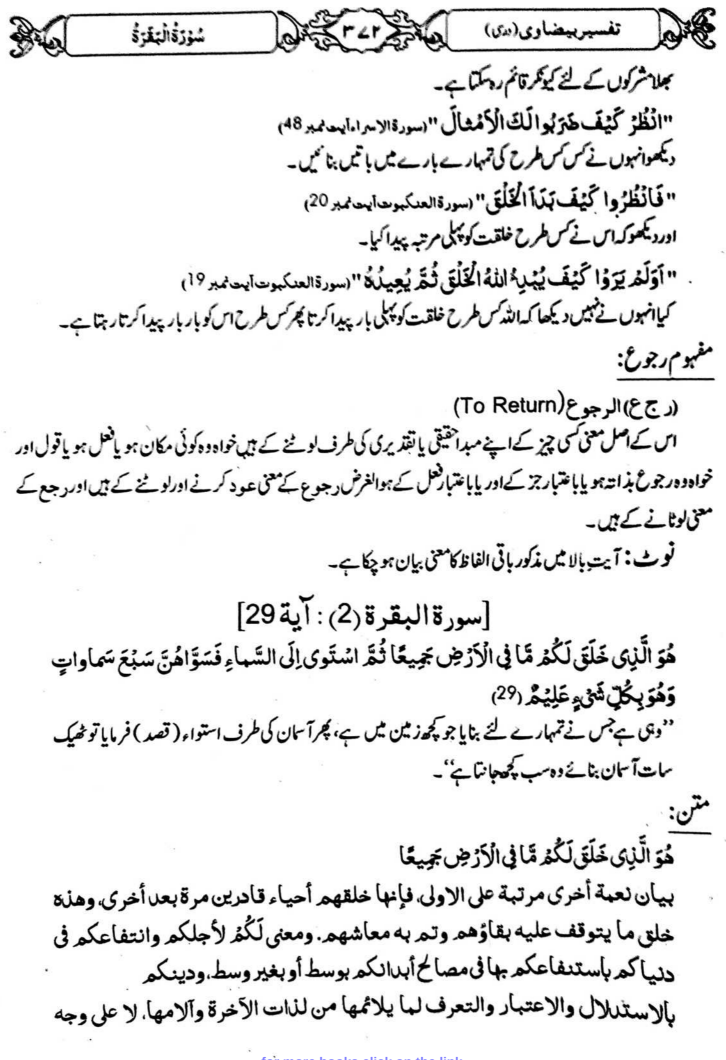
یہاں ایک اشکال پید اہوتا ہے کہ اگر کوئی کہے کہ قیامت اور حشر کے جو مکر ہیں ان کے لئے مذکورہ بالا آیات، قیامت کے ثبوت اور دوبارہ زندگی کے لئے دلیل کیسے بن سکتی ہے کیونکہ انہوں نے سے کو دوبارہ زندہ ہوتے دیکھا ہی نہیں جبکہ دہ پہلی زندگی اور موت کے تسلسل سے باخبر ہیں اب اگر وہ اس کا انکار کر دیں اور بیہ کہیں دوبارہ زندگی ممکن ہی نہیں کیونکہ بیہ بڈیاں اور گوشت پوست جل کر خاکستر بن جاتے ہیں چھر دوبارہ انہیں کیے جمع کیا جاتا ہے تو اس میں ان کا تصور کیا ہے جس پی خبل مور دالزام مغہر ایا جارہا ہے۔

اس اشکال کا جواب میہ ہے کہ اللہ کریم نے ان کے سامنے ایسے عام قبم اور داخلی پیش فرمائے ہیں جنہیں دیکھ کروہ اس کاعلم حاصل کر سکتے ہیں کہ جوذات مذکورہ بالا دا قعات پر قادر ہے دہ دوبارہ زندہ بھی کر سکتا ہے لہذاان کے عدم علم کا عذراس طرح زائل ہو سکتا ہے اور اس کو دوبارہ زندگی کے علم کے قائم مقام زکھ دیا گیا ہے۔ یعقوب نے تمام قرآن کریم میں "توجعون "کو یفتحہ "تاء" پڑھا ہے۔ کیف کی کیفتیات:

کیف)

کیف (اسم استقبمام) اس چیز کی حالت در یافت کرنے کے لئے آتا ہے جس پر کہ شیبداد غیر شیبد کا لفظ بولا جاسکا ہو جیے ابیض (سفید) اسود (سیابی) صحیح (تندرست) سقیم (بیمار) وغیرہ ۔ لہٰذا اللہ تعالیٰ کے متعلق اس کا استعال جا تر نہیں ہے اور کبھی اس چیز پر بھی کیف کا اطلاق کر دیتے ہیں جس کے متعلق سوال کرتا ہو مثلا کہا جاتا ہے کہ اسودا در ابیض مقولہ کیف ست ہیں اور جہال کہیں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کے متعلق کیف کا لفظ استعال کیا ہے تو وہ تعبید یا تو فتح کے طور پر مخاطب سے است جار کے لئے لایا گیا ہے جیسے فرمایا: است جار کے لئے لایا گیا ہے جیسے فرمایا: تکیف تک کفر ون یا لدی " (سور قالب قرفا آیت میں 28) بعلائم کیو کر خدا کے مکر ہو گے۔ " کیف تیک یو کر خدا کے مکر ہو گے۔ " کیف تیک یو کہ خدایت اللہ تو اللہ ہیں میں 86)

"كَيْفَ يَكُونُ لِلْمُشْرِ كِلِنَ عَهُنَّ" (سورة التوبة آيت مبر 7)





سُؤرَةُ الْبَغَرَةُ

، تغسير بيضاوي (٧٠) .

الغرض، فإن الفاعل لغرض مستكبل به، بل على أنه كالغرض من حيث إنه عاقبة الفعل ومؤداة وهو يقتضى إباحة الاشياء النافعة، ولا يمنع اختصاص بعضها ببعض لأسباب عارضة، فإنه يدل على أن الكل للكل لا أن كل واحد لكل واحد. وما يعم كل ما فى الارض، إلا إذا أريد بها جهة السفل كما يراد بالسماء جهة العلو. وجميعاً: حال من الموصول الثاني.

(727)

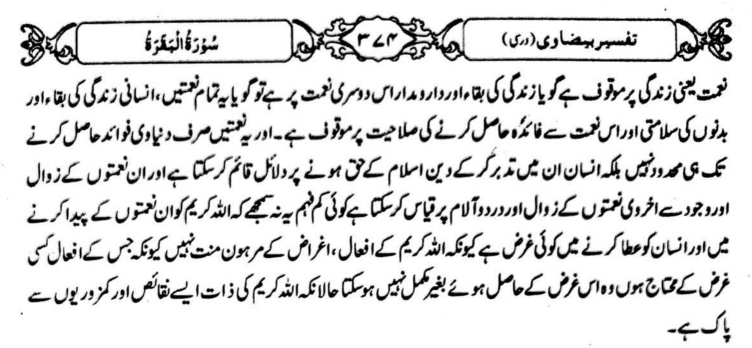
تُمَّر اسْتَوى إلى السَّماءِ قصد إليها بإرادته، من قولهم استوى إليه كالسهم المرسل. إذا قصدة قصداً مستوياً من غير أن يلوى على شىء. وأصل الاستواء طلب السواء. وإطلاقه على الاعتدال لما فيه من تسوية وضع الاجزاء، ولا يمكن حمله عليه لأنه من خواص الاجسام وقيل استوى أى: استولى ومَلَكَ، قال:

قَدِاسُتَوَى بِشُرُّ على العِرَاق...مِنْ غَير سَيْفٍ ودَمٍ مُهُرَاقِ

والاول أوفق للأصل والصلة المعدى بها والتسوية المترتبة عليه بالفاء، والمراد بالسماء هذة الاجرام العلوية، أو جهات العلو، وثُمَّر لعله لتفاوت ما بين الخلقين وفضل خلق السماء على خلق الارض كقوله تعالى: ثُمَّر كانَ مِنَ الَّنِينَ آمَنُوا

لاللتراعى فى الوقت، فإنه يخالف ظاهر قوله تعالى: وَالْأَرُضَ بَعُنَ ذَلِكَ دَحَاها فإنه يدل على تأخر دحو الارض المتقدم على خلق ما فيها عن خلق السماء وتسويتها، إلا أن تستأنف بداحاها مقدراً لنصب الارض فعلاً آخر دل عليه آآنتُمُ أشَتُ خَلُقاً مثل تعرف الارض وتدبر أمرها بعد ذلك لكنه خلاف الظاهر فَسَوَّاهُنَّ عدلهن وخلقهن مصونة من العوج والفطور. وهن ضمير السماء إن فسرت بالاجرام لأنه جع. أو هو فى معنى الجمع، وإلا فم بهم يفسر لاما بعدة كقولهم : ربه رجلاً. تشبُعَ سماواتٍ بدل أو تفسير. فإن قيل: أليس إن أصحاب الارصاد أثبتوا تسعة أفلاك: قلت: فيماذ كروة شكوك، وإن صح فليس فى الآية نفى الزائد مع أنه إن ضم إليها العرش والكرسى لم يبق خلاف.

اس آیت کریمہ میں اللہ کریم ایک اور نعمت کا تذکرہ فرمار ہا ہے اور وہ دوسری نعمت سے ہے کہ جس سے تفع حاصل کرنا پہل



اس آیت طیبہ میں "ما" کالفظ ذوالحال ہے اور جمیعا اس سے حال ہے اور بید ندکورہ بالا تفصیلات اس دقت ہوں گی جبکہ "ما فسی اارض" سے مرادوہ چیزیں کی جائم جوز میں میں ہیں اور بذات خود اس سے مراد نہ ہوں ہاں اگر زمین سے پنچے والی جہت مراد کی جائے تو پھر لفظ" ما" زمین کوبھی شامل ہو گا جس طرح ساء کا لفظ بول کر اس سے او پر دالی جہت مراد کی جاتی ہے صرف آسان مراد نہیں۔

قوله استوى بالفظ كن معانى ميں استعال ہوا ہے جو كە مندر جرذيل ہيں۔ بلا اپن ارادى ہے كى چيز كی طرف قصد كرنا اور متوجہ ہوتا ہے اور يہ اس تول سے مشتق ہے استوى اليه كالسهم المرسل اذا قصد كا قصد قصداً مستوقياً... الح كدال نے اس كاسيدها قصد كيا جيسے وہ تير سيد هانشانے پرجاتا ہے جس كو چينكا جائے اور وہ ادھرا دھر نہيں مزتا۔ بلا اس كالغوى معنى برابرى طلب كرتا ہے اور اس اطلاق اعتد ال پر بھى ہوتا ہے كيونكد اس ميں مختلف اجزاء كو برابرر كھا جو اس كالغوى معنى برابرى طلب كرتا ہے اور اس اطلاق اعتد ال پر بھى ہوتا ہے كيونكد اس ميں مختلف اجزاء كو برابرر كھا جز اس كالغوى معنى برابرى طلب كرتا ہے اور اس اطلاق اعتد ال پر بھى ہوتا ہے كيونكد اس ميں مختلف اجزاء كو برابرر كھا جز ہے من ال كو معنى بين استعال كرتا جا تر نہيں كيونك ميا جرام ہے خواص سے جاور الذكر يم كى ذات جس طرح جم ہے پاک ہے ال طرح دوجہم کے خواص بھى من متعال ہوتا ہے يعنى وہ اس پر غالب آيا اور ما لك بن گيا۔ بطور دليل قول شاعر ملاحظہ ہو،

قد استوی بشر علی العزاق ... من غیر سیف و دم مفرّاق کہ بشر عراق پر غالب آیا، بغیر کوار چلائے اور بغیر نون بہائے۔ لیکن پہلامعنی یعنی ارادہ کے ساتھ کی چیز کا سید حاقصد کر تالغوی معنی کے زیاد بیقریب ہے اور جس صلہ کے ساتھ اس کو متعددی کیا گیا ہے (الی) وہ بھی ای معنی کی تائید کرتا ہے اور "سواھن" کوفاء کے ساتھ اس پر معطوف کرتا جس کا معنی تمام

متن:

**وَهُوَ بِ**كُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ

فيه تعليل كأنه قال: ولكونه عالماً بكنه الأشياء كلها، خلق ما خلق على هٰذَا النهط الأكبل والوجه الانفع، واستدلال بأن من كان فعله على هٰذَا النسق العجيب. والترتيب الانيق كان عليماً، فإن إتقان الافعال وإحكامها وتخصيصها بالوجه الاحسن الانفع، لا يتصور إلا من عالم حكيم رحيم، وإزاحة لما يختلج فى صدورهم من أن الابدان بعد ما تبددت، وتفتتت أجزاؤها، واتصلت بما يشاكلها، كيف تجمع أجزاء كل بدن مرة ثانية بحيث لا يشارش، منها، ولا ينضم إليها ما لم يكن معها فيعاد منها كباكان، ونظيرة قوله تعالى: وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ.

واعلم أن صحة الحشر مبذية على ثلاث مقدمات، وقد برهن عليها في هاتين الآيتين: أما الاولى فهي:

أن مواد الإبدان قابلة للجمع والحياة وأشار إلى البرهان عليها بقوله: وَكُنْتُمُ امُواتاً فَاَحُيا كُمُ ثُمَّ يُمِيتُكُمُ فإن تعاقب الافتراق والاجتماع والموت والحياة عليها يدل على أنها قابلة لها بذاتها، وما بالذات يأبي أن يزول ويتغير. وأما الثانية والثالثة: فإنه عز

تغسیر بیضاوی (س) JEST - 1 Sta سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ وجل عالم بها وبمُواقعها، قادر على جمعها وإخياعها، وأشار إلى وجه إثباعهما بأنه تعالى قادر على إبداعها وإبداء ما هو أعظم خلقاً وأعجب صنعًا فكان أقدر على إعادتهم وإحيائهم، وأنه تعالى خلق ما خلق خلقاً مستوياً محكماً من غير تفاوت واختلال مراعى فيه مصالحهم وسدحاجا تهم. وذلك دليل على تناهى علمه وكمال حكمته جلت قدرته ودقت حكمته. وقد سَكِّي نافع وأبو عمرو والكسائي: الهاءمن نحو فهو وهو تشبيهاً له بعض. 2] بیآیت کریمہ مالل آیت کریمہ میں بیان کردہ تھم کی علت ہے۔ وہ تھم مدے انسان کو دوبارہ زندہ کرناممکن اور اللہ کریم اس پرقدرت رکھتا ہے۔ کیونکہ وہ ان تمام چیز ول کے مناسب اجزاء کا عالم ہے اس وجہ سے اس نے ہر چیز کو کا ل طریقہ اور مہترین انداز میں بنایا ،اوراس بات پر دلیل قائم کرنامقصود ہے کہ کہ جس ذات یاک کافعل اس عجیب تناسب پر اور شاندار ترتيب پر ب وهليم ب كيونكها فعال كومضبوط ، خوبصوت اور منافع بخش جهت ك ساتد خاص كرنا عالم ، حكيم اور كريم ك بغير مكن مہیں اور انسان کے دوبارہ زندہ ہونے کے متعلق کفار کے شکوک دشبہات کا از الہ کرنا ہے ان کابید دہم تھا کہ جب سارے بدن ریزہ ریزہ ہوجا تھی گے اوران کے اجزاء بکھر جائیں گے اور ہم شکلوں کے ساتھ ٹل جائیں گے توہر بدن کے اجزاء کو کس طرح دوبارہ زندہ کیا جائے گا جب کہ نہ تو کوئی چیز ان سے علیحدہ ہوادر نہ ہی کوئی ایس چیز ان کے ساتھ ملائی جائے جو پہلے ان کے ساتھ نہ تھی تو اللہ کریم نے ان کے اس شک کو اس طرح دور کیا کہ وہ ہرایک چیز کوخوب جانتا ہے اور اس کے مناسب مواقع سے بھی بإخبر ہے اس لیے اس کے بزدیک ان تمام چیز وں کواکٹھا کر کے زندہ کرنا کوئی مشکل کا منہیں اور اس کی مثال اللہ کریم نے بیان فرماتي وهوبكل خلق عليم کہ دہ ابنی تمام مخلوق کوخوب جانے والا ہے۔ امام بیضاوی رحمة اللہ تعالیٰ علیہ نے ان ددنوں آیات میں انسان کو دوبارہ زندہ کرنے اور بروزِحشر جمع کرنے کی دلیل ذکر کی ہے کیونکہ دوبارہ زندہ کرنے کا دعویٰ کے درست ہونے کا دارومدارتین مقدمات پر ہے۔ پہلامقد مہ بیہ ہے کہ جسم کے تمام اجزاء، جمع ہونے اور حیات کو قبول کرنے کی صلاحیت رکھتے ہیں اس کی دلیل قرآن مجید <u>مين مذکور ب</u>، كىتم اموائافاحيا كمرثم يميتكم س پونکه افتر اق اوراجتماع کاتسکسل اورزندگی دموت کی مقکش اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ دہ اجزاء اجتماع دافتر اق کو https://archive.org/d nasanattari

تفسيربيضاوى (ررى) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ 155 " 44 Zoria تبول کرتے ہیں ادرجو چیز بالذات کسی چیز کوقبول کرتی ہے وہ اس بات سے انکار کردیتی ہے کہ وہ اس سے زائل ہوجائے ادراس میں تغیر وحبد ل پیدا ہوجائے ، دوسرااور تيسرامقدمه بيرب كماللدكريم مرچيز كوجانتا بادراساس كى مناسب جكموں كالجمي علم باس ليے دوانيس جمع کرنے اور ان کوزندہ کرنے پرقدرت رکھتا ہے اور ان دونوں کی طرف اللہ کریم نے ارشاد فرمایا کہ وہ ذات ان تمام اجزا ، کوجس طرح پہلی مرتبہ پیدا کرنے پر قادر ہے اس طرح وہ خلق کے اعتبار سے عظیم اور صنعت کے اعتبار سے عجیب تکوق کوابتداء پیدا کرنے پر بھی قادر ہے توجس کی شان سے ہووہ انہیں دوبارہ جوڑنے اورزندہ کرنے پر بھی قادر ہوگا۔ ایک اور بات سد که اللد کریم نے جو بھی چیز پیدا کی ہے وہ ہر قسم کے عیب سے پاک ہاس میں ان کی صلحوں اور ان کی ضرور یات کو پورا کرنے کی رعائیت رکھی گئی ہے، بیاس بات پر دلیل ہے کہ اللہ کریم کاعلم انتہاء کو پنچنے والا ہے اور اس کی حکمت سب پر بھاری ہےتوالی ذات کے لئے دوبارہ پیدا کرنا کوئی مشکل کا مہیں۔ نافع، ابوعمرا در کسائی نے "ہو" کی "ہا" کوسکون کے ساتھ پڑھاہے جیے "فہو"" وہو "ادراس کو عضد کے ساتھ تشبیہ دی ہے کیونکہ وہ اسم تلاقی ہے اور اس کے عین کلمہ کوعین کلمہ کے سکون کے ساتھ پڑ ھنا بھی جائز ہے۔ جمع کی تعریف: (ج مرع) الجمع (ف) (Plus) کے معنی ہیں متفرق چیز وں کوایک دوسرے کے قریب لاکر ملادینا۔محاورہ ہے: چنانچہ دہ اکٹھا ہو گیا۔ قر آن میں ہے۔ " وَجُحِعَ الشَّهْسُ وَالْقَمَرُ " (سور قالقيامة آيت نمبر <sup>9</sup>) اورسورج اور جاند جمع کردیے جائمیں گے۔ (مال) جمع كيااور بندركها-"جَتَعَ مأَلًا وَعَنَّكَكُا" (سورة الهبزة آيت نمبر 2) مال جمع کرتا ہے اور اس کو کن کن کر رکھتا ہے۔ استواء كالمعنى: (Equality,Balance)(س و ی)الیهسا واق سمی چیز کے اپنی ذات کے اعتبار سے حالت اعتدال پر ہونے کے لئے بولا جاتا ہے جیسے فرمایا: " خُو مِرَّقِ فَأَسْتَوى" (سور قالنجم آيت مره) پراس جلوہ نے تصد فرمایا۔

تفسيربيضاوي(س) سُؤدَةُ الْبَغَرَةُ آسان کے کہتے ہیں؟ (سمرو) سماء (Sky) ہر شے کے بالائی حصہ کوسا مرکہا جاتا ہے۔ بعض نے کہا ہے ( کہ بیا اسماء نسبید سے ب) کہ ہرسا واپنے ماتحت کے لحاظ سے ساء بے کیکن اپنے مافوق کے لحاظ سے ارض کہلاتا ہے۔ بجز ساء علیہا (فلک الافلاک) کے کہ دہ ہر لحاظ سے ساء ہی ہے اور کس کے لئے ارض نہیں بتا۔ اور آيت · · اللهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ شَماواتٍ وَمِنَ الْأَرْضِ مِثْلَهُنَ · (سودة الطلاق آيد مبر 12) اللَّہ ہی تو ہےجس نے سات آ سان پیدا کئے اور دلیے ہی زمینیں۔ کوای معنی پر محمول کیا ہے۔ مساواة اور تسويد كامعن: (Equality, Balance) (سوى) المساواة کے معنی وزن کیل یا مساحت کے لحاظ سے دو چیز وں کے ایک دوسرے کے برابر ہونے کے ہیں۔ التسوية ك متن كسي چيزكو جمواركرن بي اورآيت: "الَّنِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ "(سورة الانفطار آيت مرر 7) ویں تو ہے جس نے تخصے بنا یا اور تیرے اعضاء کو تھیک کیا۔ میں سوا کہ سے مرادیہ ہے کہ انسان کی خلقت کو اپنی حکمت کے اقتضاء کے مطابق بنایا ادر آیت: " وَنَفْسٍ وَما سَرًا ها " (سور قالشمس آيت مرر 7) ادرانسان کی ادراس کی جس نے اس کے تو می کو برابر بنایا۔ اسطرح آيت كريمه: " فَإِذْ إِسَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحٍ " (سورة المجراية ممر 29) توجب میں اسے تھیک کرلوں اور اس میں کر پن طرف کی خاص معزّ زروح چھونک دوں۔ تتحقيق شبع: (Seven)سبع(Seven) السبع اصل ميں "سبع "سات ك عدد كو كہتے ہيں۔ قرآن ميں ہے؛ " سَبْعَ سَماواتٍ " (مورة البقرة آيت نمبر 29) مات آسان-" سَبْعًا شِلاداً " (سورة الما آيت بمر16) سات مغبوط ( آسمان بنائے )۔

تفسير بيضاوى ( دى ) مَعْدَمَ ٢٤٩ ٢٠ سورة المغرة " وسَبِيعَ سُنْبُلابِتِ" (مورة يسف آيت نمر 48) سات بالي -" متمويع كبيال" (سورة الحاقة آيت نمبر 7) سات راتيس-"سبعة وتأميم محمد كلوم مد "(سورة اللبف آيت نبر 22) سات بن اور أخوال ان كاكتاب-" سَبْعُونَ خِد اعًا " (سورة الحاقة آيت نبر 32) ستركز -" سَمَدْ عِدْ الله المورة الورة الوية آيت مر 80) ستر مرتبه-اور آيت: "سَبْعًا مِن الْمَداني" (سورةالمجر آيت مرد 87) (الحمد کی)سات آیتیں (عطافر ماعیں جونماز کی ہررکعت میں مکرر پڑھی جاتی ہیں میں بعض نے کہا ہے کہ سود ۃالحمد مراوب- كيونكهاس كى سات آيتي بين اور بعض في كماب كه السبع الطوال يعنى سورة بقره - لي كراعراف تك سات لمي سورتیں مرادیں۔ اور قرآن پاک کی تمام سورتوں کو بھی مثانی کہا گیا ہے۔ کیونکہ ان میں واقعات تکرار کے ساتھ مذکور ہیں من جملہ ان کے میرسات سورتیں میں السبیع والسبع اونوں کوساتویں روز پانی پر دارد کرتا۔ الاسبوع۔ ایک ہفتہ یعنی سات دن جمع اسابیع طفت بالبیت اسبوعا میں نے خانہ کعبہ کے گردسات چکر لگائے سبعت القوم میں ان کا ساتواں بن گیا۔ اخذت سبع اموالهم میں نے ان کے اموال سے ساتواں حصہ وصول کیا۔ السبع۔ درندہ کو کہتے ہیں ۔ کیونکہ اس کی قوت پوری ہوتی ہے جیسا کہ سات کاعد د" عددتا م" ہوتا ہے۔ هذلي نے کہا ہے: كأنه عبدلال أبى ربيعة مسبعكويا وہ آل ابی رہید کا غلام ہے جس کی بکر یوں کو پچاڑ کھانے کے لئے درندے آگتے ہوں۔ بعض نے مسبع کامعنی مصل معالسباع کتے ہیں یعنی وہ جودرندوں کی طرح آوارہ پھرتا ہےاوربعض نے مسبع (بفتح باء) پڑھاہے۔اور بید عی سے کنا یہ ، ہے یعنی وہ تخص جس کانسب معلوم نہ ہو۔ سبع فلاناکس کی نیبت کرنا اور درندہ کی طرح اس کا گوشت کھانا۔ المسبع۔ درندوں کی سرزمین ۔ نو ف : خلق، ارض، الی بھی اور علم سے معانی کی تحقیق گز رچک ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 30] وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْهَلائِكَةِ إِلَّى جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيغَةً قَالُوا اَتَجْعَلُ فِيها مَن يُفُسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الرِّماءَ وَنَحُنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَرِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي آعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ (30) · · اور یاد کروجب تمہارے رب نے فرشتوں سے فرمایا میں زمین میں اپنانا تب بنانے والا ہوں ، بولے کیا ایسے کو 1.1



نائب کرے گاجواس میں نساد پھیلائے گا اور خونریزیاں کرے گا اور ہم تجھے سرایتے ہوئے تیری کی تی کرتے اور تیری پاک بولتے ہیں فرمایا بچھے معلوم ہے جوتم نہیں جانتے''۔

وَإِذُ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْآرُضِ خَلِيفَةً

تعداد لنعبة ثالثة تعمر الناس كلهم، فإن خلق آدم وإكرامه وتفضيله على ملائكته بأن أمرهم بالسجود له، إنعام يعم ذريته. وإذ: ظرف وضع لزمان نسبة ماضية وقع فيه أخرى، كما وضع إذا لزمان نسبة مستقبلة يقع فيه أخرى، ولذلك يجب إضافتهما إلى الجمل كحيث في المكان، وبنيتا تشبيهاً لهما بالموصولات، واستعملتا للتعليل والمجازاة، ومحلهما النصب أبداً بالظرفية فإنهما من الظروف الغير المتصرفة لما ذكرنا، وأما قوله تعالى: وَاذْكُرُ أَخا عادٍ إِذْ ٱنْنَرَ قَوْمَهُ بِالْاحْقافِ وَنحوه فعلى تأويل: اذكر الحادث إذكان كذا، فحذف الحادث وأقيم الظرف مقامه، وعامله في الآية قالوا، أو أذكر على التأويل المذكور لأنه جاء معمولاً له صريحاً في القرآن كثيراً، أو مضمر دل عليه مضمون الآية المتقدمة، مثل وبدأ خلقكم إذ قال، وعلى هٰذَا فالجملة معطوفة على خلق لكم داخلة في حكم الصلة. وعن معمر أنه مزيد. والملائكة جمع ملاك على الإصل كالشمائل جمع شمأل، والتاء لتأنيث الجمع، وهو مقلوب مألك من الالوكة وهى: الرسالة، لأنهم وسائط بين الله تعالى، وبين الناس، فهم رسل الله. أو كالرسل إليهم. واختلف العقلاء في حقيقتهم بعد اتفاقهم على أنها ذوات موجودة قائمة بأنفسها. فذهب أكثر المسلمين إلى أنها أجسام لطيفة قادرة على التشكل بأشكل مختلفة، مستدلين بأن الرسل كأنوا يرونهم كذلك. وقالت طائفة من النصاري: هي النفوس الفاضلة البشرية المفارقة للأبدان. وزعم الحكماء أنهم جواهر مجردة مخالفة للنفوس الداطقة في الحقيقة، منقسبة إلى قسمين: قسم شأنهم الاستغراق في مع فة الحق جل جلاله والتنزة عن الاشتغال بغيرة. كما وصفهم في محكم تنزيله فقال تعالى: يُسَبِّحُونَ اللَّيْلَ وَالتَّهارَ لاَ يَفَتُرُونَ وهم العليون والملائكة المقربون. وقسم يُكَبِّرُ الامر مِنَ السباء إلى الارض على ما سبق به القضاء وجرى به القلم الإلهي لاَ يَعْضُونَ اللهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ وهم المدبرات أمراً، فمنهم



شؤزة التلقزة

Total TAI

تفسير بيضاوى (۱٫۷)

مماوية. ومنهم أرضية. على تفصيل أثبته في كتاب الطوالع. والمقول لهم: الملائكة كلهم لعبوم اللفظ وعدم المخصص، وقيل ملائكة الارض، وقيل إبليس ومن كان معه في محاربة الجن. فإنه تعالى أسكنهم في الأرض أولاً فأقسدوا قيها، فيعت إليهم إيليس في جندمن الملائكة فدمرهم وفرقهم في الجزائر والجهال. وجاعل: من جعل الذي له مفعولان وهما في الأرْضِ خَلِيفَةً أعمل فيهما. لأنه يمعنى المستقبل ومعتمد على مسند إليه. ويجوز أن يكون بمعنى خالق. والخليفة من يخلف غيرة وينوب منابه، والهاء فيه للمهالغة، والمرادبه آدم عليه الصلاة والسلام لأنه كأن خليفة الله في أرضه. وكذلك كل نبي استخلفهم الله في عمارة الارض وسياسة الناس وتكميل نفوسهم وتنفيذ أمرة فيهم، لا لحاجة به تعالى إلى من ينوبه بل لقصور المستخلف عليه عن قبول فيضه، وتلقى أمر لابغير وسط، ولذلك لمر يستنبئ ملكاً كما قال الله تعالى: وَلَوُجَعَلُنا لَا مَلَكاً كَجَعَلُنا لَا رَجُلًا أَلا ترى أن الانبياء لما فاقت قوتهم، واشتعلت قريحتهم بحيث يَكَّادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لم تمسسه نار، أرسل إليهم الملائكة ومن كأن منهم أعلى رتبة كلمه بلا واسطة، كما كلم موسى عليه السلام في الميقات، ومحمدًا صلّى الله عليه وسلَّم ليلة المعراج، ونظير ذلك في الطبيعة أن العظم لما عجز عن قبول الغذاء من اللحم لما بينهما من التباعد، جعل الباري تعالى بحكمته بينهما الغضروف المناسب لهما ليأخذمن لهذا ويعطى ذلك. أو خِلِيفة من سكن الارض قبله، أو هو وذريته لأنهم يخلفون من قبلهم، أو يخلف بعضهم بعضاً. وإفراد اللفظ: إما للاستغناء بن كره عن ذكر بنيه كما استغنى بن كر أبي القبيلة في قولهم: مضر وهاشم. أو على تأويل من يخلفكم، أو خلفاً يخلفكم. وفائدة قوله تعالى هٰذَا للملائكة، تعليم المشاورة، وتعظيم شأن المجعول، بأن بشّر عز وجل بوجود سكان ملكوته، ولقبه بالخليفة قبل خلقه، وإظهار فضله الراجح على ما فيه من البغاسد بسؤالهم، وجوابه وبيان أن الحكمة تقتضى إيجاد ما يغلب خيرة، فإن ترك الخير الكثير لأجل الشر القليل شر كثير إلى غير ذلك.

اقبل آیات میں اللہ کریم نے اپنے قادر مطلق منع حقیقی اور لائق عبادت ہونے کا تذکرہ فرمایا کہتم میراا نکارنہ کر داور میرا ترجمه:

| JAS TAT STA | تغسیر بیضاوی (س) |
|-------------|------------------|
|             |                  |

CHART C

3 شريك نه بنا دادرين آ دم كوعطا كرده نعتول كالتذكره كما مثلاً فرمايا كهتم مرده يتصح يمهين زندگى عطاكى وه جمين كچرمار ب كاادر اس کے بعددوبارہ زندہ کرے کا پھرتم اس کی طرف لوٹائے جا ذہے۔

سُوْدَةُ الْبَقَرَةُ

ددسرانکته امام بیناوی رحمة الله تعالی علیہ نے بیہ بیان کیا کہ وہ ذات پاک ہےجس نے تمہارے لئے وہ تمام نعتیں پیدا فرمائی جوز مین دآسان میں ہیں۔

اور تيسرا تكته بيركه الله كى فعمت كالذكر وفر مايا اور بيفمت اكر چد حفرت آدم عليه السلام كوعطا فر مانى من اور ملائكه برآب كو فنسیلت دی من اور آپ کی عظمت کے اعتراف کے لئے فرشتوں کو سجدہ کا تکم دیا مگر بالواسطہ میں تمام اولادِ آ دم کی فسیلت و شرافت كااظهار ب كيوتك آ دم عليه السلام ان تمام كي اصل ادر باب بي تواصل ادر باب كي عزت اولا دكا أكرام بي بوتاب كيونكه جواعزاز قبیلے کے باپ کوحاصل ہوتا ہے وہ پورے قبیلے کوحاصل ہوتا ہے اس لئے ارشاد فرمایا کہ اے اولا دآ دم میری اس نعمت کو یاد کروجو میں نے تمہیں اور تمہارے باپ کوخلافت فی الارض کا تاج پہنا کر عطافر مائی اور ملائکہ کے اس استفسار کے باوجود کہ بیر فساداورخونريزي كامرتكب بموكاس كوخليفه كيول بنايا جاربا ہے اسےخليفہ بناديا اورفرشتوں كواپنے اس قول پرمعذرت كرنے ادر حضرت آ دم علیہ السلام کا اعتراف کرنے کے لئے سجدہ کرنے کا تھم ارشاد فر مایا تو کو یا بی تعمت صرف حضرت آ دم علیہ السلام کو حاصل شهوتي بلكهتمام اولا دكوعطا بهوتي-

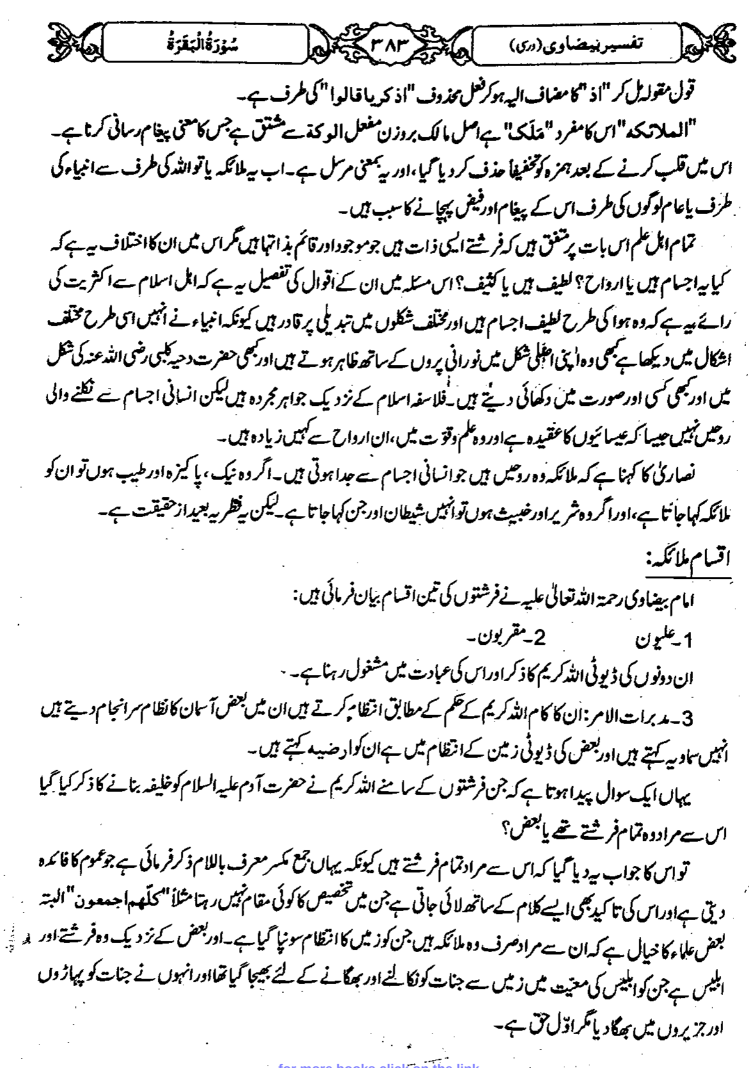
"اذیاذ اور حیث" میتنوں مبنی اورلازم الاضافت ہیں پہلے دونوں مبنی برسکون ظرف زمان کے لئے اور اپنے مابعد کے ساتھل کر کلام میں مذکور تعل یا کسی محذوف تعل کا مفعول بنتے ہیں اس لیے عمو مانحل نصب میں ہوتے ہیں۔ "اذا "بیاز مانہ زمانہ مستقبل میں داقع ہونے دالی نسبت کو بیان کرنے کے لئے آتا ہے جس زمانہ میں دوسری نسبت بھی داقع ہو۔ "اذ" زمانہ ماضی میں نسبت حکمیہ کے واقع ہونے کو ظاہر کرتا ہے جس زمانہ میں دوسری نسبت بھی واقع ہو۔

یہاں میہاشکال پیدا ہوتا ہے کہاذ زمانہ ماضی میں واقع ہونے والی دونسبتوں کوظاہر کرتا ہے تکربعض جگہوں میں اس سے پہلے ایسانعل آجاتا ہے جوزمانہ سنغتبل کامعنی دیتا ہے اس صورت میں ان دونوں کو یکجا کرتا کیے ممکن ہے؟ جیسا کہ فرمان باری تعالى يرب،

وَاذْكُرُ أَحَاعَادٍ إِذْ ٱنْنَرَ قَوْمَهُ بِالْأَحْقَافِ...اخ

اس كا جواب مد ي كدامل مي "اذكر الحادث ازكان كذا تها" توكويا اس ب يهل الحادث شرقعل محذوف ب الحادث ز ماند ماضی کوبی شامل ہے یااس سے پہلے تعل مضمر ہی ہو کاجس پر آیت کریمہ کامضمون دلالت کرتا ہے تو اس کا عطف "خلق لکم" پر ہوگا ادرصلہ کے عکم میں داخل ہوگا ادر معمر کے نز دیک بیدزائدہ ہے۔ نو ف : وا دَعاطفه ٢ ال كاما بعد معطوف ٢ انظرف زمانه برائ ماضى مضاف قال ربك للملائكة قول الى جاعل في الارض خليفة مقوله

> ils/@zohaibhasanattari https://archive.org/c



4

the second s

4

1 .

1

.

تفسير بيضاوى ( درى ) حكم المحمد محمد المحمد المحمد

36

یا وہ آپس میں ایک دوسرے کے خلیفہ بنتے رہتے ہیں اس لئے انہیں خلیفہ کہہ دیا گیا۔ خليفه بنان كاضرورت:

ذہن میں سوال پیدا ہوتا ہے کہ اللد کریم جو قادر مطلق ہے اس کو زمین کا نظام چلانے کے لئے خلیفہ کی حاجت کیوں ہوئی؟ کیاوہ بیکام خودانجام بیں دے سکتا تھا؟

اس کاجواب بیہ ہے کہ زمین کا نظام چلانے کے لیے اللہ کریم کوئسی کی ضرورت ہیں وہ حاکم مطلق ہے کلمہ "کن " کے ساتھ ہر چیز کا انتظام فر ماسکتا ہے لیکن جن کے لیے خلیفہ مقرر کیا گیا وہ اللہ کریم سے قیض حاصل نہیں کر سکتے ، کیونکہ اللہ کریم کے علم میں بدتها كدجن پرخليفه مقرر كرر با بول وه اس ك محتاج بول عران كى فطرت كنابول كى ظلمت اورتكدر سے تاريك بوكى -ان کے دل ود ماغ مادیت زدہ ہوں گے، ان کا ادراک دا حساس اس قابل کہاں کہ اس نور مجرد اورلطیف دخبیر سے بلا واسط قیض حاصل کرسلیس اس وجہ سے بیضر دری تھا کہ کوئی واسطہ ہوجس کے اندر اکتساب قیض اور دوسروں کوفیض پہنچانے کی صلاحیت موجود ہو۔ایک طرف وہ اپنے روشن ضمیر اور طہارت ،فکر ونظر ادر اپنی مخصوص علمی اور نظریاتی تؤتوں کے سبب عالم قسد ادربارگاہ ملکوت سے مناسبت رکھتا ہو، وہاں سے علم حاصل کرتا ہو، اور دوسری طرف انسانوں کے ساتھ مناسبت ہواور ایسا واسطہ انبیاء كرام كے علاوہ كوئى نہيں ہوسكتا تھااس لئے اللہ كريم نے انبياءكوا پنا خليفہ بنايا جوا يك طرف سے اللہ كريم سے كسب قيض كرتے ہیں اور دوسری جانب لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔اس لئے ارشاد فرمایا:

اگر کوئی فرشتہ نبی ہوتا تو وہ بھی انسان ہوتا تا کہ اتحاد جنس ہونے کی وجہ سے افادہ اور استفادہ ہوتا رہے۔ انبیاء کرام کی جسمانی تؤتی عام انسانوں سے تہیں زیادہ ہوتی ہیں۔اوران کے دل اللذكريم كى معرفت کے نور سے منوّ راورروش ہوتے ہیں جس کی وجہ سے اپنی اپنی صلاحیت کے مطابق بالواسطہ یابلا واسطہ اللہ کریم سے علوم ومعارف حاصل کر کے لوگوں تک پہنچاتے ہیں۔ جیسے حضرت موئی علیہ اسلام نے بلادا سط ستر ہزار پردوں کے اندر سے اور ہمارے آقام فاقط الیے من بلا حجاب قائی قوسین ادادنی کے مقام پر "فاوحی الی عبدہ مااوحی "کافیض حاصل کیا۔استفادہ ادرافادہ کی مثال انسانی جسم میں بھی موجود ہے جس پر مذکور وبالاحقیقت کوقیاس کیا جاسکتا ہے انسانی جسم دو چیز وں کا مجموعہ ہے، 2\_بڑیاں

ہڈیاں سخت ہوتی ہیں جبکہ گوشت نرم۔اور ہڈیاں گوشت سے غذا حاصل کرنے سے قاصر ہوتی ہیں اس لئے اللہ کریم نے ان کے درمیان غضر وف یعنی ( نرم ہڈی) داسطہ بنا دی ، جو شد کوشت کی طرح نرم اور نہ ہڈی کی طرح سخت ہے۔اب وہ اپنی زمی کی وجہ سے گوشت سے غذاحاصل کرتی ہے اور ہڑیوں کے ہم جنس ہونے کی وجہ سے ان تک پہنچاتی ہے۔ اس طرح انبیاءکرام علیہ السلام اللہ کریم سے قیض حاصل کرکے بندوں تک پہنچاتے ہیں۔اوروہ ان سے کسب فیض کرتے ہیں۔ يہاں مداشكال پيدا ہوتا ہے كەللىدكرىم فے حضرت آ دم عليه السلام كوخليفه بنان كامعامله فرشتوں كے سامنے كوں ركھا؟

1-گوشت



**سُوْرَكُالْبَقَرَكُ** 

تفسيربيضاوي(س)

اس اشکال کا جواب میریے کہ جملہ جمیں با ہمی مشاورت کی تعلیم کے لئے۔ جملہ علیفہ کی عظمت ظاہر کرنے کے لئے جومکن مغاسد پر غالب ہے۔ جملہ میں ترک کرنا بذات خود شرکشیر ہے۔

قالُوا ٱتَجْعَلُ فِيها مَنُ يُفْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ الرِّماءَ

تَعَجُبُ من أن يستخلف لعمارة الارض وإصلاحها من يفسد فيها، أو يستخلف مكان أهل الطاعة أهل المعصية، واستكشاف عما خفى عليهم من الحكمة التى بهرت تلك المفاسد وألغتها، واستخبار عما يرشدهم ويزيح شبهتهم كسؤال المتعلم معلمه عما يختلج فى صدرته، وليس باعتراض على الله تعالى جلت قدرته، ولا طعن فى بنى آدم على وجه الغيبة، فإنهم أعلى من أن يظن بهم ذلك لقوله تعالى: بَلْ عِبَادُ مُكُرِّ مُونَ لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِآَمْرِةٍ يَعْمَلُونَ

وإنما عرفوا ذلك بإخبار من الله تعالى، أو تلق من اللوح، أو استنباط عما ركز فى عقولهم أن العصبة من خواصهم، أو قياس لأحد الثقلين على الآخر. والسُفُكُ والسَّبُكُ والسَّفَحُ والشَّنُّ أنواع من الصب، فالسفك يقال فى الدم والدمع، والسبك فى الجواهر المذابة، والسفح فى الصب من أعلى، والش فى الصب من فم القربة ونحوها، وكذلك الس، وقرم» يُسْفِكُ على البناء للمفعول، فيكون الراجع إلى مَن، سواء جعل موصولاً أو موصوفًا محذوفاً، أى: يسفك الدماء فيهم.

وَنَحْنُ نُسَبِّحُ يَحَمَّدِكَ وَنُقَبِّسُ لَكَ حال مقررة لجهة الإشكال كقولك: أتحسن إلى أعدائك وأنا الصديق المحتاج القديم. والمعنى: أتستخلف عصاة ونحن معصومون أحقاء بذلك، والمقصود منه، الاستفسار عما رجمهم ومع ما هو متوقع منهم. على الملائكة المعصومين في الاستخلاف، لا العجب والتفاخر. وكأنهم علموا أن المجعول خليفة ذو ثلاث قوى عليها مدار أمرة: شهوية وغضبية تؤديان به إلى الفساد وسفك الدماء، وعقلية تدعوة إلى المعرفة والطاعة. ونظروا إليها مفردة وقالوا: ما الحكمة في

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

تفسير بيضاوى ( درى ) منتخر ۲۸۷ جران

استخلافه، وهو باعتبار تينك القوتين لا تقتضى الحكمة إيجادة فضلاً عن استخلافه، وأما باعتبار القوة العقلية فنحن نقيم ما يتوقع منها سلياً عن معارضة تلك المفاسد. وغفلوا عن فضيلة كل واحدة من القوتين إذا صارت مهذبة مطواعة للعقل، متمرئة على الخير كالعفة والشجاعة ومجاهدة الهوى والإنصاف. ولم يعلموا أن التركيب يفيد ما يقصر عنه الآحاد، كالإحاطة بالجزئيات واستنباط الصناعات واستخراج منافع الكائنات من القوة إلى الفعل الذى هو المقصود من الاستخلاف. وإليه إشار تعالى إجمالاً بقوله:

قال إنى أعْلَمُ مَا لاَتَعْلَمُونَ

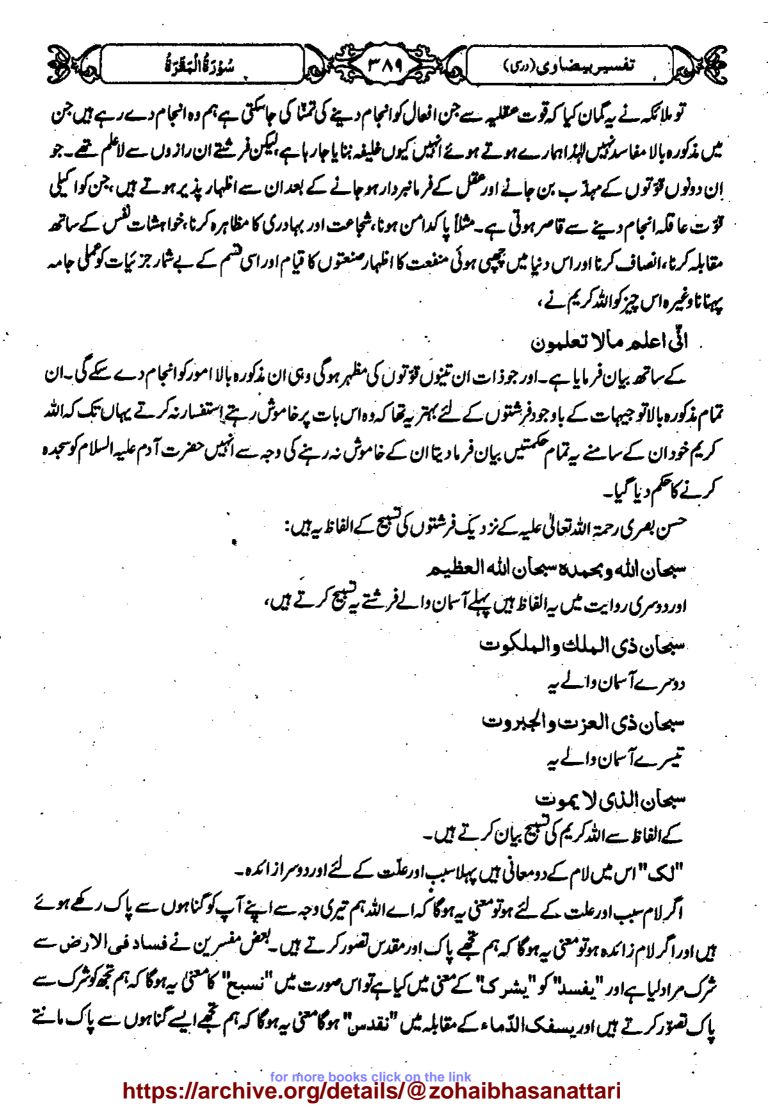
والتسبيح تبعيد الله تعالى عن السوء وكذلك التقديس، من سَبّح في الارض والماء، وقدس في الارض إذا ذهب فيها وأبعد، ويقال قَدُسَ إذا طهر لأن مطهر الشيء مبعد له عن الاقدار. ويحمّد لك في موضع الحال، أي: متلبسين بحمدك على ما ألهمتنا معرفتك ووفقتنا لتسبيحك، تداركوا به ما أوهم إسناد التسبيح إلى أنفسهم، ونقدس لك نطهر نفوسنا عن الذنوب لأجلك، كأنهم قابلوا الفساد المفسر بالشرك عند قوم بالتسبيح، وسفك الدماء الذي هو أعظم الافعال الذميمة بتطهير النفوس عن الآثام وقيل: نقدسك واللام مزيدة.

ترجمه:

اس آیت میں اللہ کریم نے بیہ بیان فر مایا کہ جب اس نے فرشتوں کے سامنے حضرت آ دم علیہ السلام کوخلیفہ مقرر کرنے کا معاملہ پیش فر مایا اور اپنے ارادہ کا اظہار کیا تو فرشتوں نے عرض کیا کہ اللہ۔۔تو اس کو زمین کی آبادی کے لئے خلیفہ بنار ہا ہے جو اس میں فساد پیدا کرے گا اور خوب بہائے گا کیونکہ بیا ایسے اجزاء سے مرکب ہے جن سے بھائی کی توقع کم ، اور فتنہ وفساد کی زیادہ۔اور ہمارے ہوتے ہوئے جو ہمیشہ تیری تہتے وہلیل بیان کرتے رہتے ہیں ایسے فسادی اور خون بہا کرنے والے کوخلیفہ کیوں بنایا جار ہا ہے تو اللہ کریم نے جو اب دی کہ میں جانتا ہوں ،تم نہیں جانتے ہیں ایسے فسادی اور خون بہا کرنے والے کوخلیفہ کیوں بنایا جار ہا ہے تو اللہ کریم نے جو اب دیا کہ جو بلیل بیان کرتے رہتے ہیں ایسے فسادی اور خون بہا کرنے والے کوخلیفہ

فرشتوں کا اللہ کریم کی بارگاہ میں مذکورہ بالا خدشہ کا اظہار کرنا یہ نہ تو اللہ کریم کے اردہ پر اعتراض ہے اور نہ بنی حضرت آ دم علیہ السلام میں مخفی عیوب کو ظاہر کرنامقصود ہے اور نہ ہی اپنا تفاخر اور بڑائی ظاہر کرنامقصود ہے۔ جس کہ وجہ سے ملائکہ کی عصمت داغد ارہوا ورانہیں گنا ہوں کا مرتکب تصوّر کیا جائے ، کیونکہ ملائکہ کے سوالیہ انداز اختیار کرنے کا مقصد بیتھا کہ اللہ کریم ان کے سامنے حضرت آ دم علیہ السلام کوخلیفہ بنانے کی حکمت ظاہر فر مائے اور ان کی رہنمائی فر مائے جن سے ان کا بیشہ ڈائل ہوجائے

| 36               | سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ                 | Drat ran for                         | تغسیر بیضاوی (دری)                       |                  |
|------------------|--------------------------------------|--------------------------------------|------------------------------------------|------------------|
|                  |                                      |                                      | اموجودگی میں حضرت آ دم علیہ السلا        |                  |
| ذست سوال كرتا    | کے ازالہ کے لیتے اپنے استا           | نے دل میں پیدا ہونے والے شہر         | کوئی شاکردسی مسئلہ سے متعلق اسپ          | طرح تعاجيس       |
|                  |                                      |                                      | ىتاخى <i>ئىي كېلاتا، يې حالت فرشتو</i> ر |                  |
|                  |                                      |                                      | •                                        | خلاف بیے۔        |
| کے مرتکب ہوں     | لسلام فسادادرخون ریزی .              | کیے معلوم ہوا کہ حفرت آ دم علیہ ا    | ہوال پیدا ہوتا ہے کہ فرشتوں کو بیر       | یہاں ب           |
|                  | •                                    |                                      | ;                                        |                  |
| کے اوصاف سے      | اً دم عليه السلام كواس فشم _         | فرشتوں کویہ بتا دیا تھا کہ حضرت      | ی کی پہلی وجہ سے کہ اللہ کریم نے         | 1-اس             |
| -                | · · · ·                              | •                                    | بيداكياجات كا-                           | متصف کرکے        |
| وح محفوظ پرلکھ   | پنے علم اور فیصلہ کے مطابق کو        | ت تک ہونے دالے دا تعات ا             | رمی وجد بیہ ہے کہ اللہ کریم نے قیام      | -10-2            |
|                  |                                      |                                      | فرشتول في حضرت آ دم عليه السلام          |                  |
|                  |                                      | •<br>•                               |                                          | كاحكمتول كونه    |
| ں تخریب کاری     | کی آبادی کی بجائے اس م               | لیا که ده ناری مخلوق تیے، وہ زمین    | توں نے انسان کوجنات پر قیاس ک            | 3_فرش            |
|                  |                                      |                                      | اس طرح حفزت آ دم عليدالسلام –            |                  |
|                  |                                      |                                      |                                          | _2_              |
| کا وہ فسادی اور  | ہےان کےعلادہ جو بھی ہو               | ) سے حفوظ ہوتا صرف انہی کا خاصہ      | توں نے میگان کیا ہوگا کہ گنا ہوں         | 4                |
| •                |                                      |                                      | امرتکب ہوگا۔                             | خون بہانے کا     |
| ں ہوسکتی ہے کہ   | کې مخل اس کی ایک وجہ پی <sup>ج</sup> | نے کی حکمت میں جو طلعش پیدا ہو       | وں کے دل میں نافر مان کوخلیفہ بنا        | 5,فرشن           |
| فخر وتكبر كى وجه | ری تبیع کرتے رہتے ہیں ، بر           | ن دعیب سے پاک سیجھتے ہیں اور تیر     | با کہاے مولا کریم کہ ہم تجھے ہرتقکر      | الملكرف بدكم     |
| مادتک پہنچائے    | ہوں گی۔جن میں سے دوف                 | مربنا یا جار ہا ہے اس میں تین قو تیں | ۔انہوں نے میڈ کمان کیا کہ جس کوخلیف      | ے نہ تھا۔ بلک    |
| •                | •<br>•                               |                                      | · · ·                                    | والى يل-         |
| -                | · ·                                  |                                      | تغضبير                                   |                  |
| •                |                                      |                                      | تشهوبير                                  |                  |
|                  |                                      | -010                                 | ن قو تیں فساداور خونر یز ک تک پہنچا ڈ    |                  |
| · .              |                                      |                                      | تعقليه                                   | -                |
| · · ·            |                                      |                                      | ت اوراطاعت کی دعوت دیتی ہے۔              | م معر <b>ف</b> ا |
|                  | 1.<br>1.                             | · · ·                                |                                          | •                |



تفسير بيضاوى (٥٠) ٢٩٠ ٢٠٠ سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ یں یعنی خون ریزی دغیرہ سے، بیکمل جملہ "تجعل"کی حمیر "انت" سے حال ہے اور "بحمد ک نسبج" کی ضمیر سے حال لفظِ ملائكه كااصل معنى : (Angel) (ال) العلد فرشت ) اور ملک اصل میں مالک ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ ملاک سے مغلوب ہے اور مالک ومالک: والوک کے معنی رسالت یعنی پیغام کے ہیں اس سے لکنی کامحادرہ ہے جس کے معنی ہیں اسے میرا پیغام پہنچادوں ، ۔الملا تک كالفظ (اسم جنس باور) واحدوجم دونوب پر بولاجا تاب قرآن مي ب: " اللهُ يَصْطَفِى مِنَ الْمَلَا ثِكَةِ رُسُلًا " (سورة الحج آيت مرد75) التدفرشتول ميں سے پيغام پہنچانے والے منتخب كرليتا ہے۔ حلیل نے کہا ہے کہ مال کی محنی ہیں پیغام اور اسے مال کتھ اس لئے کہتے ہیں کہ دہ بھی منہ میں چبایا جاتا ہے اور سے فرس پالک اللجام کے محاورہ سے ماخوذ ہے جس کے معنی ہیں گھوڑے کا منہ میں لگام کو چبانا۔ تحقيق لفظ خليفه: (خلف)خليفه (Successer) ( پیچھے )الخلافة کے معنی دوسرے کا نائب بننے کے ہیں ۔خواہ دہ نیابت اس کی غیر حاضری کی وجہ سے ہویا موت کے سب ہواور یا اس کے عجز کے سبب سے ہوا در یا محض نائب کو شرف بخت کی غرض سے ہواس آخری معنی کے لحاظ سے اللہ تعالی في اين اوليا وكوزيين مي خلافت بخش ب چنانچ فر مايا: " وَهُوَ الَّذِي جَعَلَكُم خَلائِفَ الْأَرْضِ " (سور قالانعام آيت مر 165) اوروبی تو بے جس نے زمین میں تم کوا پنانا تب بنایا۔ سغى كالمعنى: (سفك) (ش) (Fool) السفک کے معنی خون ریزی کے ہیں۔قرآن میں ہے: "وَيَسْفِكُ النِّماء" (سورةالبدرةآيت مرد 30) اورکشت دخون کرتا پھرے۔ ویسے پیلفظ ہر سیال چیز ادر آنسو بہانے کے متعلق بھی استعال ہوتا ہے۔

سُورَةُ الْبَعَرَةُ تفسيربيضاوي (س) ده کااصل معنی : (دمري) الدم (Blood) خون ۔ بیاصل میں د مامی تھا (یا موبرائے تخفیف حذف کردیا ہے) قرآن میں ہے: "حرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالنَّمُ " (سورة المائدة آيت مرد) تم پرحرام ہے مُرداراورخون۔ دم کی جمع د مآء ہے۔قرآن میں ہے " لا تَسْفِكُونَ دِماءَ كُمُ " (سورة البقرة آيت ممر 84) که آپس میں کشت وخون ندکرنا۔ د میت (د )الجراحد زخم سے خون بہنا۔ فرس مدعی۔ خون کی طرح نہایت سرخ رنگ کا گھوڑا۔الدمی قد گڑیا (جو خون کی ما نندسرخ اورمنقوش ہو )شکجة دامید۔ سرکا زخم جس سےخون بہہر ہاہو۔ محقيق لفظ سبح: (سبح) السبح (Praise) اس کے اصل معنیٰ باتی یا ہوا میں تیز رفتاری ہے گز رجانے کے ہیں سبح (ف) سبحا وسباحة دہ تیز رفتاری سے چلا پھر استعارہ پیلفظ فلک میں نجوم کی گردش اور تیز رفتاری کے لئے استعال ہونے لگا ہے۔جیسے فرمایا: " وَكُلُّ فِي فَلَكٍ يَسْبَحُونَ " (سور قالانبيا - آيت مبر<sup>33</sup>) سب(اینے اپنے)فلک لیعنی دوائر میں تیزی کے ساتھ چل رہے ہیں۔ ادر محور بے کی تیز رفتاری پر بھی پیلفظ بولا جاتا ہے جیسے فرمایا: " وَالسَّامِحاتِ سَبْحاً " (سورةالدازعات آيت مرد 3) ادر فرشتوں کی قشم جوآ سان وزمین کے درمیان تیرتے پھرتے ہیں۔ ادر کس کام کوسرعت کے ساتھ کر گزرنے پر بھی سیلفظ بولا جاتا ہے جیسے فرمایا: "إِنَّ لَكَ فِي التَّهارِ سَبْحاً طَوِيلًا" (سور قالمزمل آيت مرد7) اوردن کے دقت کوتم بہت مشغول کارہے ہو۔ التسبيع بح معنى تنزيدالى بيان كرنے مح بي اصل ميں اس مح معنى عبادت الى ميں تيزى كرتا تے بي - پحراس كا استعال ہ فعل خیر پر ہونے لگا ہے جیسا کہ ابعاد کالفظ شر پر بولا جاتا ہے کہا جاتا ہے ابعد الذخداے ہلاک کرے پس تسبیح کا

تغسير بيضاوي (٨٧) rar Zala سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ لفظ تولى فعلى اور قلي برقسم كى عمادت يربولا جاتا ب\_قرآن من ب: " فَلَوُلا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِّحِينَ " (سور ظالصافات آيت مبر 143) تواگردہ تیج کرنے دالا نہ ہوتا۔ یہاں بعض نے سخسین کے متح مصلین کے ہیں لیکن انسب یہ ہے کہ اسے تیزوں قسم کی عبادت پر محول کیا جائے ۔ تقديس كالمعنى: (قدس)التقديس(Sacred) کمتن اس تطهیرالٰہی کی اس جوکہ آیت، " وَيُطَهِّرَ كُمُ تَطْهِيراً " (سودة الاحزاب آيت مرد 33) اور مہیں بالکل پاک صاف کردے۔ میں فرکور ہے۔ کدائ کے معنی تطہیر جمعنی از الدنجاست محسوسہ کے ہیں ہے اور آیت کریمہ: "وَنَحْنُ نُسَبِّحُ مَحَهُدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ" (سورة البقرة آيت مرد 30) اورہم تیری تعریف کے ساتھ بنیج وتقدیس کرتے ہیں۔ کے معنی بیہ ہیں کہ ہم تیرے تھم کی بجا آوری میں اشیاءکو پاک وصاف کرتے ہیں ادربعض نے اُس کے معنی ۔ نصف بالتقديس مجى لكه بل-يعنى مم تيرى تقديس بيان كرت بي-اورا يت كريمه: "قُلْ نُزَّلَهُ رُوحُ الْقُلُاس" (سورةالنعل آيت مدر 102) تم فرمادًا سے یا کیز گی کی روح نے اتارا۔ میں دوح القدس سے مراد حضرت جبرائیل علیہ السلام ہیں کیونکہ وہ اللہ تعالٰی کی جانب سے قدس یعنی قر آن حکمت اور قیض الہی لے کرنازل ہوتے بتھے جس سے نفوس انسانی کی تطہیر ہوتی ہے۔اور البیت المقد س کو بیت مقد ک اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ نجاست شرک سے پاک دصاف ہے۔ ای طرح آیت کریمہ: " ياقَوْمِ ادْخُلُوا الْآرْضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمُ " (سورة المائدة آيت مرد 2) میں ارض مقد سہ کے معنی یاک سرز مین کے ہیں۔ خطيرةالقدس: 

تغسيبربيبعناوي (درى) *سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ* 

شریعت بھی ایک ایسا حطیبوہ لیعنی احاطہ ہے جس میں داخل ہونے دالا پاک دصاف ہوجا تا ہے۔ نوٹ : لفتارب ، جعل ، ارض اورعلم سے معنی کز ریچے ہیں۔

# [سورة البقرة (2) : آية 31]

وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْماء كُلُّها ثُمَّ عَرَضَهُم عَلَى الْبَلائِكَةِ فَعَالَ آنْبِنُونِي بِأَسْماء هؤلاء إنْ كُنْتُم صادِقِينَ (<sup>31</sup>)

''اوراللد تعالی نے آدم کوتمام (اشیام) کے نام سکھاتے ، پھرسب (اشیاء) کوملائکہ پر پیش کر بے فرمایا سیچ ہوتوان کے نام توبتا وُ''۔

وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّهَا

إما بخلق علم ضروري بها فيه، أو إلقاء في روعه، ولا يفتقر إلى سابقة اصطلاح ليتسلسل. والتعليم فعل يترتب عليه العلم غالباً، ولذلك يقال علمته فلم يتعلم. وأدَمَر اسم أعجبي كأزر وشالح واشتقاقه من الأدمة أو الآدمة بالفتح عمني الأسوة أومن أديم الأرض لماروى عنه عليه الصلاة والسلام أنه تعالى قبض قبضة من جميع الارض سهلها وحزنها فخلق منها آدم فلذلك يأتى بنوة أخيافاً، أو من الادم أو الادمة يمعنى الالفة، تعسف كأشتقاق إدريس من الدرس، ويعقوب من العقب، وإبليس من الإبلاس. والإسم باعتبار الاشتقاق ما يكون علامة للشيء ودليلاً يرفعه إلى الذهن مع الالفاظ والصفات والافعال، واستعماله عرفاً في اللفظ الموضوع لمعنى سواء كأن مركباً أو مفرداً مخبراً عنه أو خبراً أو رابطة بينهما. واصطلاحاً: في المفرد الدال على معنى في نفسه غير مقترن بأحد الازمنة الثلاثة. والمراد في الآية إما الاول أو الثاني وهو يستلزم الاول، لأن العلم بألفاظ من حيث الدلالة متوقف على العلم بالمعاني، والمعنى أنه تعالى خلقه من أجزاء مختلفة وقوى متباينة، مستعداً لإدراك أنواع المدركات من المعقولات والمحسوسات والمتخيلات والموهومات. وألهبه معرفة ذوات الأشياء وخواصها وأسماعها وأصول العلوم وقوانين الصناعات وكيفية آلامها.

تغسيربيطاوي(س) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ ثُمَّ عَرّضَهُمُ عَلَى الْمَلائِكَةِ الضمير فيه للمسميات المدلول عليها ضمناً إذ التقدير أسماء المسميات، فحلف المضاف إليه للالة المضاف عليه وعوض عنه اللام كقوله تعالى: وَاشْتَعَلّ الرَّأْسُ شَيْباً لأن العرض للسؤال عن أسماء المعروضات فلا يكون المعروض نفس الاشياء سيما إن أريد به الالفاظ، والمراد به ذوات الاشياء. أو مدلولات الالفاظ، وتذكيرة ليغلب ما اشتمل عليه من العقلاء، وقرء عرضهن و عرضهاً على معنى عرض مسهياتهن أو مسهياتها. فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِاسْماءٍ هُؤُلاءٍ تبكيت لهم وتنبيه على عجزهم عن أمر الخلافة. فإن التصرف والتدبير إقامة المعدلة قبل تحقق المعرفة، والوقوف على مراتب الاستعدادات وقدر الحقوق محال، وليس بتكليف ليكون من بأب التكليف بالمحال، والإنباء: إخبار فيه إعلام ولذلك يجرى مجرى كلواحد منهما. إِنْ كُنُتُمُ صَادِقِينَ في زعمكم أنكُم أحقاء بالخلافة لعصمتكم، أو أن خلقهم واستخلافهم وهذة صفتهم لا يليق بالحكيم، وهو وإن لم يصرحوا به لكنه لازم مقالهم. والتصديق كما يتطرق إلى الكلام باعتبار منطوقه قد يتطرق إليه بفرض ما يلزم مدلوله من الاخبار، وجهٰذَا الاعتبار يعتري الإنشاءات.

اوراللد تعالی نے آدم (عليه السلام) کوتمام (اشياء) کے نام سکھائے۔

لفظِ آدم عربی ہے یا تجمی؟

لفظ آدم مير بي زبان كالفظ ب ياتجمي زبان كا؟

امام بیضادی رحمته الله تعالی علیہ کے نز دیک بیلفظ عربی بیل عجمی ہے جیسے آذرادر شالح عجمی ہیں۔امام بیضادی رحمته الله تعالیٰ علیہ کے نز دیک جن لوگوں نے آ دم لفظ کامادہ اشتقاق لغتِ عرب میں ڈھونڈ نے کی کوشش کی ہے انہوں نے ہٹ دھری اور تعتیف سے کام لیا ہے۔ جیسے ادر یس کا مادہ درس اور لیفوب کا عقب تصوّر کرنا تعتف ہے۔ البتہ علماء کے نز دیک بی عربی زبان کالفظ ہے اور اس کا مادہ اشتقاق اور معنی درج ذیل ہو سکتے ہیں۔

1 - بیدادمة سے بنا ب جس كامعنى كندم كوں ہونا ب يعنى كندم كوں رنگ والا -

2۔ بیآ دمنۃ سے مشتق ہے جس کامعنی اسوہ ہنمونہ اور طریقہ ہے کیونکہ حضرت آ دم علیہ السلام تمام کا تنات کے لئے نمونہ



تغسير بيضاوي (رر) JEL TAY ZAND سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ Sila 2 "انبنوا" بیانباء۔۔۔ مشتق ہےجس کامعنی ایسی خبر دیناجس میں مخاطب کونغ پہنچا نامقصود ہو، اس وجہ۔۔۔ انبنوا ادراخبار ایک دوسرے کی جگہ استعال ہوتے رہتے ہیں۔ یہاں اشکال پیدا ہوتا ہے کہ جب فرشتوں کواساء کاعلم ہی نہیں دیا کمیا توان سے اساء کے متعلق سوال کرنا تکلیف مالا یطاق نہیں ہے؟ تواس کا جواب بیددیا گیا کہ بیہ تکلیف مالا یطاق نہیں بلکہ صرف فرشتوں کو چپ کرانے کے لئے تھااوران کواس تجزیر آگاہ کر تامقصودتھا کہتم خلافت جیسامشکل کا مہیں سنجال سکتے لہٰذااللہ کریم کے فیصلہ کو بغیر چون وچ امان لو۔ مزیدایک سوال میجمی پیدا ہوتا ہے کہ فرشتوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کوخلیفہ بنانے کی حکمت معلوم کرنے کے لئے جملداستفهاميه، اتجعل فيها من يفسر فيها لايا كياجوكه جملها نشائيه باوراس كو، نحن نسبح بحمدك ... الح کے ساتھ مقید کیا جس سے ان کے معصوم ہونے اور خلافت کے حقد ارہونے کا دعویٰ ثابت نہیں ہوتا تو انہیں "ان کنتہ صاد قين" كساته خطاب كيول كيا؟ جب كه يصدق وكذب كااخمال نبيس ركهتا، كيونكه بيرجمله انشائيه ب-اس كاجواب بید ہے کہ جس طرح جملہ خبر بیا پنے ظاہر معنیٰ کے اعتبار سے صدق وکذب کا اختال رکھتا ہے اس طرح وہ غرض اور معنی جو کلام کو لازم ہوتا ہے وہ بھی صدق و کذب کا احمال رکھتے ہیں یہاں فرشتوں نے اگرچہ جملہ انشائیہ مقیّدہ بالحال استعال کیاتھالیکن اس سے می خبر اور دعویٰ مجھا تا ہے کہ حکیم کے میدائق نہیں کہ دہ ایسے نسادی اور آل وغارت کرنے دالے کو پیدا فرمائے اور اسے خلیفہ بنائے جن کہ اس کی حمد اور تصدیق کا اظہار کرنے والے موجود ہیں لہٰذا یہ غرض اور معنی صدق وکذب کا احمال رکھتا ہے۔ اس لئے "ان کنتم صادقین " کے ساتھ خطاب فرمایا۔ لفظلعليم كالتحقيق: (Education, Teaching) (علم) تعليم کے معنی بار بارکٹرت کے ساتھ خبر دینے کے ہیں۔ حتی کہ معلم کے ذہن میں اس کا اثر پیدا ہوجائے۔ بعض نے کہا ہے کہ تعليم سي معنى تصور سے لئے فس كومتوجه كرنا سے بيں اور تعلم سے معنى ايسے تصور كى طرف متوجه ہونا سے اور مجمى تعليم كالفظ اعلام كى و جلداً تا ب جب كدال مي تاكيد ب معنى مقصود جو بي فرمايا-" أَتُعَلَّمُونَ اللهَ بِلِينِكُمُ " (سورة المجرات آيت ممر 16) تم فرماؤ کیاتم اللدکوا پنادین بتاتے ہو۔ @zohaibhasanattari https://archive.org/c

تغسيربيضاوي(دري) سُوْرَقُالْبَغَرَةُ اور حسب ذيل آيات مي تعليم كالغظ استعال مواب جيس فرمايا -" الرَّحمن عَلَّمَ الْقُرْآنَ " (سود قالر من آيت مير 1-2) رحمن نے اپنے محبوب کو قرآن سکھایا۔ للم يحذر بعد (لكعنا) سكعايا: "وَعُلَّمُتُمُ ما لَمُ تَعْلَمُوا" (سورةالانعام آيت مير ٩١) اورتم كوده باتي سكماني كمكي جن كونة تم جانع ست -" عُلِّهُنا مَنْطِق الطَّلْبُرِ " (سورة النهل آيت نمبر 16) ہمیں اللہ کی طرف سب جانوروں کی بولی سکھائی گئی ہے۔ "وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَالْحِكْمَةَ" (سورة البقرة آيت مدر 129) ادراللد کی کتاب اور حکمت کی تعلیم دیتے ہیں۔ اورا يت كريمه: "وَعَلَّمَه أَدْمَر الْأَسْماء كُلُّها " (سورة البدرة آيت مرد 31) اوراس نے آ دم کوسب چیز ول کے نام سکھائے۔ میں حضرت آ دم علیہ السلام کو اساء کی تعلیم دینے کے معنی سیر ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے حضرت آ دم علیہ السلام کے اندر بولنے کی صلاحیت اوراستعدادر کھدی جس کے ذریعہ اس نے ہر چیز کے لئے ایک نام وضع کرلیا یعنی اس کے دل میں القاکر دیا جیسا کہ اللد تعالى نے حیوانات کوان کے کام سکھاد ہے ہیں جسے وہ سرانجام دیتے رہتے ہیں اور آواز دی ہے جسے وہ نکالتے رہتے ہیں۔ لفظراً دم كم تحقيق أعظم: (Adam, The First man, People) ادم) ادم

ے معلوم ہوتا ہے۔ چنانچ محاورہ ہے جعلت فلانا اد مداہلی میں فلاں کواپنے اہل دعیال میں ملالیا مخلوط کرلیا۔ بعض

JEZ TANZA سُورَةُ الْبَعَرَةُ تفسيربيضاوي(س) نے کہا ہے کہ آ دم ادام سے مشتق ہےادرا دام سالن وغیرہ ہر چیز کو کہتے ہیں جس سے طعام کولذیز ادرخوشگوار محسوس ہوادر آ دم میں مجى اللد تعالى فى المن روح ۋال كراس باكيز وبناد يا تعاجي كرا يت " و نفخت فيه من زوحي" (سورة ص آيت نم ار 72) اوراس میں اپنی طرف کی روح پھونگوں۔ میں ذکور بادر پھراسے عقل وفہم اور فکر عطا کر کے دوسری خلوق پر فضیلت بھی دی ہے جیسے فر مایا: " وَفَضَّلْنَا هُمُ عَلَى كَثِيرٍ مِتَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلًا " (سورةالاسراء آيت مر 70) اورہم نے انہیں ایک بہت ی تخلوق پر فسیلت دی۔ اس بناء پران کانام آدم رکھا گیاہے اور حدیث میں ہے "لونظرت اليها فانه احرى ان يودم بينكما " اگرتوا ۔ اپنی مظیتر کوایک نظر دیکھ لے تو اس سے تمہارے درمیان الفت اور خوشگواری بیدا ہوجانے کا زیادہ امکان عرض كالمعنى: (عرض)العرض(Profer, front) اعرض الشنبی اس کی ایک جانب ظاہر ہوگئ عرضت العود علی الاناء برتن پرلکڑی کو چوڑ کی جانب سے رکھا۔ عرضت الشئى على فلان اولغلان مي فلال كسام و الجزي ميش كي-جِنانِجِفْر مايا: " أُمَر عَرَضَهُمُ عَلَى الْهَلائِكَة " المودة المعرقة بت مدر 31) چران کوفرشتوں کے سامنے پش کیا۔ لفظ نباء كامقهوم: (News,Report)، (نبء) النباء کے معنی خیر مفید کے ہیں جوعلم یا غلبہ ظن کا فائدہ دے اور حقیقی معنیٰ کے لحاظ سے کسی خبر تک اس میں تین چیزیں موجود نہ ہوں یعنی نہایت مفید ہوتا اور اس سے علم یاغلب کلن کا حاصل ہوتا اور نباصرف اس خبر کو کہا جاتا ہے جس میں کذب کا احتمال نہ ہو۔ جسي خرمتوا ترخرالى إدرخر نبوى جيس فرمايا: " قُلْ هُوَ نَبَأَ عَظِيْمٌ ٱلْتُمَ عَنَّهُ مُغْرِضُونَ "(سودة م آيت مرد 60,67) م بتم فر ما دّوہ بڑ ک خبر ہےتم اس سے *ف*لت میں ہو۔

تفسيربيضاوي(س) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ صدق كالمفهوم: (صدق) الصرق (Truth) سایک الکذب کی ضد ہے اصل میں بید دونوں تول کے متعلق استعال ہوتے ہیں خواہ اس کا تعلق زمانہ ماضی کے ساتھ ہویا مستعبل کے ۔ وعدہ کے قبیل سے ہویا وعدہ کے قبیل سے نہ ہو۔الغرض بالذات بیتول ہی کے متعلق استعال ہوتے ہیں پھرتول میں بھی صرف خبر کے لئے آتے ہیں اور اس کے ماسواد یگر اصناف کلام میں استعال نہیں ہوتے ای لئے ارشاد ہے۔ " وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا " (سورة النساء آيت مهر 122) اوراللدے زیادہ کس کی بات سچی۔ سيح كي فضيلت: حضرت سيّد تا أحف رحمة اللدتعالى عليه في ابي بيث سارشاد فرمايا: اے میرے بیٹے ایچ کی فضیلت کے لئے اتن بات کافی ہے کہ سیج آ دمی کی پات اس کے دشمن کے بارے میں بھی قبول کی جاتی ہے جبکہ جھوٹ کے بڑا ہونے کے لئے یہ بات کافی ہے کہ جھوٹے شخص کی بات نہ تواس کے دوست کے بارے میں قبول کی جاتی ہےا ور نہ دشمن کے بارے میں ۔ (الذكرة الحدودية الباب الثامن فی الصدق والكذب، ٣٠/ ١٣٠) نوٹ : اسم، اَلا ادر ملائکہ کی شخصی گزرچک ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 32] قَالُوا سُبْحَانَكَ لا عِلْمَرْلَنا إِلاَّ مَا عَلَّمُتَنا إِنَّكَ آنْتَ الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ (32) <sup>د د</sup> بولے پاک ہے تجھے ہمیں سچھ کم نہیں مگر جتنا تونے ہمیں سکھا یا بے شک تو ہی علم وحکمت والا ہے' ۔ قالوا سجانك لأعِلْمَ لَنا إلَّا مَا عَلَّمُتَنا اعتراف بالعجز والقصور، وإشعار بأن سؤالهم كأن استفساراً ولم يكن اعتراضاً، وأنه قديان لهم ما خفى عليهم من فضل الإنسان والحكمة في خلقه، وإظهار لشكر نعمته يما عرفهم وكشف لهم ما اعتقل عليهم، ومراعاة للأدب بتفويض العلم كله إليه. وسجان: مصدر كغفران ولا يكاد يستعمل إلا مضافاً منصوباً بإضمار فعله، كمعاذ الله. وقد أُجُرِي علماً للتسبيح بمعنى التازيه على الشلوذ في قوله: سجان من علقمة الفاخر. وتصدير الكلام به اعتذار عن الاستفسار والجهل بحقيقة الحال، ولذلك جعل مفتاح

تفسير بيضاوي (س) Jazz r. . Zztu سُوْرَقُالْبَعَرَةُ Si (o التوبة فقال موسى عليه السلام: إشبحانك تبس اليك وقال يونس: سُبُحانَكَ إِنِّي كُنُتُ مِنَ الظَّالِيدِينَ. إِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيمُ الذي لا يخفى عليه خافية. الْحَكِيمُ المحكم لمبدى الذي لا يفعل إلا ما فيه حكمة بالغة. وأنت فصل، وقيل: تأكيد للكاف كما في قولك: مررت بك أنت، وإن لم يجز: مررت بأنت، إذ التابع يسوغ فيه ما لا يسوغ في المتبوع، ولذلك جاز: يا هُنَّا الرجل، ولم يجز: يا الرجل، وقيل: مبتداً خبر لاما بعدة والجملة خبر إن. فرشتوں نے بیہ کہ کراپنے عجز کا اقر ارکرایا اور بیا طاہر کردیا کہ ان کا سوال کرنا صرف استفسارتھا نہ کہ خلافت آ دم علیہ السلام پراعتراض، نیز التدکریم نے خلیفہ بنانے کی حکمت کوبھی واضح کر دیا اور حضرت آ دم علیہ السلام کے کمال اور فسیلت کو واضح کر دیا اور فرشتوں نے اس نتمت کاشکر بیادا کرنے اورا دب کی مراعات کا خیال کرتے ہوئے تما معلوم کواللہ کریم کے سپر دکر دیا۔ "سبحان" بيغفران كى طرح مصدر باورمضاف موكراستعال موتاب ادريد بميشة مك محذوف سے منصوب موتاب يا میہ بیج بمعنی تنزید مصدر کاعلم ہے اور تعجب کے اظہار کے لئے ذکر کیا جاتا ہے کیکن اس معنیٰ میں بہت کم استعال ہوتا ہے جیے، سجان من علقمة الفاخر علقمہ کے فخر پر تعجب ہے بیام اس لئے ہے کہ یہاں بیغیر منصرف ہے۔ سجان کالفظ توبہ کی قبولتیت کی ننجی ہے۔اس لئے جب بھی کسی پیغیبر پرکوئی آ زمائش آئی تواس نے ان الفاظ کے ساتھ بی التدكريم كى باركاه مين تجات كى دعاكى توالتدكريم في قبول فرماليا جيسا ك دعائر موى عليه السلام، سجانك تبت اليك اور حضرت بونس عليه السلام في محصل ك يبيد مي مددعا كى لا إلَه إِلَّا آنتَ سُبُحانَكَ إِنِّي كُنُتُ مِنَ الظَّالِمِينَ. تواللد کریم نے اس دعا کو تبول فر مایا ، اور نجات عطاک ۔ فرشتوں کا اپنے کلام کے آغاز میں اس کا ذکر کرنا اس بات پر معذرت کرنے کے لئے تعا کہ انہوں نے استفسار کیوں کیا اور حضرت آ دم علیہ السلام کوخلیفہ بنانے کی حقیقت حال سے کیوں بے خبر رہے۔ "العليم" وەذات جس پركونى چيزخفى نەبو-"الحکيم" تمعني داناليني وه ذات جوايتي ايجادات كومضبوط اور پيځنټه کرنے والي ہے پس ڪيم وه ہوتا ہے جووہ تک کرتا ہے

| 36                          | شورةالبقرة                       | Detrita                                                  | تفسيربيصاوى(س)                              |               |
|-----------------------------|----------------------------------|----------------------------------------------------------|---------------------------------------------|---------------|
|                             |                                  | -4                                                       | ب درجه کی داناتی اور سکست ہوتی ۔            | جس میں کا ل   |
|                             |                                  | ,                                                        | الك العليم الحكيم                           | اٽك           |
|                             | -4                               | کے دوفائد ہے ہیں، جو کہ مندرجہ ذیل ہی                    | بالاجملديس "انت" كاملافه                    | يذكوره        |
| دبوكدا كمير                 | ېډ کرکۍ جاتی ہےتا که بيغام       | جردونوں معرفہ ہوں توان کے درمیان ب                       | يغمير فصل ہے کہ جب مبتدا وادر               | (1)           |
| ا ا ا ا م ک                 | ان کی خبر ہوں سے ادرخبر ج        | قبل كاخبر إل لهد العليم اور عليم ميدونون                 | ، ہونے والے کلمات اس کے م                   | کے بعد دارتع  |
|                             |                                  |                                                          | ب ب                                         | ساتھ مختص لا  |
| اس کی خبریں                 | ران کا اسم ادرالعلیم ادراکمیم    | اور "انت "تا کید ہے۔مؤکداورتا کید ملکم                   | "ک "ضمیر منصوب متصل مؤکد                    | (2)           |
|                             | _                                | اس کو"ک" منمیر منصوب متصل کی تا کید                      |                                             |               |
| د یک"انت"                   | جائز ہے۔اور بعض کے نز            | ہں جائز نہیں ہوتی جب کہ یا حذ االرجل                     | ہڑ ہنا جائز ہوتی ہے وہ متبوع ب              | میں جو چیز    |
|                             |                                  |                                                          | راس کے بعد خبریں ہیں اور بید ج              |               |
|                             |                                  |                                                          |                                             | سبحان کی تع   |
|                             |                                  | •<br>•                                                   | بح)السبح(Holy)                              |               |
|                             |                                  | مدر ہے چنانچے قرآن میں ہے:                               | ی بیاصل میں غفران کی طرح مھ                 |               |
| •                           |                                  | ا (سور قالروم آيت مبر 17)                                | سُبُحانَ اللهِ حِينَ تُمْسُونَ '            | ا فَ          |
| •                           | فلوم ہیں۔                        | بیچ بیان کرد_تو پاک ذات ہے ہم کو کچھ <sup>مع</sup>       | ں وقت تم لو کوں کوشام ہواللہ ک <sup>ن</sup> | سوجم          |
|                             |                                  |                                                          | رنے کہاہے:                                  |               |
|                             |                                  |                                                          | ان من علقمة الفاخر                          | s             |
| ن کوظا <i>ہر کر</i> نے<br>` | مة باس مين من اضافت              | ، نے کہا ہے کہ پیاصل میں سبحان علقہ                      | ن اللہ علقمہ بھی فخر کرتا ہے۔ بعض           | سجال          |
| نالله من اجل                | ہے کہ بیامل میں ، سبحاد<br>ج     | کی اصافت بطورتحکم ہے۔ بعض نے کہا۔                        | ائد ہےاور علقمة کی طرف سبحان                | کے لئے زا     |
| بان مين صول<br>بد يمد       | اسا وستی سے ہےادر عربی ز         | الي <b>دمخذوف بوگا - السبوح القدوس بيا</b>               | براس صورت میں اس کا مضاف                    | علقمة         |
| السبحة ك.                   | اتا <i>ے جیسے</i> کلوبوسمود<br>م | وران کوفا مکلمہ کی فتح کے ساتھ بھی پڑھا جا<br>جب اسب     | ر صرف بیدو کلی ہی آتے <del>ا</del> یں ا     | <u>کے وزن</u> |
|                             | ·                                | ہے جن پر صفح پڑ سمی جاتی ہے۔                             | ران <sup>منکو</sup> کونجی سبحة کهاجاتا.     | لتبع ہےاہ     |
|                             |                                  |                                                          |                                             | حکمت کم       |
|                             |                                  | (The Science of physic,                                  | wisdom) الحكية (wisdom)                     | ບ<br>()       |
| اور پھر تہایت               | ہی سے معنی اشیاء کی معرفت        | ، در بافت کر لینے کے ہیں۔ لہذا حکمت ا                    | معنی علم وعقل کے ذریعہ حق بات               | <u>Z</u>      |
|                             | https://archiv                   | for more books click on the link<br>/e.org/details/@zoha | ibhasanattari                               |               |

- - - -

,

| 36                                  | ۺۅٞڗڰ۫ٵڵؠٙۼڗڰ۫                                   | Det ror 246                                     | تغسيربيضاوي(س)                             |                           |
|-------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------|
| نام ہے چنانچہ                       | ہے کوموں کومرانجام دینے کا                       | حکمت موجودات کی معرفت اورا چھ                   | ه ان کوموجود کرتا ہیں اور انسانی           | احکام کے ساتھ             |
|                                     | •<br>•                                           |                                                 | 1 3 3 · · · · ·                            | آيت کريمہ:<br>میر         |
| •                                   |                                                  | ر تلقمان آیت نمبر 12) .                         | اآتَيُنا لُقْمانَ الْحِكْمَةَ "(سو         |                           |
|                                     |                                                  | • • • •                                         | نے لقمان کودانا کی بخش ۔                   | •                         |
| كالفظ يولاجاتا                      | ب اللہ تعالے کے متعلق حکیم                       | رت لقمان کوعطا کی تن تھی ۔ کھنجڈ اجب            | ت کے یہی معنی مراد ہیں جو کہ حصر           | م <b>ی</b> ں حکمت         |
| ات کے متعلق                         | ی بنا پراللد تعالیٰ نے اپنی ز                    | ان کے علیم ہونے کے ہوتے ہیں اک                  | دہ معنی مرادنہیں ہوتے جو کسی انسا          | ہے <b>ت</b> واس سے        |
|                                     | •                                                | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           |                                            | فرماياہے۔                 |
| Ŷ                                   | سب سے مزاحا کم نہیں ہے                           | ورةالتين آيت نمبر8) كيا الله                    | باللهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِبِينَ "(-        | الَيْسَر                  |
| ,                                   |                                                  | -<br>. ·                                        |                                            | حكمت ودانال               |
|                                     |                                                  | بدعلیہ سے منقول ہے: م                           | بَيِدُ نا يوسف بن حسين عليه رحمة الأ       | حفرت ِ-                   |
|                                     |                                                  |                                                 | مزرت سِبِّدُ نا ذُوالنَّوُ ن مِفْرِ ي عليه |                           |
| نے مجھےای کی                        | امر دِصادق ہے۔اس خبر ۔                           | ت حکمت و دانائی کی با تیں کرنے والا             | مغربی کے متعلق بتایا گیا کہ وہ بہ          | بچھانیک                   |
| ے برتقریا                           | وہاں پہنچ کر ان کے درواز                         | ور مطلوبه منزل کی جانب چل پڑا، و                | را۔ میں نے رخت سفر باندھا ا                | ملاقات پر أبھار           |
|                                     | یلے آتے۔ <sup>ک</sup> سی کی طرف متو.             | ت گھرے نگلتے نماز پڑھ کردایس ج                  | ن تک تشہرا رہا۔ وہ نماز کے وقت             | چاليس(4 <u>0</u> )د       |
|                                     |                                                  |                                                 | فراامه سركران                              | ابكر داور ملس ا           |
| <br>سے گفتگونہیں                    | اُپ نے ایک مرتبہ بھی مجھ                         | کے درواز بے پرکٹمبرا ہوا ہوں لیکن آ             | اخدا امیں چالیس دن سے آپ                   | اے بندہ                   |
| •                                   |                                                  |                                                 |                                            | ی۔                        |
| ی ہیں نے                            | ر<br>رژ دول گانتویہ <u>مجھے</u> کھا جائے         | ن خونخو ار درند ہ ہے۔ اگر میں اسے تچھوا<br>ب    | ہا:اے میرے بھائی ! میری زباد               | اس نے کم                  |
| ن<br>بے کہا: ان                     | ما: کماتم ایسا کرسکو <u>م</u> ح ؟ میں            | مت کروتا کہ میں اے یا دکرلوں ۔ کہا              | نَّ آپ پردتم فرمائے! مجھے کچھ ضی           | كها:الله عَزَّ وَجَلَّ    |
| ب <sup>ے</sup> ہوتوں<br>ماکش کونعمت | یا ہے۔<br>پاطرف سے آنے والی آز                   | لرد_فقر کو غناء مجھو۔ اللّهُ عَرَّقَ وَجُلَّ کَ | تًا _فرمایا:سنو! دنیا سے محبت نہ           | هَا ء اللَّدُعَرَّ وَجَلَ |
| ، مارس<br>رومار م                   | ی ج <u>ب</u> سے بنے ای بھی اُنس                  | لنے کوعطالمجھو۔ اللہ مزّ وَحِلّ کا ساتھہ        | طرف سے پچھ نہ ملے تو اس نہ م               | جانو،اگراس کی             |
| بې د بې<br>ت کرلتر                  | کومعاش مجھو - بخدا! ہر شد <sub>م</sub>           | اطاعت دفر مانبر داری کو پیشہ اور توکل           | ز ت جانو زندگی کوموت مجھو۔ ا               | بيماني ! ذلت كوعز         |
| ے سے ب<br>ہوجات سر                  | کیا۔ میں نے کہا: اے اللہ عَز                     | رایک ماہ تک اس نے مجھ سے کلام نہ                | ہے۔اتنا کہہ کروہ خص چلا گیا۔ پھ            | ایک وقت مقرر .            |
| ریونی کے<br>(یعنی دناکہ             | - کها: جان کو! بر چک زاید                        | اگرمناسب مجھوتومزید کچھنفیجت کرو                | یا یے دطن واپس جانا حیاہتا ہوں             | ۔<br>بندے!اب میر          |
| لاس ری در<br>کا کامر بر             | لپار اتنای موجوسته پیش<br>لپار اتنای موجوسته پیش | وكرب- جهال چاہے رہے۔ اس كا                      | ہ ہے کہا ب جو یلے ای پر گزار               | جھر ٹینے والا )و          |
|                                     |                                                  |                                                 | t<br>ha link                               |                           |

تغسير بيضاوي (س)

بمعاتبتهم على ترك الاول، وهو أن يتوقفوا مترصلين لأن يبين لهم، وقيل: مَا تُبُلُونَ قولهم: أنَجُعَلُ فِيهَا مَن يُفَسِدُ فيها. وما تَكُتُبُونَ استبطائهم أنهم أحقاء بالخلافة، وأنه تعالى لا يخلق خلقاً أفضل منهم. وقيل: ما أظهروا من الطاعة، وأسر إبليس منهم من المعصية، والهبرة للإنكار دخلت حرف الجعد فأفادت الإثبات والتقرير.

1. . r 22

ؙۺۅ۫ۯڰؙٳڵؠؘۼٙڗۣۼ

واعلم أن هذة الآيات تدل على شرف الإنسان، ومزية العلم وفضله على العبادة، وأنه شرط فى الخلافة بل العبدة فيها، وأن التعليم يصح إسنادة إلى الله تعالى وإن لم يصح إطلاق المعلم عليه لاختصاصه عن يحترف به، وأن اللغات توقيفية، فإن الاسماء تدل على الالفاظ بخصوص أو عموم، وتعليمها ظاهر فى إلقائها على المتعلم مبيناً له معانيها، وذلك يستدعى سابقة وضع، والاصل ينفى أن يكون ذلك الوضع من كان قبل آدم فيكون من الله سجانه وتعالى وأن مفهوم الحكمة زائد على مفهوم العلم وإلا لتكرر قوله: إنَّك آنت الْعَلِيمُ الْحَكِيمُ وأن علوم البلائكة وكمالا تهم تقبل الزيادة. والحكماء منعوا ذلك في الطبقة العليا منهم، وحملوا عليه قوله تعالى: وما مِنتَا إلَّا لَهُ لَهُ مُعَالَمُ مَعْلُومٌ وأن آدم أفضل من هؤلاء الملائكة لأنه أعلى : وما مِنتَا إلَّا لَهُ

والاعلم أفضل لقوله تعالى: هَلْ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ وأنه تعالى يعلم الاشياء قبل حدوثها.

قال یا احمر اثین تم می اسماعید ، ، فرما یا ا ب آدم بتاد ب انہیں سب (اشیاء ) نام ۔ فَلَمَّا الَّذِبَ اَهُمْ بِأَسْماعِدهُ ... الح اس آیت کریمہ میں اللہ کریم اپنا یہ تول فرشتوں یا ددلار ہا ہے جوفر مایا تھا ، الّی اعلمہ مالا تعلمون الّی نی یہاں اس کو تفسیل کے ساتھ بیان کیا جار ہا ہے جاکہ اس پر دلیل قائم ہوجائے کہ اللہ کریم جب زمین و آسان کے ان تمام امور کو جانتا ہے جوان پر تخفی شخصا در وہ انہیں بھی جانتا ہے جوان کے ظاہر ادر باطنی حال سند کر اللہ دادہ جراس چرز میں ان کے ان ہو کا جنے دونہیں جانے ہیں اس میں بطور تر میں فرشتوں کو ترک اولی پر عزاب کیا جار ہا ہے ہو کا کہ میں ان کے ان کے ان کے ان کے ان کے ان ہو کا جنے دونہیں جانے ہیں اس میں بطور تو بیش فرشتوں کو ترک اولی پر عزاب کیا جار ہا ہے لیے بہتر تو یہ تعا کہ دو

تفسير بيضاوى (٥٠٥) ومنتج ٢٠٥ ٢ *شۇرۇ*البىقرۇ C) C · توقف کرتے اورا نظار کرتے یہاں تک کہ اللہ کریم خود الہیں اس حکمت پر مطلع کر دیتا۔ يهال سوال يه پيدا مؤتاب كهده كون ى چريم جن كوفر شيخ ظامر كردب متصادر وكما تعاض جميارب منهد اس كاجواب بيت كدفر شيخ بيظام كررب من كمحضرت آدم عليه السلام خلافت كالكن فيس كيونكه دور من من خون ریزی اورفساد کریں مے اور کنایة کمدر بے متع کدفر شتے این اطاعت اور عصمت کی وجہ سے خلافت کے زیادہ جن دار ہی ۔ یا شیطان کےعلادہ تمام فرشتے اپنی اطاعت کا اظہار کرر ہے تھے اور شیطان اپنے دل میں اللد کریم کی نافر مانی جمیار ہاتھا اوركهدد بانحاكه أكر حضرت آدم عليه السلام كومير او يرمسلط كياكياتو يس اس كى قطعا اطاحت بيس كرون كااور مجصاس يرغلبهديا کیاتوات ہلاک دہر باد کردوں گا۔ (تواللہ کریم نے جواب میں بیآ بت نازل کی کہ میں شیطان کے ظاہر دباطن کوجا نتا ہوں) اس آیت کے تحت امام بیندادی رحمة اللد تعالی علیہ نے چند نکات اخذ کتے ہیں، ملاحظہ ہوں۔ اسان کی شرافت ملائکہ پر،اورعلم کی فسیلت عبادت پر ظاہر ہور ہی ہے۔ الم زمين كاخليفد بنن ك لئ عالم مونا شرط ب-المتعليم كفل كى نسبت التدكريم كى طرف كرنا جائز بليكن المصعلم كمناجا تزنبيس كيونكه معلم وه جوتا بجس كا پيشة عليم ہوتا ہےاور اللد کریم پیشوں کا محتاج نہیں، البتہ تمام لغتیں اور معانی ای نے القاء فرمائے ہیں۔ الله تمام لغات توقيق بين اختر الحنبين كيونك سكمان كانسبت اللدكريم كاطرف ب-ا الم فرشتوں کے علوم زیادتی اور نقصان کو قبول کرتے ہیں ،البتہ حکماء نے بید کہا ہے کہ جو طبقہ علیاء کے فرشتے ہیں ان کے علوم کی اورزیادتی کو تبول بیس کرتے کیونکہ ان کا کہناہ، ومامتا الاهومقام معلوم کہ فرشتوں نے کہا کہ ہم میں سے ہرایک کامقام معلوم ہے۔ الما الشاء کے وجود میں آئے سے پہلے بھی اللہ کریم ان کوجا نہا ہے نہ کہ ان کے معرض وجود میں آئے کے بعد اسے علم ہوتا بحجيبا كهقدر بيكاعقيده ب-٢٠ تكبر كرنافتيح عمل باوريدانسان كوكفرتك يهنجاد يتاب-٢٠ كاميابي وتاكامي كادارومدارخاتمه اورانجام يرب اوراللدكريم كامرى اتباع يرابعار نااور ترغيب ديناب-الم حضرت آ دم عليه السلام فرشتوں سے افغنل ہیں کیونکہ وہ ان سے زیادہ عالم ہیں۔ امروجوب کے لئے ہے اس لئے شیطان کی مذمت کی کہ وہ وجوب کا تارک تحاور نہ اس کی مذمت نہ ہوتی۔ بدا كاامل معنى (Evidend, Openly) (ب دو) بدا (ن



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

الشئ بدواوبداء کے متنی نمایا لطور پر ظاہر ہوجانا کے ہی۔ قر آن می ہے: "وَبَدلا لَهُمْ مِنَ اللّهِ مالَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ "(سور قلاز مر آيت مرد 47) اوران كی طرف ہے دوا مرظاہر ہوجائے كاجن كا ان كوخيال بھی نہتا۔ شخصي لفظِ كتم:

تغسير پيضاوي (س)

6.1236

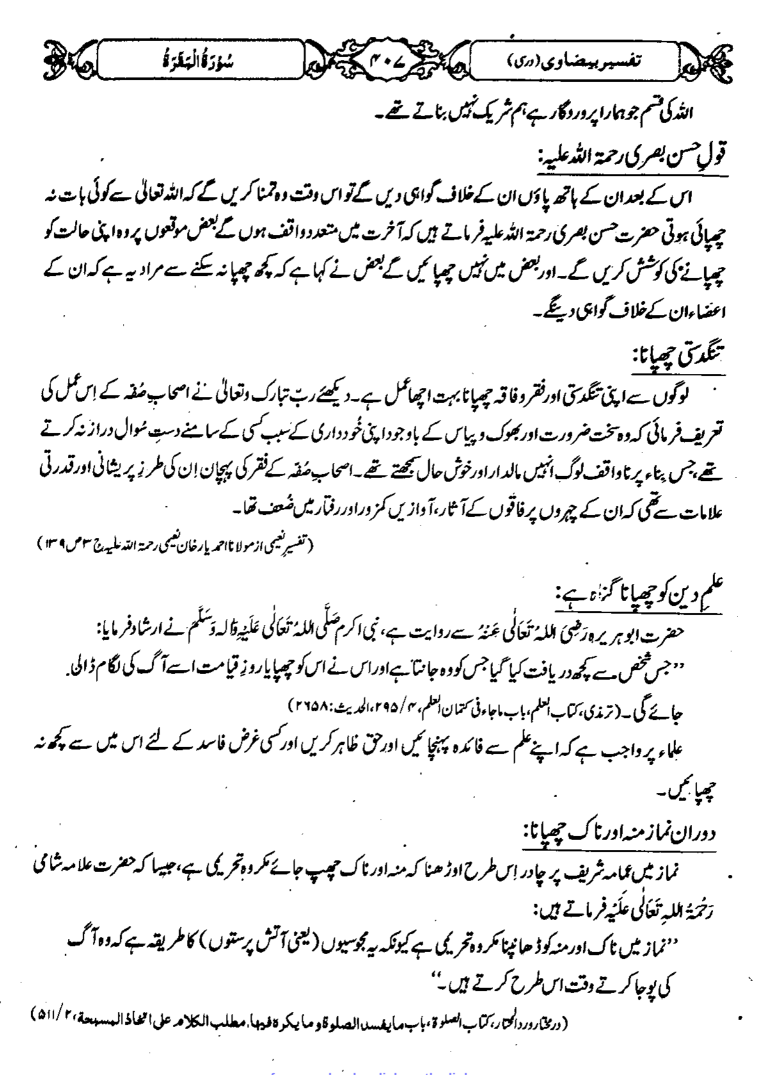
ركتم)كتمه (ن) (To Hide, To Cover) كتماوكتمانا كم عنى كونى بات چمپائا كيل قرآن پاكيل مي ب: "وَمَنْ أَظْلَمُ عَتَىٰ كَتَمَ شَهادَةً عِنْدَكَةُ مِنَ الله " (سور قالبقرة آيت نمير 140) اوراك بي بر هر ظالم كون جم كي پاك الله كاطرف كي كوانى بواور وهات چمپائے۔ "وَإِنَّ فَرِيقاً مِنْهُمُ لَيَكُتُبُونَ الْحَتَى وَهُمْ يَعْلَبُونَ " (سور قالبقرة آيت نمير 146) مرايك فريقاً مِنْهُمُ لَيَكُتُبُونَ الْحَتَى وَهُمْ يَعْلَبُونَ " (سور قالبقرة آيت نمير 146) تولاتَ فَرِيقاً مِنْهُمُ لَيَكُتُبُونَ الْحَتَى وَهُمْ يَعْلَبُونَ " (سور قالبقرة آيت نمير 146) تولاتَ كُتُبُوا الشَّهادَة " (سورة البقرة آيت نمير 283)

اور ( يَمنا) شهادت كومت جِمِپانا -اور آيت كريمہ: " الَّذِينَ يَبْحَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُخُلِ وَيَكْتُمُونَ ما آتاهُمُ اللهُ مِنُ فَضْلِهِ "

(سور النساء آیت معبر 37) جوخود بھی بخل کریں اورلوگوں کو بھی بخل سکھا تحیں اور جو ( مال ) اللہ نے ان کواپنے فضل سے عطافر مایا ہے اسے چیچپا چیپا کے رکھیں ۔

> میں کتمان فضل ے كفران مت مراد باى بنا پراس كے بعد فرمايا: "وَاَعْتَدُنا لِلْكَافِرِينَ عَذَاباً مُعِيناً " (سود قالنساء آيت نمبر 37) اور ہم نے ناشكروں كے لئے ذلت كاعذاب تيار كرد كھا ہے۔ اور آيت كريمہ: "وَلا يَكُونُ اللهُ حَلِيتاً " (سود قالنساء آيت نمبر 42) اور اللہ سے وَنَ بات چِمپانِيس سكيں گے۔

قول ابن عباس رضى اللدعنه: مندرجہ بالاحدیث پاک کی تغییر میں حضرت ابن عہاس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ جب قیامت کے روزمشر کین دیکھیں <u>م</u>ے کہ جنت میں وہی لوگ داخل ہور ہے ہیں جو مشرک نہیں متھے۔ تو حجت سے پکار انٹھیں گے، " وَاللَّو رَبَّنا ما كُنَّا مُشْرِ كِينَ " (سورة الانعام آيت مير 23)



| 246                | سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ.                                 | Destric                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | تفسيريېضاوي(س)                          |               |
|--------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------|
| · · ·              |                                                       | کی شختیت بران ہو چک ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | · آيت بالامين مذكورياتي الغاط           | نوٹ           |
|                    | Г                                                     | ورة البقرة (2) : آية 34                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | [me                                     |               |
| (34)(52)           | تكبّزوكان مِن الْكان                                  | مَرْ فَسَجَنُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ أَبِي وَاسْةَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ىالِلْمَلَائِكَةِاسْجُنُوالِإِذَ        | وَإِذْقُلُ    |
| بیسی ،<br>رہوا اور | ، کہا سوائے اہلیس کے منگر                             | قلم دیا که آدم کو سجده کروتو سب فے سجد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | یاد کرد) جب ہم نے فرشتوں کو             | ''lec(;       |
|                    |                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | اورکافر ہو گیا''۔                       | غرودكيا       |
|                    | ,                                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                       | متن:          |
|                    | • <u>.</u>                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | باللمكلائكة اشجكوا لآدة                 | وَإِذْقُلْ    |
| 1.5                | الم اعتدافاً. فعد الم                                 | مالم يعلموا أمرهم بالسجود                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أهر بأسماعهم وعليهم                     | لما أنب       |
| واهاء              | خاة اقراق بقطيم.<br>خاة اقرامتهالي                    | تىلى: أمر ھەربە قبل أن يسوي.<br>قىل: أمر ھەربە قبل أن يسوي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | عتذارأعماقالوافيه                       | لحقهوا        |
|                    | مىلەغۇبەتقاق.                                         | رحى فَقَعُوالَهُ ساجِرِينَ امتحاناً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ۇيْتُە <i>وَ</i> نَفَخْتُ فِيەِمِنْ رُو | قَبَاذَا سَهُ |
|                    | سابع الدرنص جه م                                      | عطف الظرف على الظرف ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ظهاراً لفضله. والعاطف                   | لهمروإ        |
| سير،<br>قصة        | ية من الما بي الما من الما الما الما الما الما الما ا | به على الجملة المتقدمة، بل ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | طفه بما يقدر عاملاً في                  | وإلا عد       |
|                    | رتذلل مع تطامي                                        | ها عليهم. والسجود في الاصل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | »، وهي نعبة رابعة عن                    | الاخرك        |
|                    |                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                         | . الشاعر      |
|                    |                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | كمرفيها ستجدأ للحوافير                  | تَرَى الأ     |
|                    | · · ·                                                 | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | خر:                                     | وقالآ         |
|                    |                                                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التجر لليلى فاشتجدًا                    | •             |
| اما                | العبادة والمأمور ب                                    | الشرع: وضع الجبهة على قص                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | بعير إذا طأطأ رأسه. وفي                 | يعثى ال       |
| الشريباً .         | رقبلة اسجدهم تغ                                       | تقيقة هوالله تعالى وجعل آدم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | لتترعى فالمسجود له با                   | الهلغان       |
| 1.1                | فجأللب بعارسكام                                       | قالىلما خلقه بخيت بكون تموذ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وسببا لوجوبه فكانه ت                    | ابقالشا       |
| . 11 .             | ن من يعة لل ٢٨                                        | افي العالم الروحاتي والحسيانا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | دات باسرها، ونسخة لي                    | الهوجوه       |
|                    | التعاقبة مراارا                                       | بالات، ووصلة إلى ظهير ما تد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ء ما قلار لهم من الكه                   | استيفا        |
| كرأ                | وتهمياه. آراته مع                                     | للالما رأوا فيهمن عظيم ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ات، امر هم بالسجود تل                   | واللاج        |
|                    | ى الله تعالى عنه:                                     | م فيه كاللام في قول حسان رم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ر عليهم بواسطته، فاللا                  | لياأنعم       |
| · ·                | https://a                                             | for more books click on the second se | <sup>he link</sup><br>zohaibhasanatta   | ari           |



سُؤرَةُ الْبَغَرَةُ

تفسير بيضاوى (٢٠) مناجع ٢٠٩

الَيْسَ اَوَّلَ مَنْ صَلَّى لقبلتِكُمْ ... واَعُرَفَ الناسِ بالقرآنِ والسَّنَي أو فى قوله تعالى: أَتِّمُ الصَّلاَةَ لِنُلُوكِ الشَّبْسِ. وأما المعنى اللغوى وهو التواضع لادم تحية وتعظيماً له، كسجود إخوة يوسف له، أو وأما المعنى اللغوى وهو التواضع لادم تحية وتعظيماً له، كسجود إخوة يوسف له، أو التذلل والإنقياد بالسعى فى تحصيل ما ينوط به معاشهم ويتم به كمالهم. والكلام فَ أَن المأُمورين بالسجود. الملائكة كلهم، أو طائفة منهم ما سبق. فَ أَن المأُمورين بالسجود. الملائكة كلهم، أو طائفة منهم ما سبق. فَ سَجَدُوا إِلَّا إِلَيْلِيسَ آبى وَاسَتَكُبَرَ امتنع عما أمر به، استكباراً من أن يتخذه وصلة فى عبادة ربه، أو يعظمه ويتلقاه بالتحية، أو يخدمه ويسعى فيما فيه خيره وصلاحه. والإباء: امتناع باختيار. والتكبر: أن يرى الرجل نفسه أكبر من غيرة. والاستكبار طلب ذلك بالتشيع

*7.*]

فَلَحَلْ تفسير بيضاوى (٥٠٥) بي تحتي ١٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠ ٢٠٠

فضیلت کوظاہر فرمائے جیسا کہ اللہ کریم نے ارشاد فرمایا کہ پھر جب میں آ دم علیہ السلام کی تخلیق کمل کرلوں ادر اس میں اپنی روح چھونک دوں توتم اس کے سامنے سجدہ کرتے ہوئے کر جانا ، بیڈول امام بیضاوی رحمۃ اللہ علیہ کے نز دیک راج نہیں بلکہ ضعیف ہے اس لئے اس کو" قیل" کے ساتھ بیان کیا گیا۔

واذقلنا للملتكة ... الخ

(1) سجده تعليمي

امام بيناوى رحمة اللذفر مات إلى كماس ظرف كاعطف ماقبل ظرف پر بيعنى "واذ قلنا للملذكة...الخ"م ضمر فل "اذكو" كم تعلق ہوكر ماقبل ظرف" واذ قال ربك للملذكة " پر بتو كو يا اصل عبارت اس طرح تقى اور "اذكو اذ قلنا للملذكة...الخ" اس كى تركيب ميں دوسرا قول بير بك مائد قال ربك" كاعامل "قالوا ا تجعل فيلها....الخ" بور" واذ قلنا للملذكة اسجدوا" كا عامل " فسجدوا ...الخ" اس لئے يہاں ا يك ظرف كا عطف دوسرى ظرف پر نيس بلكہ ايك جملہ فعليه كا عطف دوسر بحلہ فعليہ پر ب بلكہ ايك واقع كا عطف دوسر بر واقع بريا ايك طرف كا عطف دوسرى مضمون پر ب، ايك پور ب قصّه كا عطف دوسر بور ب قصم بر ب داد قال ربك" ما مال الله بر ايك مضمون كا عطف دوسر بر السلام پرشاد فرمار با ب

"سجدوا" يرجود ب مشتق بجس كالغوى معنى ب جعك كرعاجزى ظام كرنا جيسے زيد الخيل طائى رضى اللد عند كہتے ہيں، الاكھ فيھا سجد اللحو افر يورا شعر كچھاس طرح ب

بجمع تضل البلق فی حجر انہ تری الا کھ فیہا سجد واللعوافر کہ ایسائشکرجس کے چنکبرے گھوڑ بے اس کے کناروں میں چھپ گئے تقے اور بجوم کی وجہ سے نظر نہیں آتے۔ یوں معلوم ہوتا تھا کہ گھاٹیاں گھوڑوں کے ٹاپوں کے سامنے جھکی ہوئی ہیں۔

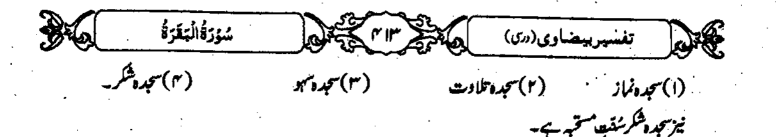
اس شعر میں بطوراستشہاد "سبجدا "کالفظ ذکر کیا گیا ہے جس کامعنیٰ سرنگوں ہونے دالے ہیں۔

شریعت میں سجدہ کامعنی میہ ہے کہ کسی کو معبود بھی کراس کی عبادت کا قصد کرتے ہوئے پیشانی کوزیکن پر رکھنا۔ سجدہ کی دو اقسام ہیں:

اگر بیہاں سجدہ شرعی مرادلیا جائے تو حقیقیت میں مبحود لہ اللد کریم ہوگا اور حضرت آ دم علیہ السلام کوفر شتوں کے سجدہ کے لیے قبلہ بنا دیا جیسے بیت اللد شریف مبحود نہیں بلکہ مبحود الیہ ہے یعنی اسے سجدہ عبادت کے لیے قبلہ بنا دیا گیا۔ سجدہ عبادت اللہ کریم کے علاوہ کسی کوجائز نہ تھا اور نہ ہی آج بلکہ جو غیر اللہ کو معبود مجھ کر سجدہ کرے پکا کا فر ہے اور یا آ دم علیہ السلام کو وجوب سجدہ کا سبب بنا دیا گیا کیونکہ حضرت آ دم علیہ السلام اللہ کریم کی تمام مخلوقات کا بلکہ تمام موجود ات کا موجہ میں اور عالم روحانی اور

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تفسير بيضاوى (درى) كَانْ تَحْدَدُ الا ٢ عالم جسماقی میں جو پچھ ہے اس کا خلاصہ ہوجا تمیں اور فرشتوں کے لئے ان کمالات کے حصول کا ذریعہ بن جا تمیں جوان کے لئے مقدر یتھے اور قرشتے جن مراتب اور درجات میں مختلف بنھے ان کے ظہور کا دسیلہ ہوجا تمیں۔ اس لئے انہیں آ دم علیہ السلام کے ساست ان کی بیت کوظاہر کرنے کے لئے انہیں سجدہ کا تھم دیا ، کیونکہ انہوں نے حضرت آ دم علیہ السلام کے اندر اللہ کریم کی عظیم قدرت اوراس کی واضح آیات کود کیھلیا ہے اور تا کہ وہ اس انعام کا شکر ادا کریں جو اللہ کریم نے حضرت آ دم علیہ السلام کے واسطد سائیس عطافر مائے تھے۔ اس لئے "لادم" ب پہلے لام بدائ طرح "الى" تے معنى ميں ب جيسا كد حفرت حتان ین تابت رضی اللہ عنہ کے اس شعر میں ہے جوآب نے حضرت علی رضی اللہ عنہ کی شان میں کہا: ٱليُسَ أَوَّلَ مَنْ صَلَّى لقبلةٍ كُمُ ... وأَعْرَفُ الناسِ بالقرآنِ والسُّنَنِ آپ رضی اللہ عند فرماتے ہیں کہ اے علی رضی اللہ عنہ کی شان کے منگر و۔۔! کیا حضرت علی رضی اللہ عنہ ان لوگوں میں سب سے پہلچنص نہیں جنہوں نے تمہارے قبلہ کی طرف منہ کر کے نماز ادافر مائی اور کیا وہ تم میں سب سے زیادہ قر آن اور حدیث کوجانے والے بیں ہیں یا بدلام سبب اور علّت کے لئے ہوگی ۔ جیسا کہ اللّد کریم کے اس ارشاد میں : الم الصلوة لدلوك الشبس که زوال شم کی وجہ ہے نماز قائم کرو۔ خلاصه کلام بیہ ہوا کہ اگر سجد ہ کا شرع معنیٰ لیا جائے تومبحودلہ حقیقت میں اللہ کریم کی ذات ہوگی اور حضرت آ دم علیہ السلام قبله ياوجوب يجده كاسب مول 2-اورا آریجود کالغوی معنی لیا جائے تو معنیٰ بیہ ہوگا کہ اللہ کریم نے ملائکہ کو حضرت آ دم علیہ السلام کی تعظیم کرنے اور کہنے کا تھم دیا۔ بیای طرح ہوگاجس طرح حضرت یوسف علیہ السلام سے بھائی آپ کی تعظیم سے لئے آپ کے سامنے عاجز ی اور انکساری کرنے کی خاطر جبک گئے بتھے، یا ملائکہ کو سجدہ کرنے کا تھم اس لئے دیا گیا کہ وہ حضرت آ دم علیہ السلام کی اطاعت کرنے کا اعتراف کرلیں اوراس کی خدمت انجام دیں اور حضرت آ دم علیہ السلام کی اطاعت کرتے ہوئے ان تمام کاموں میں جن پران کی معیشت کا دارد مدار ہے اور جس کے ساتھ ان کے کمالات مکمل ہوتے ہیں بھر پورکوشش کریں۔ اب اس میں اختلاف ہے کہ تمام ملائکہ کوسجدہ کرنے کا حکم تھا یا ان میں سے ایک گروہ کو بیچکم دیا گیا تھا ،اس کی تفصیل ماقبل کلام میں گزرچکی ہے۔ فَسَجَدُوا إِلاَّ إِبْلِيسَ آبِ وَاسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ توسب نے سجدہ کیا سوائے اہلیس کے منگر ہواا در مخبر در کیا ادر کا فرون سے ہو گیا۔ یعنی اس حکم کوملی جامہ پہتانے سے رک گیا۔اپنے آپ کو بڑا سمجھتے ہوئے کہ بیر کیسے ہوسکتا ہے کہ دہ اپنے رب کی عبارت میں حضرت آ دم علیہ السلام کو وسیلہ بنائے ، یا ان کی تعظیم کرے، یا سلام کے ساتھ ان کا استقبال کرے، یا وہ ان کی خدمت

**سُؤرَةُ الْبَعَرَةُ** تفسیر بیضاوی (دری) منتخ ۲۱۲ کرے اورا یسے کاموں میں وہ کوشش کرے جس میں حضرت آ دم علیہ السلام اصلاح اور بعلائی ہوا ورسجدہ نہ کرنے کا سبب اس کا تكبراورغر ورقفا جسكاس ف"اناخير مند" كمدكراعتر اف بحى كرليا تحا-"ابنى" بياباء سەشتى بى جس كامىنى اپنے اختيارادرارادە سے الكاركرنا ہے۔ تكبر: ايخ آب كودومرول سے بر المجھنا اور است كبار كامعنى مد ب كدا ب آب كو بر ابنان كى كوشش اور طلب كرما، وكأن من الكافرين اوروه کافروں سے ہو گیا۔ سجده کی فضیلت میں تین احادیثِ مبارکہ: بى كريم من التلييم في ارشاد فرمايا: مَاتَقَرَّبَ الْعَبْدُ إِلَى اللهِ تَعَالَى بِشَيْءٍ أَفْضَلَ مِنْ سُجُوُدٍ خَفِيّ ترجمہ: بندہ ایک پوشیدہ سجدے سے بڑھ کر کسی چیز کے ساتھ اللہ عَزَّ وَجُلَّ کا قرب حاصل نہیں کرتا۔ (الزحدلابن المبارك، باب العمل والذكر ألفى ،الحديث ١٥٩ م ٢٠) ردایت میں ہے کہ ایک محض نے نبی اکر مسلّی اللہ تعالیٰ علیہ دآلہ دسلّم کی بارگاہ میں عرض کیا آپ مسلّی اللہ تعالیٰ علیہ دآلہ وسلم الله عُزَّ وَجَلَّ سے دعا شیجئے کہ وہ مجھے آپ صلَّى اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلّم کی شفاعت کامستحق بنا دے اور جنت میں مجھے آپ صتَّى الله تعالى عليه وآله وسلَّم كي رفاقت عطافر مائ نبي اكرم صلى الله تعالى عليه وآله وسلم في فرمايا: سجدول کی کثرت کے ساتھ میر کی مدد کرو۔ (الزمدلاین المبارک، الحدیث ۱۲۸۷، م ۳۵۵، مختصر ۱) حضرت سبِّدُ تاابو جريره رضى اللد تعالى عند فرمات بي: بنده سجد یک حالت میں اللد عَزَّ وَجَلَّ کے زیادہ قریب ہوتا ہے، لہٰذااس وقت کثرت سے دعاما نگا کرو۔ ( سي مسلم، كتاب العسلاة، باب مايقال \_\_\_\_\_ الخرج، الحديث ٨٢ دا م ٢٠ ٢٠ منهوما) · سجدے میں قرب الہی: اعلى حضرت امام احمد رضاخان بريلوى رحمة التدعليه سي كاكميا سوال مع جواب ملاحظه مو، عرض: بندول كوقر ب إلى اللدكام تتبعلاوه نما ربعي موتاب، ارشاد: بال مرسجد بي من رب عَرَّ وَجَلَّ كَقَر يب موتاب-(معجم سلم، كتاب السلاة، باب مايتال في الركوع \_ الخ ، الحديث ٨٢ مم م م ٢٥) اقسام شجده: اور سجدے چارفتم (ے) ہیں:



وكأن مِن الْكَلِيْرِينَ

أى فى علم الله تعالى، أو صار منهم باستقباحه أمر الله تعالى إياة بالسجود لآدم اعتقاداً بأنه أفضل منه، والافضل لا يحسن أن يؤمر بالتخضع للمفضول والتوسل به كما أشعر به قوله: أنَا خَيْرٌ مِنْهُ جواباً لقوله: مَا مَنَعَكَ أنْ تَسُجُلَ لِما خَلَقْتُ بِيَدَىّ أَسُتَكُبَرُتَ أَمَ كُنْتَ مِنَ الْعالِينَ. لا بترك الواجب وحدة. والآية تدل على أن آدم عليه السلام أفضل من الملائكة المأمورين بالسجود له، ولو من وجه، وأن إبليس كان من الملائكة وإلا لم يتناوله أمرهم ولا يصح استثناؤة منهم، ولا يرد على ذلك قوله سجانه وتعالى:

إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ الْحِنِّ لَجواز أن يقال إنه كان من الجن فعلاً ومن الملائكة نوعاً، ولأن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما روى: أن من الملائكة ضرباً يتوالدون يقال لهم الجن ومنهم إبليس. ولمن زعم أنه لم يكن من الملائكة أن يقول: إنه كان جنياً نشأ بين أظهر الملائكة، وكان مغموراً بالالوف منهم فغلبوا عليه، أو الجن أيضاً كانوا

مأمورين مع الملائكة لكنه استغنى بناكر الملائكة عن ذكرهم، فإنه إذا علم أن الاكابر مأمورون بالتذلل لأحد والتوسل به، علم أن الاصاغر أيضاً مأمورون به. والضمير فى فسجدوا راجع إلى القبيلين كأنه، قال فسجد المأمورون بالسجود إلا إبليس، وأن من الملائكة من ليس بمعصوم وإن كان الغالب فيهم العصبة. كما أن من الإنس معصومين والغالب فيهم عدم العصبة، ولعل طرباً من الملائكة لا يخالف الشياطين بالذات، وإنما يخالفهم بالعوارض والصفات كالبررة والفسقة من الإنس والجن يشبلهما.

وكان إبليس من لهذا الصنف كما قاله ابن عباس رضى الله تعالى عنهما فلللك صح عليه التغير عن حاله والهبوط من محله، كما أشار إليه بقوله عز وعلا: إلّا إبْلِيسَ كانَ مِنَ الْجِنِّ فَفَسَقَ عَنْ أَمُرِ رَبِّهِ لا يقال:

3 w

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

تغسير بيضاوى (٥٠) ٢٠ ٢٠٠٠

كيف يصح ذلك والملائكة خلقت من نور والجن من دار ولما

روت عائشة رضى الله تعالى عنها أنه عليه الصلاة والسلام قال: »خلقت الملائكة من النور، وخلق الجن مِن مَّارِجٍ من نار «

لأنه كالتَّبتيل لما ذكرنا، فإن المراد بالنور الجوهر المصىء والنار كذلك، غير أن ضوءها مكدر مغمور بالدخان محذور عنه بسبب ما يصحبه من فرط الحرارة والإحراق فإذا صارت مهذبة مصفاة كانت محض نور، ومتى نكصت عادت الحالة الاولى جزعة ولا تزال تتزايد حتى ينطفئ نورها ويبقى الدخان الصرف، وهٰذَا أشبه بالصواب وأوفق للجمع بين النصوص، والعلم عند الله سجانه وتعالى.

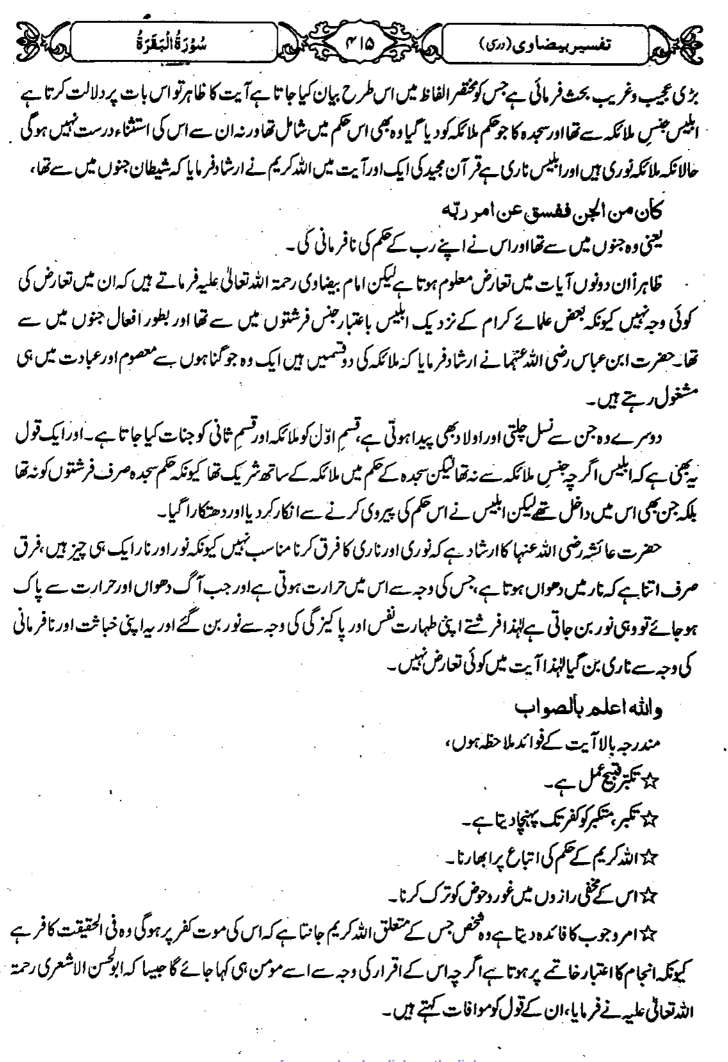
ومن فوائد الآية استقباح الاستكبار وأنه قد يفضى بصاحبه إلى الكفر، والحد على الائتمار لأمرة وترك الخوض في سرة، وأن الامر للوجوب، وأن الذي علم الله تعالى من حاله أنه يتوفى على الكفر هو الكافر على الحقيقة، إذ العبرة بالخواتم وإن كان بحكم الحال مؤمناً وهو الموافاة المبنسوبة إلى شيخنا أبي الحسن الاشعرى رحمه الله تعالى.

ترجمه:

اور کافر ہو گیا۔

التذكريم كے علم ميں تعاكد الميس يا توسجدہ كرنے كے علم انكاركر كااوركا فر ہوجائے گا، يا اس نے التذكريم كے علم كو فين سجعاجس كى وجد سے كافر ہو گيا كيونكداس كو عقيدہ تعاكد وہ حضرت آ دم عليہ السلام سے افضل ہے اور افضل كو مفضول ك سامنے جيئے كاعكم دينا جائز نہيں ہوتا اور نہ ہى اس كے لئے بير مناسب ہوتا ہے كہ وہ اس التذكريم كى عبادت كے لئے وسيلہ بتائے جس طرح التذكريم كابيد ارشاد گرامى اس سے آگاہ كر دہا ہے جب اس نے سجدہ كرنے سے انكاركيا تو التذكريم فرمايا ال جس طرح التذكريم كابيد ارشاد گرامى اس سے آگاہ كر دہا ہے جب اس نے سجدہ كرنے سے انكاركيا تو التذكريم فرمايا ال الميس تحقيق الذات كو سجدہ كرنے ہے جن چيز نے روكا جس كو ميں نے اپنے دست قدرت سے پيدا كيا ہو نے اپنے آپ كو بڑا سجھا ہے اور يا تو بلند مرتبہ لوگوں سے ہتو اس نے جواب و يا "انا خير منہ " ميں اس سے بيتر ہوں تو گويا اس مرف ترك واجب كى وجہ سے رائدہ درگاہ ہيں كيا گيا تعا بلدا اس كے تكر مراد راخ ہوں ان خير منہ " ميں اس سے بيتر ال

بیآیت کریمان می من محدوظتیمان کا محدوظتیمان کا محدوث کا تعدیم می السلام کو محده کرنے کا علم دیا گیا تعاان سے حضرت بیآیت کریمان بات پردال ب کدوه فرشتے جنہیں حضرت آ دم علیه السلام کو محده کرنے کا علم دیا گیا تعاان سے حضرت آ دم علیه السلام افضل بین اگر چه بیفنیلت من وجه ہی ہوادر میآیت اس بات پر بھی دلالت کرتی ہے کہ البیس جنس ملا کلہ سے تقا، در نداسے دہ علم سجدہ شامل بین ہوگا اور نہ ہی اس کی استثناءان سے درست ہوگی اس سلسلہ میں امام بیضا دی رحمته اللہ علیہ نے



تفسير بيضاوى (رى) MES MIN ZAMA سورةالتقرة حرف الم كى مفصل تحقيق: (اللام)حرف بيكى طرح پراستعال موتا ہے۔ اول حروف جارہ اور اس کی چند شمیں ہیں۔ (1) لام للتعديه: لتعدييك ليحاس وقت بعض اوقات تواس كاحذف كرناجا تزنييس بوتا جيسے فرمايا: "فَلَمَّا آَسُلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ " (سود قالصافات آيت مرد 103) توجب ان دونوں نے ہمار بے تھم پر کردن رکھی۔ اوربھی حذف کرنا جائز ہوتا ہے چنانچہ آیت کریمہ: "يُوِيلُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمُ " (سورةالنساء آيت مُبر 26) خدا جا بتا ہے کہم سے کھول کھول کر بنان فرماد ، میں لام مذکور ہے اور آیت: " فَمَنْ يُودِ اللهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَةُ لِلْإِسْلامِ وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَةُ ضَيِّقاً " (سورة الانعام آيت تمبر 125) اورجسے اللدراہ دکھانا چاہے اس کا سینہ اسلام کے لئے کھول دیتا ہے۔ اور جسے گمراہ کرنا چاہے اس کا سینہ تنگ خوب ركابواكرديتاب میں اسے حذف کردیا ہے لیچن اصل میں لایھ دیدو لان بصل ہے۔ لیچن اصل میں الان بیھ دی و لان بصلہ ہے۔ (2) لام جمعني ملك اوراستحقاق: ملك اوراستحقاق في معنى ظام ركرف في ليح آتا ب-ادر ملک سے ہمیشہ ملک عین بن مرادنیں ہوتا۔ بلکہ ملکہ منافع اور ملک تصرف سب کوعام ہے چنانچے فرمایا: "وَلِلْحِ مُلُكُ السَّبُوْتِ وَالْأَرْضِ" (سور قالباندة آيت مير 18) اور آسانوں اور زمینوں کی بادشامت خداہی کی ہے۔ " وَلَكْ جُنُو دُالسَّها واتِ وَالْأَرْضِ " (سور الفتح آيت مرر 7) ادر آسانوں اورز بین کے شکر اللہ ہی ہے ہیں ۔اور ملک تصرف کے لئے مثلا کسی مخص کے ساتھ لکڑی تصرف کے لئے مثلا سی پخص سے ساتھ لکڑی اٹھاتے وقت تم اس سے ہیکہو۔ خذ طرف کلا خذنبی کہ تم اپنی جانب سے پکڑلوتا کہ میں اپنی جانب

سُوْرَقُالْبَطَرَةُ تفسير بيضاوى (درى) المانج الم پکروں ۔ اور لله در ی کی طرح جب لله کذا کہا جاتا ہے تو اس میں تو اس میں بعض نے لام تملیک مانا ہی لین میہ چیز بلی ظاهرف و منزلت کے اتن بلند ہے کہ اللہ تعالی کے سواس پر کسی کا ملک نہیں ہونا چاہیے اور بعض نے کہا ہے کہ اس میں لام ایجاد کے لئے ہے یعنی اللہ نے اسے بطریق ابداع پیدا کیا ہے کیونکہ اللہ نے اسے بطریق ابداع پیدا کیا ہے کیونکہ موجودات دوشم پر ہیں۔ ایک وہ جن کواللد تعالیٰ نے اسباب طبعی پاصنعت انسانی کے واسطہ سے ایجا دکیا ہے۔ اور دوم وہ جنہیں بغیر کسی واسطہ کے پیدا کیا ہے جیسے افلاک اور آسان وغیرہ اور بید دسری قشم پہلی کی نسبت انثرف ادراعلیٰ اوراً يت كريمه: " لَهُمُ اللَّعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءَ النَّادِ " (سودة الرعدايت مبر <sup>25</sup>) اوران کے لیے لیے اور برا گھر ہے۔ " وَيُلْ لِلْمُطَفِّفِينَ" (سورة المطففين آيت مبر 1) ناپ اور تول میں کمی کرنے والوں کے کئے خرابی ہے۔ میں لام استحقاق کے معنی دیتا ہے یعنی بیلوگ لعنت اور ویل کے منتحق ہیں ۔ اور بیسلام بھی لام ملک کی طرح بے کیکن لام یال اس چیز پر داخل ہوتا ہے جو ملک میں حاصل ہو چکی اس پر استحقاق ثابت ہونے کے لحاظ سے حاصل شدہ چیز کی طرح ہو بعض وعلمائ تحوكها ب كدآيت كريمه: "لَهُمُ اللَّعْنَةُ" میں لام بعنى على ب- اى عليهم اللعنة (لعنى ان پرلعنت ب) اى طرح آيت كريم: " لِكُلِّ الْمَرِءَ مِنْهُمْ مَا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِثْمِ " (سودة النود آيت مرد 1) ان میں جس مخص نے کناہ کا جتنا حصہ لیا اُس کے لئے اتنا ہی وبال ہے۔ میں بھی لام بمعنی علی ہے لیکن سی جنہیں ہے۔ بعض نے کہا ہے بھی لام بمعنی الیٰ بھی آتا ہے جیسا کہ آیت " بأَنَّ زَبَّكَ أَوْحى لَها " (سورةالزلزلة آيت مرد) کیونکہ تمہارے پر دردگارنے اس کاعظم بھیجا ہوگا۔ میں ہے یعنی او حد الید بھا مگر ریکھی صحیح نہیں ہے کیونکہ یہاں تو وتی شخیر کی ہونے پر متنبہ کیا گیا ہے اور بیاس وتی کی طرح نہیں ہوتی جوانبیاء کرام علیہ السلام کی طرف بھیجی جاتی ہے لہٰ الام جمعنی المی نہیں ہے۔ اور آیت کریمہ: "وَلا تَكُن لِلْحَاثِنِينَ خَصِيماً" (سود مالنساء آيس معر 105) اور( دیکھو ) دغاباز وں کی حمایت میں بھی بحث نہ کرنا۔

| 36            | <i>شۇ</i> رۇالتىقرۇ          | Def rin State                          | . تغسير پيضاوي (سې)                   |                         |
|---------------|------------------------------|----------------------------------------|---------------------------------------|-------------------------|
| بحث كروجيها   | ن تم ان کی جمایت میں مت      | رسبب اور جانب سے معنی دیتا ہے لیکھ     | ں نے کہا ہے کہ یہ لام اجل ہے او       | می <i>ں بعظ</i>         |
|               | · ·                          |                                        | ت میں فرمایا:                         | کهدوسری آیر             |
|               | (107                         | لَقُسَهُمُ " (سور قاللساء آيت مبر      |                                       |                         |
| -             | τ                            | •                                      | لی طرف سے نہ جنگٹر وجوا پتی جانوں     |                         |
| -             | اخل ہوا ہے اور معنی سہ ہیں ۔ | انہیں ہے کیونکہ یہاں لام مفعول پرد     | تكن للدخصيما كلام كمطرح               | أوربيرلا                |
|               |                              |                                        | کن خصیم الله "                        | ייענא ייענא             |
| •             |                              | . بنو _                                | لد کے خصیہ یعنی فریق مخالف مت         | كهتم الله               |
|               |                              |                                        | راء:                                  | (3)لام ابتر             |
|               |                              |                                        | یے                                    | لاايتداء                |
|               | •                            | ن " (سور قالتوبة آيت مير 108)          | "لَمَسْجِكُ أُسْبَسَ عَلَى التَّقُوٰ  | فرمايا:                 |
|               |                              | پرر کمی کئی ہے۔                        | سجرجس کی بنیاد پہلے دن سے تقوی        | البتذوه                 |
|               | ·                            |                                        | لمُفُوَ آخُو لا أَحَبُّ إلى أَبِينا ب |                         |
|               | x                            |                                        | ف اوراس کا بھائی ہمارے ایا کوہم       |                         |
|               |                              | ,                                      | هُ أَشَكُّ رَهُبَةً "(سودة الحشر آيد  |                         |
| •             |                              |                                        | ہیبت ان کے دلوں میں بڑ ھرک ہے         | تمهارى                  |
|               |                              | · ·                                    | ن کے بعد آتاہے:                       | (4)لام جوا              |
|               | · · ·                        |                                        | ولام جوان کے بعد آتا ہے۔              | جهارم و                 |
| م برداخل ہوتا | ئب اسم خبر سے متاخر ہوتو اس  | ان کی خبراور بھی متعلق خبر پر چنانچہ ج | ان کے اسم پر داخل ہوتا ہے اور کمبھی   | ي تم مي تو              |
| ····          |                              |                                        |                                       | <u> ہے جیسے فرمایا:</u> |
|               |                              | يىت مىز 13)                            | فَلِكَ لَعِبْرَةً" (سورة آل عران آ    | الَّالَةِ               |
| ·• .          |                              |                                        | بر می عبرت ہے۔                        |                         |
|               |                              |                                        | رداخل ہونے کی مثال جیسے قرمایا:       |                         |
| •             |                              | يسامير 14)                             | به البر البر ماد " (سورة الفجرا       |                         |
| ~             |                              |                                        | بمهار ب دب کی نظرے کچھ غائر           |                         |
|               |                              |                                        | •                                     | •                       |

JAS MY STA تغسيربيضاوي(،ري) **سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ** اُس کے اصل معنی عاجزی کرنے کے ہیں اور اللہ کے سامنے عاجزی اور اس کی عمادت کرنے کو جود کہا جاتا ہے اور بیہ انسان جوانات اورجمادات سب کے ق میں عام ہے ( کیونکہ ) سجود کی دوشمیں ہیں۔ سجوداختياري: جوانسان کے ساتھ خاص ہے اور اس سے دوتو اب الہی کامستحق ہوتا ہے جیسے فر مایا: " فَاسْجُلُوا لِلْجُوَاعُبُلُوا" (سورةالنجم آيت نمبر 62) سواللد کے لئے سجدہ کردادراس کی عبادت کرو۔ سجود شخيري: جوانسان حيوانات اورجمادات سب كحق مين عام ب- چنانچةرمايا: " وَلِلْهِ يَسْجُلُ مَنْ فِي السَّماواتِ وَالْآرُضِ طَوْعًا وَكَرُها وَظِلالُهُمْ بِالْغُلُوّ وَالْآصالِ" (سورة الرعدا يت نمبر 15) ادراللدى كوسجد وكرتے ہيں جتنے آسانوں ادرزيين ميں ہيں خوش سےخواد مجوري سے ادران كى پر چھائياں ہر من وشام -لفظ ابليس كامعنى : (بلس)الابلاس (افعال) (Devil, Satan) کے معنی سخت ناامیدی کے باعث عملین ہونے کے ہیں۔ابلیس وہ مایوس ہونے کی وجہ سے مغموم ہوابعض لوگوں کا خیال بحكهاى سے الميس مشتق ب\_قرآن ميں ب: " وَيَوْمَر تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ " (سورةالروم آيت مرد1) اورجس دن قیامت قائم ہوگی مجرموں کی آس ٹوٹ جائے گی۔ " آخَنْ الْهُمْ بَغْتَةً فَإِذَا هُمْ مُبْلِسُونَ " (سور قالا نعام آيت مدر 44) توہم نے ان کونا کہاں پکڑ لیا اور وہ اس میں وقت مایوں ہو کررہ گئے۔ " وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْل آنُ يُنَزَّل عَلَيْهِم مِنْ قَبْلِهِ لَمُبْلِسِينَ " (سورةالروم آيت مرد 49) اگرچاس کے اتارنے سے پہلے آس توڑے ہوئے تھے۔ اور عام طور برغم اور مایوی کی وجہ سے انسان خاموش رہتا ہے اور اسے کچھ سوجھاتی ہیں دیتا اس لئے ابلس فلان کے معنی خاموشی اور دلیل سے عاجز ہونے کے ہیں۔

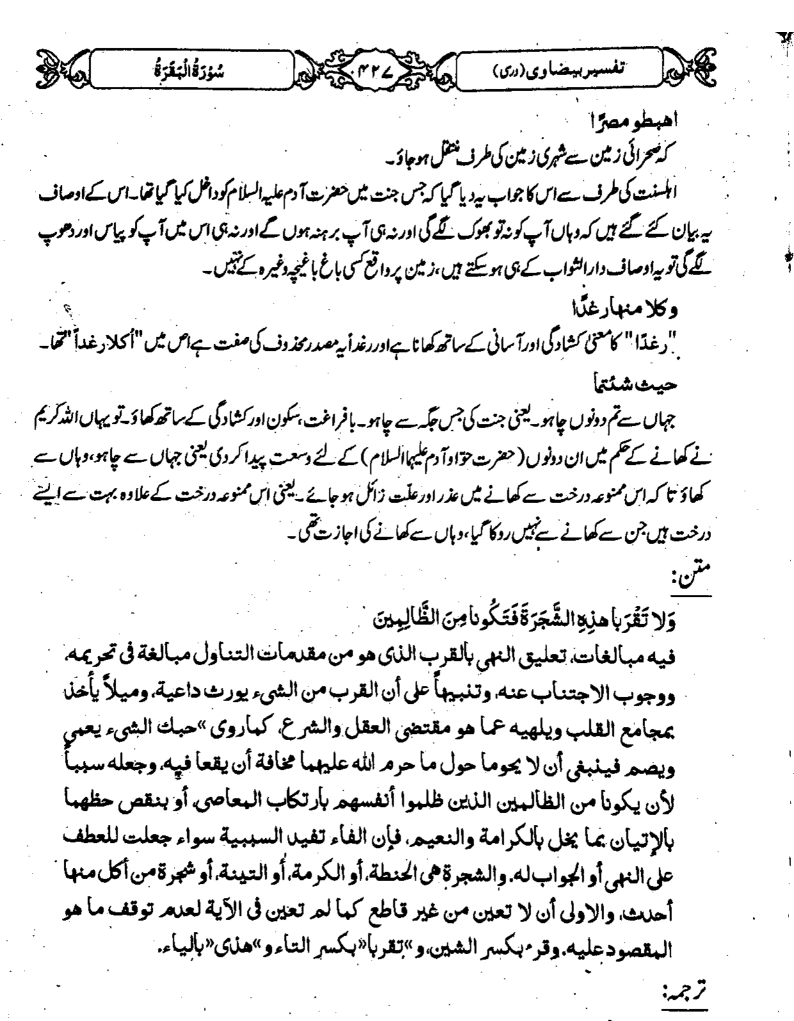
سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تغسير بيضاوى (س) لفظراني كامعهوم: (Refusal, Objection) الاباء-(Refusal کے متنی شدت امتاع یعنی مخت کے ساتھ انکار کرنا ہیں۔ بیلفظ الامتناع سے خاص ہے لہٰذا ہر ابا عکوا متاع کہ سکتے ہیں مگر ہرامتاع کوابا پنہیں کہہ سکتے قرآن میں ہے۔ "وَيَأْتِي اللهُ إِلَّا أَنُ يُتِحَر نُورَكُ " (سورة التوبة آيت ممبر 32) ادراللدندمان كالكرابي نوركا يوراكرنار " وَتَأْلَى قُلُو بُهُمُ " (سورة التوبة آيت مبر8) لیکن ان کے دل ان باتوں کو تبول نہیں کرتے۔ "أَبَى وَاسْتَكْبَرَ " (سورة البقرة آيت نمبر 34) اس في مخت ما نكاركيا اورتكبيركيا -"إِلَّا إِبْلِيسَ أَنِي " (سورةالبقرة آيت مبر 34) مگرابلیس نے انکارکردیا۔ ايكروايت مي ب: "كلكم في الجنة الامن إبي " ( کہ)تم سب جنتی ہوگروہ پخص جس نے (اطاعت الہی ہے )ا نکار کیا۔ رجل ابی۔ خود دارا دمی جو کسی کاظلم برداشت نہ کرے۔ ابیت الضیر (مضارع تابی) تجھے اللہ تعالی ہو تسم کے ضرر ے محفوظ رکھے۔ تیس آبنی۔ وہ بکراجو پہاڑی بکروں کا بول ملا ہوا پانی پی کر بہار ہوجائے اور پانی نہ پی سکے اس کا مونث ابواء مفہوم کبیر: (Pride) (كبير (Pride) ادرال کبروالت کبیروالاست کبار کے معنی قریب قریب ایک ہی ہیں پہلی ہے ہے کہ وہ حالت ہے جس کے سبب سے انسان عجب میں مبتلا ہوجاتا ہے۔اور عجب بیہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو دوسروں سے بڑا خیال کرے اور سب سے بڑا تکبر قبول حق ہے انکارادرعبادت سے انحراف کر کے اللہ تعالی پر تکبر کرنا ہے۔ مفہوم استکبار: الاستكبار https://archive.org/d 2 zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى (درى) St. سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ اور شيطان آ دمي كوب مدد جهور ديتا ب-"وَكَأْنَ الشَّيْطَانُ لِرَبَّهِ كَفُوُرًا " (سورةالاسراءآيت مد 27) اور شیطان اپنے پروردگار کی نعتوں کا کفران کرنے والا یعنی نا قدرا ہے۔ جب بیعل زمانہ ماضی کے متعلق استعال ہوتو اس میں پہلی احمال ہوتا ہے کہ وہ چیز تا حال اپنی پہلی حالت پر قائم ہواور پیلی کہ اس کی وہ حالت متغیر ہوگئی ہومثلا کان فلان کذا نہ صار کذا۔ یعنی فلاں پہلے ایسا تھالیکن اب اس کی حالت تبدیل ہوگئی ہے نیز سے ماضی بعید کے لئے بھی آتا ہے جیسے کہ سب سے پہلے اللہ تعالیٰ نے فلال چیز پیدا کی تھی اور ماضی قریب کے لئے بھی حتی کہ اگر وہ حالت زمانہ تکلم سے ایک کمح بھی پہلے ہوتواس کے متعلق کان کالفظ استعال ہوسکتا ہے لہٰذاجس طرح کا ناد م کذا کہ سکتے ہیں اس طرح کان زید دھینا بھی کہ سکتے يں ١٦ بنا يرآيت: " كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْ لِصَبِيّاً" (سورةمريد آيت مبر 29) وہ بولے ہم کیے بات کریں اس سے جو پالنے میں بچہ ہے۔ کے بید متن بھی ہو سکتے ہیں کہ جوابھی گودکا بچہ تھا لیعنی کم عمر ہے اور بیٹھی کہ جوابھی گودکا بچہ ہے لیعنی مال کی گود میں ہے لیکن يبان زماند حال مرادليما بمعنى باس مي زمانة قريب ب جيساً يت: " كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ" (سورة آلعران آيت مرا 110) جتی امتیں ہو تی تم ان سب سے بہتر ہو۔ میں بھی بعض نے کہا ہے کہ کنتمذ مانہ حال پر دلالت کرتا ہے لیکن میں بیٹ بیٹ بیل معنی میں ہیں کہتم اللہ کے علم اور علم کے مطابق بہتر تھے۔اور آیت کریمہ: " وَإِنَّ كَانَ ذُو عُسَرَةٍ" (سورة البقرة آيت مر 280) اورا گر ( قرض لینے دالا ) نظل دست ہو۔ میں بعض نے کہا ہے کہ یہاں کان کے معنی کسی چیز کا داقع ہوجانا کے ہیں اور بد فعل تام ہے۔ یعنی اگر وہ تنگدست ہوجائے۔ بعض لوگ کہتے ہیں کون کا لفظ کسی جو ہر کے اپنے سے پست ترجو میں تبدیل ہونے کے لئے آتا ہےاورا کثر متکلمین اسے عنی ابداع میں استعال کرتے ہیں بعض علامائے نحو کا خیال ہے کہ کینو نیکا لفظ اصل میں کونو نة بروزن فعلولة ب يقل کی وجد ، واؤ س تبديل ہو کئی ب گرسيبو بير يزديک بياصل ميں کيونو نة بر وزن فيعلولة ب-واذكوباش ادغام كرف بحكينونة بوكيا بحرايك ياءكو تخفيف ك لتحكراديا توكينونة بن كياجيسا كه میت سے میت بنا لیتے ہیں جواصل میں میدوت ہے۔ فرق صرف میر ہے۔ کہ کینو نہ (بیشد یدیاء کے ساتھ اکثر استعال ہوتا ہے المکان بعض کے نز دیک بیدراصل کا ندب کون (کون) سے ہے گمرکٹرت استعال کے سب میم کواصلی تصور کر کے اس ے۔ سے ممکن وغیرہ مشتقات استعال ہونے لگے ہیں جیسا کہ سکین سے تمسیکن بنا کیتے ہیں حالانکہ بیر (ص ک ن ) سے ہے۔

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| <b>3</b> 6      | سُورَةُ الْبَقَرَةُ                   | ~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~~                      | تغسير بيضاوى ( ررى )                              | Jon &                                 |
|-----------------|---------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------------------------|
| :جەربەر         | ) د طمها نیښت کو تپهوژ د یا ،قر آن    | کو یا د پختم کمیا اور ذلت کی وجہ سے سکون              | دن فلاں نے عاجزی کااظہار کیا۔                     | استكانفا                              |
|                 |                                       |                                                       | اسْتَكَانُوا لِرَبْتِهِمْ " (سود ال               |                                       |
|                 |                                       | نەكى _                                                | انہوں نے اللہ کے آگے عاجزی                        | . توجعی                               |
|                 |                                       |                                                       | ، والا پکژ اگیا:                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| ·               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | :                                                     | یم مان کا قرمان عالیشان ہے                        |                                       |
| نے اسے پکڑ لیا، | نے زمین کوتھم دیا تو زمین ۔           | اوڑھے اِتراتا ہوا نگلا،تو اللہ عز وجل۔                |                                                   | •                                     |
|                 | •                                     |                                                       | ت تک ای طرح زمین میں دھنستا                       |                                       |
|                 |                                       | •                                                     | ، والاجنت ميں داخل نہ ہوگا :                      | 11                                    |
| -               |                                       |                                                       | بنى كريم مان فلي في ارشاد فرمايا:                 |                                       |
| پندکرتا ہے کہ   | رض کی گئی ،آ دمی توبیہ بات            | می تکبر ہوگا وہ جنت میں داخل نہ ہوگا۔ع                |                                                   |                                       |
|                 |                                       | صلَّى اللد تعالى عليه وآله وسلَّم نے ارشاد فر         |                                                   |                                       |
| نےکانام ہے۔     |                                       | ورتی کو پیند فرساتا ہے، جبکہ تکبر توحق کی مخ          |                                                   |                                       |
|                 |                                       |                                                       | طِيْنَةُ الْخَبَّالِ:                             |                                       |
| ت طاري ہوگی،    | ہ، ہرجانب سے ان پر ذکر                | ں میں چیونٹیوں کی مانندا ٹھایا جائے گ                 | ·                                                 |                                       |
| ران پرغالب آ    | انہیں اپنی لیبیٹ میں لے ک             | رف ما نکا جائے گا اور بہت بڑی آگ                      | ے ''ہولَس''نامی قیدخانے کی طم                     | ۔<br>انہیں جہنم ۔                     |
|                 |                                       | ں کی پیپ پلائی جائے گی۔                               | يىن "طِيْنَةُ الْخَبَّالِ" <sup>يع</sup> ىٰ جهنيو | جائے گی، ا                            |
|                 | · · · ·                               |                                                       | في الفظو آدم، قول، ملائكه كازكر جو                | ا توسط                                |
|                 | [3                                    | ورة البقرة (2) : آية 35                               | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·             |                                       |
| 1.              | ک<br>مد و به جوړ مار کند.             | ورە البقر ہ (2) . ایک کار                             |                                                   | <b>7</b> •                            |
| رَبا هَٰلِهِ    | حَيْث شِئْتَما وَلا تَقْ              | ِوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلا مِنْهَا رَغَداً             |                                                   |                                       |
| 7 7             | 1 14 1                                | (35)                                                  | جَزَةَ فَتَكُونا مِنَ الظَّالِيدِينَ              | الشا                                  |
| ي ميارا بي      | ں سے بے روک کو ک جہاز                 | بی بی اس جنت می <i>س رہو</i> اور کھا دَاس میر<br>سرور | ہم نے فرمایا اے آ دم تواور تیرک                   | ** اور                                |
|                 | •                                     | ے بڑھنے والوں میں ہوجا دکے'۔<br>                      | ہ مگراس پیڑ کے پاس نہ جانا کہ حد                  | <b>پا</b> _                           |
| •<br>•          |                                       |                                                       | · · · ·                                           | متن:                                  |
|                 |                                       | جُكَ الْجَنَّةَ                                       | بايا آدَمُ اسْكُنُ أَنْتَ وَزَوْ                  | وَقُلُ                                |
| -               | https://arch                          | for more books click on the live.org/details/@zo      |                                                   |                                       |





ولا تقرباً...اخ

تفسیر بیضاوی (س) منظر ۲۲۸ ج شۇرۇالېغرۇ ہ یقل نہی تثنیہ کا صیغہ ہے اور اس کے ساتھ ممنوعہ درخت کے نز دیک جانے سے منع کہا جا رہا ہے۔ اس میں کنی مہالیغے یہلا ہد کہ پی کو قرب کے ساتھ معلق کردیا تھیا ہے اور قرب کس چیز کے حاصل کرنے کے مقدمات میں سے ہے۔ اس کا مقصد ہیے ہے کہ اس درخت کی حرمت میں مبالغہ ظاہر کیا جائے اور اس سے اجتناب کے وجوب کو ثابت کیا جائے ۔ دوسرامدكداس بات پرتنبيدكرنامقصود ب كرسى چيز كاقرب ايك ايساجذ بدادرميلان پيداكرديتا ب جو بور ي دل پر حاوى ہوجاتا ہے۔اوروہ جذبہاسے اس چیز سے غافل کر دیتا ہےجس کاعقل اور شریعت تقاضا کرتی ہے۔ جیسے روایت کیا گیا ہے کہ تیراکس چیز سے محبت کرنا بخص اندها اور بہر ابنا دیتا ہے۔ اس لئے حضرت آ دم وحو اعلیما السلام کے لئے مناسب یہی ہے کہ جس چیز کواللہ کریم نے ان دونوں پر حرام قرار دے دیا ،اس کے گردند گھومیں کہ کہیں وہ اسے استعال کرنے میں مبتلا ہنہ ہوجا سی۔ تیسراید که اس کے قرب کواس بات کا سبب بنادیا گیاہے کہ اس کے استعمال کرنے سے وہ ان نقصان اتھانے والوں میں

ہوجا میں گے جو گناہوں کا ارتکاب کر کے اپنے آپ کو نقصان میں مبتلاء کر دیتے ہیں ، یا اس سبب سے کہ وہ اس کے استعال کرنے سے اپنا حصہ کم کرلیں گے جوان کی کر امت اور نعمت کی کمی کا سبب بن جائے گا۔ کیونکہ یہاں "خاء سببیدہ " ذکر کیا گیا ہے۔خواہ اس کا عطف نہی پر قر اردیں اسے قعل نہی کا جواب تصور کریں تو معنی یہ ہوگا کہ اس درخت کے قریب جانا نقصان کا باعث ہوگا اور جنت ، کر امت اور نعمتیں چھین کی جائیں گی اور تم نقصان اشانے والوں میں سے ہوجا ؤگرے۔

بست معدد بالمحد مصادر میں میں حالاء کے مختلف اقوال ہیں ، بعض نے نزدیک گندم، انگور کی بیل، انجیریا کوئی ایسا اس جگہ کونسا در محت مراد ہے اس میں علاء کے مختلف اقوال ہیں ، بعض نے نزدیک گندم، انگور کی بیل، انجیریا کوئی در حت ہے جس سے کوئی کھائے تو اسے حدث لات ہوجا تا ہے۔ امام بیضاوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ چونکہ اس پرکوئی تطعی دلیل موجود نہیں کہ کونسا در خت مراد ہے، اس لئے بہتر بیہ ہے کہ اسے معین نہ کیا جائے ، جس طرح آیت کر بیہ میں اس کی تعیین نہیں کی گئی، کیونکہ اس پر مقصود موقوف نہیں اور "الشہ جرہ" کو بک میں اور تقریباً و بکسرہ تا وار حذ کی با اس کی پڑھا گیا ہے۔

(س لحن) السكون (ن) (Silence, Quietness) حركت كى بعد تشهر جانے كوسكون كتبة بيل اوركى جگه رہائش اختيار كرلينے پر بھى بيد لفط بولا جاتا ہے اور سكن فلان مكان كذا كے معنى بيل اس فلال جگه رہائش اختيار كرلى - اى اعتبار سے جائے رہائش كومسنكن كہا جاتا ہے اس كى جمع مساكن آتى ہے - چنا نچ قر آن ميں ہے: اس كن آتى جار پرى الا مساكن تم تيس اور قالا حقاف آيت مير 25) كدان كے تحصروں كے سوا كچھ نظرى تيا تھا ۔

سكون كى تعريف:

تغسير بيضاوي (م) <u>سُۇر</u> ۋالتىغىز ۋ rra Zina اورفرمايا: "وَلَهُ ما سَكَنَ فِي اللَّيْلِ وَالتَّهارِ " (سورة لا تعام أبع مدر 13) اور جو تلوق رات اوردن میں بستی ہے سب ای کی ہے۔ "ولِتَسْكُنُوا فِيهِ" (سور تيونس آيت مر 67) تا کہ اس میں آرام کرو۔ تو پہلے معنی یعنی سکون سے (فعل متعدی) سکندہ استعال ہوتا ہے جس کے معنی کسی کو تسکین دینے یاساکن کرنے کے ہیں اور اگر معنی سکونت مراد ہوتوا سکنند کہاجا تا ہے۔ چنانچ قرآن میں ب: " رَبَّنا إِنِي ٱسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي " (سورة براهيد آيت نمدر 37) اب پروردگار میں نے اپنی اولا دلا بسائی ہے۔ " ٱسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنُتُمُ مِنْ وُجُدٍ كُمْ " (سورة الطلاق آيت نمر 6) عورتوں کودہاں رکھو جہاں خودر ہے ہوا پنی طاقت بھر۔ زوج كالمعنى : (زوج) الزوج (Pair) جن حیوانات میں نراور مادہ پایا جاتا ہے ان میں سے ہرایک دوس نے کاذوج کہلاتا ہے یعنی نراور مادہ دونوں میں سے ہر ایک پراس کا اطلاق ہوتا ہے۔ حیوانات کے علاوہ دوسری اشیاء میں جفت کو زوج کہا جاتا ہے جیسے موزے اور جوتے وغیرہ پھر اس چیز کوجود وسری کی مماثل یا مقابل ہونے کی حیثیت سے اس سے مقتر ن ہودہ اس کاذوج کہلاتی ہے۔ قرآن میں ہے: " نَجْعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ النَّ كَرَوَ الْأُنَثِي " (سورةالقيامة آيت مرد 39) اور ( آخرکار )اس کی دوشتمیں کیں (یعنی ) مرداور عورت۔ "وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ " (سودةالمقرة آيت نمبر 35) اور تیری بی بی جنت میں رہو۔ اور بیوی کوزوجة (تا کے ساتھ) کہناعا می لغت ہے اس کی جمع زوجات آتی ہے شاعرنے کہا ہے فبہ کا بناتی شجو ہوتی وزوجتیتو میری بیوی اور پٹیاں تم سے رونے لگیں۔اور زوج کی جمع ازواج آتی ہے چنانچہ قرآن میں ہے: " هُجُرو آزواجُهُحُر " (سورةنت آيت معر 56) وہ اور ان کے جوڑے اور آیت: " احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَآزُواجَهُمُ " (سور قالصافات آيت مر 22) جولوگ ( د نیامیں ) نافر مانیاں کرتے رہے ہیں ان کواوران کے ساتھیوں کو ( ایک جگہ ) اکٹھا کرو۔

تغسير بيضاوى (٧٧) Jag rr. Sand *سُوْرَ قَ*الْبَعَرَ قُ میں ازواج سے ان کے دوسائقی مرادوں جو تعل میں ان کی افتد اکما کرتے سے اور آیت کر یہ: "إلى مَا مَتَّعْدًا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمُ " (سورة المجر أيت مرد 88) اس کی طرف جو مختلف قشم کے لوگوں کوہم نے ( دنیا دی سامان ) دے رکھے ہیں۔اشاہ داقران یعنی ایک ددسرے سے ملت صلت لوگ مرادين اورآيت: " سُبُحانَ الَّذِي حَلَقَ الْأَزُواجَ " (سودة لِسَ آيسه مهر <sup>36</sup>) پاک ہےدہ ذات جس نے (ہر قشم کی) چیزیں پیدا کیں۔ نیز: " وَمِنْ كُلِّ شَيْءٍ خَلَقْنَا زَوْجَيْنِ " (سور قالذاريات آيت مرد 49) اور تمام چیزی ہم نے دوشتم کی بنائیں۔ میں اس بات پر تعبیہ کی ہے۔ کہ تمام چیزیں جو ہر ہوں یا عرض مادہ وصورت سے مرکب ہیں اور ہر چیز اپنی ہیئت ترکیبی کے لحاظ سے بتار بن بے کہا سے سی نے بتایا ہے اور اس کے لئے صافع (بنانے والا) کا ہونا ضروری ہے نیز تنبید کی ہے کہذات ٰ باری تعالیٰ ہی فرد مطلق ہے اور اس (خلقنا زوجین) لفظ سے دامنے ہوتا ہے کہ روئے عالم کی تمام چیزیں زوج ہیں اس حیثیت ے کان میں سے مرایک چیز کی ہم مثل یا مقابل پائی جاتی ہے یا یہ کہ اس میں ترکیب پائی جاتی ہے بلکة فس ترکیب سے توکوئی چیز بھی منف سیس ہے۔ پھر جرچیز کوز وجین کہنے سے اس بات پر تنبیہ کر نامقصود ہے کہ اگر کسی چیز کی ضد یا مثل نہیں ہے تو وہ کم ار کم جو ہراور عرض سے ضرور مرکب بے لہذا ہر چیزا بنی این جگہ پرز وجین بے۔اور آیت " أَزْوَاجًا مِنْ نْباتٍ شَتْى " (سورةظه آيت مرد 53) المرح طرح كافتلف دوئيدكيان -میں از واج سے مختلف انواع مراد <del>ب</del>ین جوایک دوسری سے ملتی جلتی ہوں اور یہی معنی آیت: "مِنْ كُلِّ زَوْجٍ كَرِيْجٍ " (سورةللمان آيت ممر 10) ہر شم کی عمدہ چیزیں (اگائمیں)۔ اور آيت كريمة: "ممانية أرواج" (سورقالانعام آيس مر 143) (نرادر مادہ) آ تھ شم کے پیدا کتے ہیں۔ م مرادين اورآيت كريمه: " وَكُنْتُمُ أَزُواجاً ثَلاثَةً " (سورةالواقعة آيت مرر) میں از واج کے معنی ہیں قرناء لیعنی امثال ونظائر لیعنی تم تین گروہ ہو جوایک دوس بے کے قرین ہو چنانچہ اس کے بعد اصحاب الميمنة بال كانفيل بانفر مانى ب- اورا يت كريمه: · • وَإِذَا النَّفُوسُ زُوِّجَتُ " (سور قالتكوير آيت مرر 7)

تفسير بيضاوى (س) منتخ ١٣٦ ٢ سُوْرَةُ الْبَطَرَةُ Sto. ادرجب لوگ باہم ملادیئے جائی کے میں بعض نے ذوجت کے بیمتنی بیان کتے ہیں کہ ہر پیرد کارکواس پیشوا کے ساتھ جنت يادوز في المعاكرد ياجايكا معيما كدا يت: " احْشُرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزُواجَهُمُ " (سورةالصافاك آيت مر22) میں مذکور ہوچکا ہےاور کبعض نے آیت کے معنی سیر کئے ہیں کہ اس روز روحوں کوان کے جسموں کے ساتھ ملا دیا جائیگا جیسا كرآيت "يا أَيَّتُهَا التَّفُسُ الْمُطْمَئِنَةُ ارْجِعى إلى رَبِّكِ راضِيَةً مَرْضِيَّةً "(سورة الغجر آيس مرد 22-28) اے اطمینان پانے والی جان اپنے رب کی طرف لوٹ آ۔ تواس سے راضی اور وہ تجھ سے راضی۔ میں بعض نے ربک کے معنی صاحبک یعنی بدن ہی کتے ہیں اور بعض کے نزدیک زوجت سے مرادبہ ہے کہ نفوں کوان کے اعمال کے ساتھ جن کردیا جائیگا جیسا کہ آیت کریمہ: " يَوْمَر تَجِنُ كُلُّ نَفْسٍ ما عَمِلَتْ مِنْ خَبْرٍ مُحْضَر أَوَما عَمِبَت مِنْ سُوءٍ " (سور قال عران آيت مهر 30) جب كه مرحص ايخ اليحصادر بر علوں كواب سامنے حاضر اور موجود بائے گا۔ مي بھى اس معنى كى طرف اشارە يا ياجا تا بادرآيت كريمه: " وَزَوْجُنا هُمْ بِحُورٍ عِينٍ " (سورةالدخان آيت مدر 54) اورہم انہیں حورعین کا ساتھی بنادیں گے۔ میں زوجنا کے معنی باہم ساتھی اورر فیق بنا دینا ہیں یہی وجہ ہے کہ قر آن نے جہاں بھی حور کے ساتھاں قعل (ذوجنا) کا ذکر کیا ہے دہاں اس کے بعد باءلائی گئی ہے جس کے معنی سیویں کہ حوروں کے ساتھ محض رفافت ہوگی جنسی میل جول اور از داجی تعلقات نہیں ہوں کے کیونکہ اگر بیہ نمہوم مراد ہوتا تو قرآن بہ حود کی بجائے زوجناهم حورا كہتا جيا كەزوجتدامر عكامحاور و يعنى ميں في اس عورت ساس كا نكاح كرديا-اكل كالغوى ومجازى معنى: (To eat, To Suffer)الاكل(الحل) کے معنی کھانا تناول کرنے کے ہیں اور مجاز <mark>ا</mark>ا کلت النار الحطب کا محاورہ بھی استعال ہوتا ہے یعنی آگنے ایند صن کوجلا ڈالا-اورجو چیز بھی کھائی جاتے اسے اکل بضم کاف وسکونا کہاجا تا ہے ارشاد ہے، "أكلها داده ( سورة الرعد المت نبر 35) أس بح يحل بميشد قائم رسين وال يس تحقيق لفطِرغد: (زغد)رغا

تفسير بيضاوى (١٠٠٠) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ ادرغیدا۔آسودہ زندگی قرآن میں ہے: " وَكُلا مِنْها رَغَالاً "(سودة البغرة يسامير 35) اوراس میں سے تم دونوں بافراغت کھاؤ۔ " يَأْتِيها رِزْقُها رَغَدا أَمِنْ كُلِّ مَكانٍ " (سودة المعل آيت ممبر ١١2) ہرطرف سے ان کارزق بافراغت ان کے پاس چلا آتا تھا۔ ادغدالقوم آرام راحت مي بسركرنا-ادغد ماشيتة اس سايخ مويش چراگاه مي آزاد چوژ ديئے-ان ميں اول ليعنى ادغد القوم جدب واجدب كىطرح لازم ہے اور دوسراليعنى ادغد ماشية مادخل كى طرح متعدى ہے۔ مرغاد کے کہتے ہیں؟: المر غاد ایک قسم کا کھانا جو دودھ میں خرما دغیرہ ڈال کربنایا جاتا ہے اور دافر ہونے کی وجہ سے زندگی کی آسودگی پر ولالت كرتا تحابه حيث كااستعال: (حىث) حيث ( پیظرف مکان مبنی برضم ہے ) ادر مکان مبہم کے لئے آتا ہے جس کی مابعد کے جملہ سے تشریح ہوتی ہے۔ چنانچے قر آن میں ہے: " وَحَيْثُ ما كُنتُمُ " (سورة البقرة آيت مبر 144) اورتم جهال ہوا کرو۔ لفظقرب كي تحقيق: (Near) (القرب (Near) القرب والبعد بيددنوں أيك دوس كے مقابلہ ميں استعال ہوتے ہيں محاورہ ہے: قربت منداقرب وقربته اقربه قربا قربانا تحسى كقريب جانا اورمكان زمان بسي تعلق مرتبه حفاظت اورقدرت سب ے متعلق استعال ، وتاب چنانچ قرب مکانی کے متعلق فرمایا: "وَلا تَقْرَبا هذِي الشَّجَرَةُ" (سور 8 البقر 8 آيت مبر 35) مگراس پیڑ کے پاس نہ جانا کہ حد سے بڑھنے دالوں میں ہوجا دیگے۔ " وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيْمِر " (سورة الانعام آيت مبر 152)

٢

nups.//arc παισπα 11 V **M** 

تفسیر بیضاوی (س) مند ۲۳۳ **شۇرڭالېغ**رگ بہت وومحتوں والی مجکر۔ هذا الوادی اشجو من ذالک اس وادی میں اس سے زیادہ ورخت بیں۔ الشجار والمشاجرة والتشاجر بابم جمكرنا اورامحتلاف كرنا قرآن ميسب " فيها متجور بينة في " (سورة النساءة يت نمبر 65) الي تنازعات ش-شجرنی عند بھے اس سے جنگڑ اکر کے دور ہٹادیا یا روک دیا ،حدیث شریف میں ہے۔ فان اشتجروا فالسلطان ولى من لا ولى له ا گر نتازع ہوجائے توجس محدرت کا ولی نہ ہو بادشاہ اس کا ولی ہے الشب جار۔ ہودہ کی ککڑی چھوٹی پاکس۔ مشجر کے کہتے ہیں؟: المشجر لکڑی کااسٹینڈجس پر کپڑےرکھ یا پھیلائے جاتے ہیں۔شجرہ بالومحات نیز ہ مارالیتن نیز ہ مارکراس میں چیوڑ دیا۔ ایک عجیب دغریب درخت: سبع سنایل میں ہے بنمرود کے دردازے پرایک درخت تھاجس کا سامیہ بالکل ندتھا۔جب ایک محف اس کے پنچے آتا اس کے لائق سامیہ ہوجاتا، دوسرا آتا تو دو کے لائق ہوجاتا۔ غرض ایک لاکھ تک آ دمی اس کے سامید میں رہ سکتے اور جہاں ایک لاکھ مبارك درخت: قرآن مجید میں مبارک در دست سے مراد "ذیبتون"کا درخت ب-طوفان نوح علیہ السلام کے بعد بدسب سے پہلا درخت ب جوز من يرأكا اورسب سے يہلے جہاں أكا وہ كو وطور ب جہال حضرت موئ عليه السلام خدا سے ہم كلام ہوئے۔ زیتون کے درخت کی عمر بہت زیادہ ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ جض عالموں نے فرمایا ہے کہ تین ہزار برس تک بیدرخت باتی رہتا ظلم كالغوى معنى: (ظلم) الظلم (Cruelty, Tyranny) ابل لغت اورا کثر علاء کے نزد یک ظلم کے معنی ہیں کسی چیز کو اس کے خصوص مقام پر ندر کھنا خواہ کمی زیادتی کر کے یا اس اس کی صحیح وقت یا اصلی جگہ ہے ہٹا کر۔ ظلم کی اقسام: بعض حكماء في كباب كظلم تين فسم پر ب-

سورة البقرة تغسير بيضاوي (س) (1) پېلى قتىم: ووظلم جوانسان اللدتعالى يحساته كرتاب اس كىسب س برع تسم كفروشرك اورنغاق ب- چنانچ فرمايا. "إِنَّ البِيرَ فَ لَظُلُم عَظِيم " (مور المان آيت بمر 13) بیشک شرک بزاظلم ہے۔ (2)دوسرى قشم: دوسری فتسم کاظلم وہ ہے جوانسان ایک دوسرے پر کرتا ہے۔ چنانچەآيت كريمہ: " وَجَزَوُا سَيِّنَةٍ سَيِّنَةٌ مِّثُلُهَهُ فَنَنْ عَفَا وَٱصْلَحَ فَأَجُرُ لا عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِيدُنَ" اور برائی کا بدلہ ای کی برابر برائی ہے، توجس نے معاف کیا ادر کا مسنوارا تو اس کا اجراللہ پر ہے بیٹک وہ دوست منہی*ں رکھت*ا ظالموں کو۔ می ظالمین سے ای تشم کے لوگ مرادیں . (3) تيسري قشم: تيسرى تشم كاظلم دە ب جوايك انسان خودا بي نفس بركرتا ہے-چنانچای معنی میں فرمایا: " فَي بَهُم ظالِم لِنَفْسِه " (مورة فاطرآ يت نبر 32) تو کچھان میں سے اپنے آپ پر ظلم کرتے ہیں۔ کایت: ہیں کہ کسی ملک میں ایک ظالم ومغرور با دشاہ رہا کرتا تھا۔ اس نے ایک عظیم الشان محل بنوایا اور اس کی تعمیر پر کافی مال خرج کیا ، جب تعمیر کمل ہو پکی تو اس نے ارادہ کیا کہ میں سارے محل کا دورہ کروں اور دیکھوں کہ بیہ میری خواہش کے مطابق بنا ہے یا نہیں۔ چنانچہ با دشاہ نے اپنے چند ساہیوں کوساتھ لیا اور کل کود کیمنے چل پڑا۔ اندر سے دیکھنے کے بعد اس نے محل کے بیرونی حصوں کو دیکھنا شروع کیا اورک کے اردگر دیچکر لگانے لگا۔ایک جگہ بنج کروہ رک گیا اورایک جمونپڑ کی کی طرف اشارہ کرتے ہوئے یو چھا: ر ہمار ہے کہ کے ساتھ جھو نیز ک کس نے بنائی ہے؟



سپاہیوں نے جواب دیا: چیرروزے یہاں ایک مسلمان بور حی مورت آئی ہے، اس نے بیچھونپڑی بنائی ہے اورد داس یم اللہ مز وجل کی عبادت کرتی ہے۔

جب بادشاہ نے بیستا تو بڑے مغروراندا عداز میں بولا: اس غریب بڑھیا کو بیر آت کیے ہوئی کہ ہمار یے کل کے قریب مجمونیڑ کی بتائے ، اس تجمونیڑ کی کوفور اگر ادور تھم پاتے ہی سپاہی جمونیڑ کی کی طرف بڑھے، بڑھیا اس دفت دہاں موجود نتھی۔ سپائیوں نے آن کی آن میں اس غریب بڑھیا کی جمونیڑ کی کو ملیا میٹ کر دیا۔ بادشاہ جمونیڑ کی کر دانے کے بعد اپنے ددستوں کے جمراہ اپنے نے کل میں چلا گیا۔

> جب بڑھیادا پس آئی توایتی ٹوٹی ہوئی جمونپڑ ک کود کھے کر بڑی تمکین ہوئی ادرلوگوں ہے پو چھا: میں بتہ بندا پر کمیں بنائی ڈیپ انک

میری جمونیزی س نے کرائی ہے۔لوگوں نے بتایا: انجی کچھ دیر قبل بادشاہ آیا تھا، ای نے تمہاری جمونیزی کردائی ہے۔ بیری کربڑ حمیا بہت عمکین ہوئی اور آسان کی طرف نظرا تھا کر اللہ عز وجل کی بارگاہ میں یوں عرض گز ارہوئی:

اے میرے پاک پروردگار عزوجل اجس دقت میری جمونپڑی تو ڑی جارتی تقمی، میں موجود بنتی لیکن میرے دحیم دکریم پرودگار عز وجل انتو ہر چیز دیکھتا ہے، تیری قدرت تو ہر شتے کو محیط ہے، میرے مولی عز دجل استیرے ہوتے ہوئے تیری ایک عاجز بندی کی جمونپڑی تو ڑ دی گئی۔

اللہ مزوج کی بارگاہ میں اس بڑھیا کی آہ وزاری اور دعام تبول ہوئی۔اللہ مزوجل نے حضرت سید ناجرائیل علیہ السلام کو تحکم دیا کہ اس پورے کل کو بادشاہ اور اس کے سپاہیوں سمیت تباہ وہر باد کر دے۔ یحکم پاتے ہی حضرت سیّد ناجرائیل علیہ السلام زمین پرتشریف لائے اور سارے کل کو اس طالم بادشاہ اور اس کے سپاہیوں سمیت زمین ہوں کردیا۔ توٹ : لفظِ آدم، جنت ، شکی اور لاکی تحقیق کر رچکی ہے۔

[سورة البقرة (2) : آية 36]

فَأَزَلَّهُمَا الشَّيُطانُ عَنْها فَأَخُرَجَهُما مِتَا كَانَا فِيهِ وَقُلْنَا الْمِيطُوا بَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَلُوً وَلَكُمُ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَرُّ وَمَتاعُ إلى حِدْنِ (<sup>36</sup>) "توشيطان في جنت سائيس لغرش دى اور جهال ربّ متصوبال سائيس الكرديا اور جم في ما يا ينج

اترو، آلی می ایک تمهاراددمر ب کادشمن ادر تمهین ایک دفت تک زمین می شهر ناادر برتناب '۔

فَازَلَهُهَا الشَّيُطانُ عَنْها أصلا زلتهما عن الشجرة وحملهما على الزلة بسببها، ونظير »عن« هذه في قوله

تفسير بيضاوى (درى) درماند 2 ۲۳

تعالى وَما فَعَلَتُهُ عَنُ أَمَرِى. أو أزلهما عن الجدة بمعنى أذهبهما، ويعضدة قراءة حزة »فأزالهما « وهما متقاربان فى المعنى، غير أن أزل يقتضى عثرة مع الزوال، وإزلاله قوله: هَلُ أَكُلُّكَ عَلى شَجَرَةِ الْخُلُبِوَمُلُكِ لاَ يَبْلى وقوله: مَا تَهَا كُما رَبُّكُما عَنْ هذِهِ الشَّجَرَةِ إلَّا أَنَ تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوُ تَكُونا مِنَ الْخَالِبِينَ ومقاسمته إياها بقوله: إلى لَكُما لَينَ التَّاصِينِ، واختلف فى أنه تمثل لهما فقاولهما بذلك، أو ألقاة إليهما على طريق التَاصِين، واختلف فى أنه تمثل لهما فقاولهما بذلك، أو ألقاة إليهما على طريق فقيل: إنه منع من الدخول على جهة التكرمة كما كان يدخل مع الملائكة، ولم يمنع أن يدخل للوسوسة، وأنه كيف توصل إلى إزلالهما بعد ما قيل له: فَاخُرُ جُمِنها فَاتَكَ رَجَيَمٌ.

وقيل: قام عند الباب فناداهما. وقيل: تمثل بصورة دابة فدخلُ ولم تعرفه الخزنة. وقيل: دخل في فم الحية

حتى دخلت به. وقيل: أرسل بعض أتباعه فأزلهما، والعلم عندالله سجانه وتعالى. فَاَخُرَجَهُما عِتَا كَانَافِيهِ أَى من الكرامة والنعيم.

وَقُلُنَا الْمَبِطُوا خطاب لآدم عليه الصلاة والسلام وحواء لقوله سجانه وتعالى: قالَ الْمَبِطا مِنُها جَمِيعاً. وجمع الضبير لأنهبا أصلا الجنس فكأنهبا الإنس كلهم. أو هما وإبليس أخرج منها ثانيا بعد ما كان يدخلها للوسوسة، أو دخلها مسارقة أو من السباء.

بَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَدُوَّ حال استغنى فيها عن الواو بالضمير، والمعنى متعادين يبغى بعضكم على بعض بتضليله.

> وَلَكُمْ فِي الْآرُضِ مُسْتَقَرُّ موضع استقرار، أو استقرارٍ. وَمَتَاعٌ مَتَع. إلى حِينٍ يري به وقت الموت أو القيامة

> > ترجمه:

Les 1

توابلیس (شیطان) نے براہیختہ کیا اور اس درخت کے سبب ان دونوں سے لغزش کروادی۔ "عنہا" سے پہلے "عن"۔ اپنے حقیقی معنیٰ میں استعال نہیں ہور ہا بلکہ بمعنی سبب ہے۔اور عربی میں بیسب کے معنیٰ میں استعال ہوتا رہا ہے جیسا کہ فرمانِ بارى تعالى،

ومافعلتهعن امري





کہ تواس سے لکل جا کیونکہ تو دھتکارہ جاچکا ہے۔ تواس اشکال کا جواب ہیہ ہے کہ اس کو جنت میں عزمت داختر ام کے ساتھ داخل ہونے سے منع کو کہا تھا جس کر تی وہ پہلے فرشتوں کے ساتھ مل کر جنت میں داخل ہوا تھا اور دسوسہ اندازی کے لئے داخل ہونے سے منع ہیں کو کہا تھا ہے کہ مرحد ہے حوّاعلیجا السلام کو آزمایا جا سکے۔

نوٹ: مذکورہ بالاتمام چیز وں کے باوجود حقیقت کاعلم اللہ کریم کے پاس ہے کہ اس نے کیسے دوسہ ڈالا، کیدنگ ماں پر کوئی نص قطعی نہیں ہے۔ البتہ ہمیں یہ یقین ہے کہ ان دونوں کو جنت سے لکا لیے کا سبب وہی تعمین تعاریس پرنس تعلق والات کرتی ہے جو مندر جہ ذیل ہے،

- فاخر جھہا مما کانا فیہ یعن جس جنت اور کرامت میں وہ لطف اندوز ہور ہے تھے اس سے اس نے ان دونوں کو نگال دیا۔
  - قلنا اهبطوا...

یہاں میذ خطاب حضرت آ دم اور حضرت حقاطیم السلام دونوں کو ہے کیونکہ دوسرے مقام پر اللہ کریم نے ان دونوں کو شنیہ کے صیغہ کے ساتھ خطاب فرمایا ہے" قال اهبطا منھا جمیعا "کہ دونوں اس سے استی کل جا کا توجع کا صیغہ ذکر کرنے کی وجہ میہ ہے کہ حضرت آ دم وحقاطیم السلام کے واسطہ سے تمام ذریت آ دم کو جنت سے نظنے کا عظم دیا تیا ہے کیونکہ دونی لوری جنس کی اصل ہیں تو گویا وہ ی تمام کے تمام انسان ہیں ، یا اس سے مراد حضرت آ دم کو جنت سے نظنے کا عظم دیا تیا ہے کیونکہ وہ کا حیفہ نے کہ کر عظم میں داخل ہونے کی وجہ میہ ہے کہ وہ وہ وسو سہ ڈالنے کے لئے جنت میں داخل ہوا تھا یا چیکے چیکے اندرداخل ہو تیا تھا تھا تہ وہ کی تعام دیا تھا ہو کہ ہوتی ہے کہ حضرت آ دم وجن میں میں میں میں میں دو اور المیں تعلق کا تعلق روبارہ نظنے کا تعلم دیا تر ہو اس سے مراد میں بیا اس سے مراد حضرت آ دم ، حضرت حوااور اہلیس تعنوں ہیں اور اہلیس ک

بعض کم لبعض علو ... یہ جملہ "اهبطوا "میں ضمیر مرفوع متصل سے حال ہے۔ حال اور ذوالحال کے در میان رابطہ بھی داؤہوتی ہے بھی ضمیر اور کبھی دونوں ہوتے ہیں گر یہاں صرف ضمیر رابطہ کانی ہے اور دہ "کم "ضمیر ہے، معنی یہ ہوگا کہ اس حال میں تم ایک دوسر کے دشمن ہو گے اور ایک دوسر نے کو گراہ کرنے کی کوشش کرتے رہو گے۔ آیت کر ہیہ میں ستقر کا لفظ یا تو ظرف مکان کے معنی میں ہے لیے موضع استقر ار یا بمعنی استقر ارمصدر میں ہے۔ متائ کا معنی لفظ اندوز ہونا ہے، اور "کہ معنی موت کا وقت میں ہے لیے موضع استقر ار یا بمعنی استقر ارمصدر میں ہے۔ متائ کا معنی لفظ اندوز ہونا ہے، اور "حدیث اللہ کی موت کا وقت یا قیامت ہے۔ تو معنی یہ ہوگا کہ زمیں میں تمہار نے تصر نے کہ جگہ یا تھ ہر نا اور اللہ کرنے کی نعتوں سے لف اندوز ہونا موت کے الز لہ کی تحقیق:

(Earth Quake) (زلل) الزلة (ض)

تفسير بيضاوى (رى) 🔰 كَمْ يَعْمَدُ مَ ٢ مَ يَحْجَ سورة البعرة ے اصل معنی بلاقصد کے قدم بھسل جانے کے بیں کہا جا تا ہے: ذلت دجل تذل اور پیسلنے کی جگہ کوز لہ کہا جاتا ہے نیز جو کناہ بلا تصد سرز دہوجائے اسے بھی بطور تشبیہ ذلق سے تعبیر کیا جاتا ہے۔چنانچ قرآن میں ہے۔ "فَإِنَّ زَلَلْتُهُمُ " (سورةالبغرة آيت مرد 209) اگرتم لغزش کھاجاؤ۔ " فَأَزَلَّهُمَّا الشَّيْطَانُ " (سورة البقرة لَبِت مير 36) ائریں شیطان نے پیسلادیا۔ استزلداستنفعال کی کو پھسلانے کا قصد دارا دہ کرنا اور آیت کریمہ: " إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطَانُ " (سورة العران آيد مرد 155) شیطان نے انہیں پھسلادیا۔ کے معنی پیر ہیں کہ شیطان انہیں آ ہت ہا ہت پھیلانے کی کوشش کرتا رہائتی کہ وہ پھیل گئے کیونکہ جب انسان صغائر میں ب پرواہی سے کام لیتا ہے وہ شیطان کے تسلط کے لئے راستہ ہموار کرتا ہے۔ حديث ياك: حديث مراج من أُزِلَت إليه نعمة فليشكرها كدج بلاطلب نعمت مل جائ اس منعم كاشكر كزار مونا چابيئ -جس س مفهوم موتاب كدجب بلا قصد نعمت حاصل ہونے پرشکر گزاری لازم ہےتو جواحسان کسی کے تصدادرارادہ سے ہواس کاشکر بیادا کر ناضروری ہے۔ التزلزل كالمعنى: التذلذل اس كم عنى اضطراب كي بي اوراس مي تكر ارتروف تكر ارمعنى يردال في آن مي ب: "إذا زُلُزِلَتِ الْآرضُ زِلُز المها" (سورةالزلزلة آبت مبر 1) جب زمین بڑے زورے ہلائی جائے گی۔ "إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَىء عَظِيمٌ " (سورة الحج آيس مرد 1) بېټک قيامت کازلزله برک (سخت)مصيبت ہوگی۔ " وَزُلْ لُوازِلُوا إِلُوا الْسَلِيكِ أَ" (سور قالا حزاب آيس ممرد 1) ادرخوب تحتى تصحب جفنجوز ے گئے۔

| 36                     | ۺۅٞڗڰ۫ٵڵؠٙۼڗۊۜ           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | تفسيربيضاوي(س)                                 |                 |
|------------------------|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------|-----------------|
|                        |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                | لفظخرج          |
|                        |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ) <del>خر</del> ج ۔ (ن)                        |                 |
| ، مو باکونی شهر یا     | ں سے کہ وہ قرار گاہ مکان | الت سے ظاہر ہونے کے ہیں۔ عام اس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | کے متنی کی کے اپنی قرار گاہ یا حا              | خروجا           |
|                        | يں ب؛                    | رجيه کى بنا پراسےلاحق ہوئى ہو۔قرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | لوكى حالت نغسانى هوجواسباب خاه                 | کپژ اہواور یا   |
|                        | •                        | ررةالقصص آيت مبر 21)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ةَ مِنْها حاثِفاً يَتَرَقَّبُ " (س             | " تخريد         |
|                        |                          | تح کرد یکھیں کیا ہوتا ہے۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ں سے ڈرتے نگل کھڑے ہونے                        | موتیٰ وہا       |
|                        |                          | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | . ی مفتل تحقیق:                                | لغظهبوط         |
|                        |                          | (To Alight, To Get                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ل)الهبوط (ض) (t Down                           | (ېبط            |
| ، گر پڑتا ہے اور       | ا کہ پتھر بلندی سے پنچ   | ا کی حالت میں <u>نی</u> چ اتر آنا کے ہیں جیسا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | کسی چیز کے قہرالیعن بےاختیاری                  | کے معنی<br>پینی |
| <u>ہے جیسے اتا میں</u> | ونو لطرح استعال ہوتا     | في الى چيز هبط نعل لازم اور متعدى د                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | لہاء)میغہ صغت ہے یعنی ینچ کر                   | الهبوط (بقخ     |
| •                      |                          | ·. ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | رآن میں ہے:                                    | ينج اتارد يارق  |
| • `                    | · · ·                    | اللَّهُ ** (سورةالبقرةآيت ميز 74)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | مِنْهَالَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَةِ            | واتًا           |
|                        | e .                      | تد کے ڈریے کر پڑتے ہیں۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | پھرایسے بھی (ہوتے ہیں)جواں                     | أوربغض          |
| فظانزال،الا            | كابہلو پاياجا تاب بخلاف  | عاتا ہےتو اس میں استخفاف اور حقارت ک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الفظ جبوط انسان کے لئے بولا -                  | اورجپ           |
| ابارش وغيره ادر        |                          | ب پر باشرف چیز وں کے لئے استعال کیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                |                 |
| -                      | پەفرمايا:                | موہاں لفظ هبوط استعال کیا ہے چنانچ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                                                |                 |
|                        |                          | عَلُوٌ "(سورقالبقرة آيت نمير 36)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                                                |                 |
|                        |                          | · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | نے فرمایا یہ پیچا تر وآپس میں ایک تم<br>م      | •               |
|                        | (13)                     | تَحَكَرَ فِيها " (سورة الأعراف آيت ممهر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                                                |                 |
|                        |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ے اُتر جا تی پیش پنچا کہ یہار<br>میں           | •               |
|                        |                          | تَحْر " (سورةالبقرةآيت مير 61)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                                | · ·             |
|                        |                          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | میں اتر ود ہاں خمہیں طے <b>کا</b> جوتم۔<br>بیس |                 |
| •                      |                          | ۔ ظاہر ہوتا ہے کیونکہ اس کے مابعد کی آ<br>م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | - · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |                 |
| •                      | لبقر8آيت أمير 61)        | نَةُ وَبِأَوْ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ " (سور ال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | ت عَلَيْهِمُ اللَّيْلَةَ وَالْمَسَكَ           | "وَطُبِرٍ بَ    |
|                        | https://arch             | for more books click on the long of the lo | haibhasanattari                                |                 |

.

Jac Tun Land تفسيربيضاوى (س) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ ادران پرمقرر کردی گنی خواری اور نا داری اورخدا کے خضب میں لوٹے۔ نیز قر آن مجید میں ہے، " قُلُنا الْهُبِطُوا مِنْها بَحِيعًا " (سور قالبقر قابس مدر 38) ہم نے فرمایاتم سب جنت سے اتر جا ؤ۔ محاوره: محاوره ب هيط المرض لهم العليل بجارين اس كروشت كوم كرديا يعنى لاغركرديا اور الهبط ادنث دغيره كوكت بي جوغذ اکے ناقص اور مالک کی بے اعتنائی کی وجہ سے لاغر ہوجائے۔ لفظ بعض كالمعنى: (ب عض) بعض الشرى (Certain, some, Many) ہر چیز کے پچھ حصہ کو کہتے ہیں اور بیکل کے اعتبارے بولا جاتا ہے اس لیے کل کے بالمقاغل استعال ہوتا ہے جیے: بعضدوكلداس كى جمع ابعاض آتى بقرآن مي ب: "بَعُضُكُم لِبَعْضٍ عَلُوٌ " (سورةالبقرةآيت مر 36) آپس میں ایک تمہارا دوسر کا دشمن-عدة كي تعريف: (Enemy) (عدق) العالو (Enemy) ے معنی حد سے بڑھنے اور باہم ہم آہنگی نہ ہونا ہیں اگر اس کاتعلق دل کی کیفیت سے ہوتو ہے عداوۃ اور معاد اہ کہلاتی ہے ادرا گررفمآر سے ہوتوا سے عدوکہا جاتا ہے ادرا گرعدل وانصاف میں خلل اندازی کی صورت میں ہوتوا سے عدوان ادرعد وکہا جاتا بے قرآن میں ہے: " وَلَا تَسُبُّوا الَّذِينَ يَنْعُوْنَ مِنْ دُوْنِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهَ عَلُوًّا بِغَيْرِ عِلْمٍ " (سور ةالانعام آيت نمبر 108) اورانہیں گائی نہ دوجن کو دہ اللہ کے سوالو جتے ہیں کہ وہ اللہ کی شان میں بے اد کی کریں گے زیادتی اور جہالت ہے۔ ادر اگر اس کا تعلق کسی جگہ کے اجزاء کے ساتھ ہوتو اسے عدواء کہہ دیتے ہیں جیسے مکان ذوعدوء ناہموار مقام۔ چنانچہ معاداة باشتقاق بحساته كهاجاتا برجل عدووقو معدوادر بيداحد جمع دونوں محتطق استعال ہوتا ہے۔قرآن میں ب: التَعْضُكُمُ لِبَعْضٍ عَلُوً " (سور قطه آيت مراد 123) اب ہے تم ایک دوسرے کے دشمن ہو۔ https://archive.o

تغسير بيضاوى (رر)) سورة المقرة استقرّ كالمعنى ومفهوم:. استعر فلان قرار پکڑنے کا فصد کرنا اور بھی یہ بمعنی قرد (قرار پکڑنا) بھی آجاتا ہے جیسے استجاب بمتنی اجاب چنانچہ جئت کے متعلق فرمایا: "خَبْرُ مُسْتَقَرًا وَأَحْسَن مَقِيلًا " (سورقالفرقان آيت مير 24) محكا نامجى ببتر جوگا اور مقام استر احت تجىعمدہ ہوگا۔ اورجن ہم کے متعلق فرمایا: "ساًءَتْ مُسْتَقَوًا " (سورةالغرقان آيت مهر 66) اور دوزخ مغہر نے کی بہت بری جگہ ہے۔ اورآيت كريمه: "فَمُسْتَقَرُّ وَمُسْتَوْدَعُ " (سورةالانعام آيت مير 98) تمہاری لئے ایک تھم نے کی جگہ ہے اور ایک سپر دہونے گی۔ اس میں حضرت ابن مسعود رضی اللہ عند کے نز دیک مستقر سے مرادز مین میں تھہ تا ہے اور مستود ع سے مراد قبر میں ہیں۔حضرت ابن عباس رضی اللّٰدعنہ کا قول ہے کہ مستقد سے مرادتو زمین ہی ہے لیکن مستودع سے مرادد نیا ہے۔الحاصل ہروہ حالت جس سے انسان نتقل ہوجائے وہ مستقر تا مہیں ہوسکتا ہے۔ تتحقيق لفظِ متاع: (متع)المتوع(Profit,Benefit) ہروہ چیزجس ہے سی قشم کا نفع حاصل کیا جائے اسے متاع و متعد کہا جاتا ہے اس معنی کے لحاظ آیت کریہ: "وَلَبْنا فَتَجُوا مَتاعَهُمُ "(سورةيوسف آيت مهر 65) جب انہوں نے اپنا اسباب کھولا۔ میں غلہ کومتاع کہا ہے اور بعض نے غلہ کے تھلے یا بوریاں مراد لئے ہیں اور بیدونوں متاع میں داخل اور باہم متلا زم ہیں كيونكه غله بميشة تعيلون بن مين ذالاجا تاب-حين كامطلب: (جىن)الحين اس وت کو کہتے ہیں جس میں کوئی چیز پہنچ ادر حاصل ہو۔ بیظرف مبہم ہے اور اس کی تعین ہمیشہ مضاف الیہ سے ہوتی ہے https://archive.org/d aibhasanattari



سُوْرَقُالْبَغَرَةُ



" وَلا تَ حِدْنَ مَناصٍ " (سود مس آبد مرد) اوروه ربائی کاوفت ندتما۔ نوٹ : شیطان اور ارض کامعن گزرچکا ہے۔

جيے فرمايا:

## [سورة البقرة (2) : آية 37]

فَتَلَقَّى آدَمُر مِنْ رَبِّهٖ كَلِمَاتٍ فَتابَ عَلَيْدِ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ (37) ''پُم سِکُ لَےُ آدم نے اپنے رب سے پکھ کلی تو اللہ نے اس کی تو بہ قبول کی ، بیشک وہی ہے بہت تو بہ قبول کرنے والامہر بان' ۔

فَتَلَقَّى آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِماتٍ استقبلها بالاخان والقبول والعمل بها حين علمها. وقرأ ابن كثير بنصب آدَمُ ورفع الكلمات على أنها استقبلته وبلغته وهى قوله تعالى: رَبَّنا طَلَمُنا آنَفُسَنا الآية، وقيل: سجانك اللهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدك لآ إله إلاَّ أنت ظلمت نفسى فأعفر لى إنه لا يغفر الزنوب إلا أنت. وعن ابن عباس رضى الله تعالى عنهما قال: يا رب ألم' تخلقنى بيدك، قال: بلى، قال: يا رب ألم تنفخ فى الروح من روحك، قال: بلى، قال: يا رب ألم تسبق رحمتك غضبك، قال: بلى، قال: ألم تنفح فى تسكنى جنتك، قال: بلى، قال: يا رب إن تبت وأصلحت أراجى أنت إلى الجنة قال: نعم. وأصل الكلمة:

الكلم، وهو التأثير المدرك بإحدى الحاستين السبع والبصر كالكلام والجراحة والحركة.

فَتابَ عَلَيْهِ رجع عليه بالرحمة وقبول التوبة، وإنما رتبه بالفاء على تلقى الكلمات لتضمنه معنى التوبة: وهو الإعتراف بالذنب والندم عليه والعزم على أن لا يعود إليه. وأكتفى بذكر آدم لأن حواء كانت تبعًا له فى الحكم ولذلك طوى ذكر النساء فى أكثر القرآن والسنن.

إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرجاع على عبادة بالمغفرة أو الذي يكثر إعانتهم على التوبة. وأصل التوبة:

تفسير بيضاوى (ررى) بي تفسير بيضاوى (ررى) بي تحقيق من المعصية، وإذا وصف بها البارى تعالى المعصية، وإذا وصف بها البارى تعالى

أريد بها الرجوع عن العقوبة إلى المعفرة. الرَّحِيمُ المبالغ في الرحمة، وفي الجمع بين الوصفين، وعد للتأثب بالإحسان مع العفو. جمه:

فتلقی میں فا تعقیبیہ ہے اور تلقی کامعنی ہے کہ کس اور قبول کرنے کے لئے کسی چیز کو حاصل کرنا تو معنی بیہ وگا کہ جب حضرت آ دم علیہ السلام نے اپنے رب تعالی سے کلمات سکھے تو ان کو عملی جامہ پہنا یا اور آئیں قبول کرلیا۔علامہ ابن کثیر نے لفظ آ دم کو منصوب پڑ ها ہے اور "کلمات "کور فع دیا ہے تو معنی بیہ وگا کہ وہ کلمات حضرت آ دم علیہ السلام تک پنچ اور انہوں نے آپ علیہ السلام کا استقبال کیا۔ وہ کلمات کو ن سے تھے، اس کے متعلق امام بیضا وی اوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ نے مندر جد ذیل تین اقوال ذکر کتے ہیں۔

1\_کلمابت۔۔۔مراد

رَبَّنا ظَلَمُنا أَنْفُسَنا وان لَم تغفرلنا وتر حمنالنكونن من الخسرين ـ 2-بِعض كِزديك بيكمات كَمائ كَخ،

سجانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدّك ولااله الّا انت ظلمت نفسي فأغفرلي انّه لا يغفر الذنوب الاانت.

3- حضرت ابن عباس رضی اللدعنہ سے روایت ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام فے عرض کیا اے میرے پر وردگار کیا تونے مجھے اپنی قدرت کے ہاتھ سے پیدانہیں فرمایا تو اللہ کریم نے فرمایا کیوں نہیں۔ پھرعرض کی اے میرے رب کیا تونے میرے اندرا پتی فاص روح نہیں پھونگی ، اللہ کریم نے ارشاد فرمایا کیوں نہیں ، عرض کیا اگر میں توبہ کرلوں اور اصلاح کرلوں تو کیا تو مجھے اندرا پتی خاص روح نہیں پھونگی ، اللہ کریم نے ارشاد فرمایا کیوں نہیں ، عرض کیا اگر میں توبہ کرلوں اور اصلاح کرلوں تو کی تو میں دوبارہ میں تو جھے دوبارہ بنی خاص روح نہیں پھونگی ، اللہ کریم نے ارشاد فرمایا کیوں نہیں ، عرض کیا اگر میں توبہ کرلوں اور اصلاح کرلوں تو کیا تو محصد دوبارہ میں تو بھر کرلوں اور اصلاح کرلوں تو کیا تو بھی دوبارہ جنت میں لوٹاد ہے کا دوبارہ جند میں دوبارہ کر کی میں تو کی تو کی دوبارہ جند میں لوٹاد ہو کی دوبارہ جند میں تو ہو کی دوبارہ کرلوں اور اصلاح کرلوں تو کی تو کی دوبارہ جند میں تو ہو کھر دوبارہ جند میں تو ہو کی دوبارہ جند میں تو ہو کھی دوبارہ ہو کی دوبارہ کر دوبارہ دوبال کر دوبارہ کر میں تو ہو کھر دوبارہ جند میں دوبارہ دوبارہ دوبال کر میں تو ہو کھی دوبارہ دوبال کر میں تو ہو کر دوبارہ دوبارہ کر دوبارہ دوبال دوبارہ دوبال دوبال دوبارہ دوب

"کلمات" اس کامفرد کلمہ ہے اور اس کامعنیٰ وہ چیز جس کے ادراک کی تاثیر، کان ، آنکھ یا حرکت سے ہو۔ جیسے گفتگو کرتا زخمی ہوتا دغیرہ۔ جنت سے لیلنے کے بعد حضرت آ دم علیہ السلام کئی سال روتے رہے ، معافی مائلتے رہے گر اللہ کریم کی بارگاہ کوئی جواب نہیں آیا ، یہاں تک کہ حضرت آ دم علیہ السلام نے عاجزی اور انکساری کی انتہا کر دکی ایک غلطی کا اعتراف کیا ، اس پر شرمند کی ظاہر کی اور آئندہ ایسی حرکت نہ کرنے کا پکا ارادہ کیا اور حضور نبی کریم مان طلبی کی اس اللہ کر دی ایک خلطی کا اعتراف کیا ، اس پر فرمانی اور معاف کیا۔

"فساب" مشتق من التوبد بهاوراس كامعنى اعتراف كناه كرنا ،اس پرشرمنده بونا اور آئنده ندكرف كاعزم كرنا اور رجوع كرنا بيتوجب اس كي نسبت بنده كي طرف بوتومعنى بيد بوتا ب كداس في كنا بول سے رجوع كرليا اور جب اس كي نسبت

تفسيربيضاوي(س) سوركالبكرة التُدكريم كي طرف ہواوراس كاصلہ "على "ہواس كامعنىٰ بيہوتا ہے كہ التُدكريم نے اپنى بخش اورمغفرت کے ساتھ بندہ كي توبہ قبول فرمالى -اوراست عذاب دسزادين ست رجوع فرماليا، كيونكه ب حدثوبة تبول كرن والاادر رحم كرف والابب-" تواب" اور " د منیه" دونوں مبالغہ کے صیفے ہیں تو ان دونوں صیغوں کوا کٹھاذ کر کرنے کا مقصد سہ ہے کہ تو بہ کرنے دالے کے ساتھ کتا ہوں کی معانی اورا حسان کرنے کا دعدہ ہے۔ تحقيق تلقي': وتلقى السماحة منه والندى خلقا سخادت اور بخش كرناس كى طبيعت ثانيه بن چكى ب\_لقيت بكذا - مي فلاس چز کے ساتھات کے سامنے پنجا۔ قرآن میں ہے: " وَيُلَقَّوُنَ فِيها تَحِيَّةً وَسَلَامًا " (سورةالفرتان آيت نمبر 75) اوروہاں ان کا استقبال دعا وسلام کے ساتھ کیا جائے گا۔ "وَلَقًاهُمُ نَضْرَةً قُوَسُرُ وُرًا " (سور قالا نسان آیس میر ۱۱) اورتاز کی اورشاد مانی سے ہمکنارفر مائے گا۔ تلقاه کے معنی کسی چیز کویا لینے یا اس کے سامنے آنے کے ہیں۔ جیسے فرمایا: "وَتَتَلَقّاهُمُ الْمَلائِكَةُ " (سورةالانبياء آيت مرد 103) ادرفر شتے ان کو لینے آئیں گے۔ " وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى الْقُرْآنَ " (سور قالنمل آيت مره) اورتم كوقر آن عطاكيا جاتاب-كله كي تعريف: (Word, Speech). الكلم) بیاصل میں اس تا شیرکو کہتے ہیں جس کا ادراک ذوحاسوں میں سے کسی ایک کے ساتھ ہو سکے چنانچہ کلام کا ادراک قوت سامعہ کیساتھ ہوتا ہے۔ اور کلم (زخم ) کا ادراک توت بھر کے ساتھ دمحاورہ ہے۔ کلمتعد میں نے اسے ایسازخم لگایا۔ جس کا نشان ظاہر ہواادر چونکہ بیددونوں (لیعنی کلام اورکلم )معنی تا شیر میں مشترک ہیں۔ توبه كالمعنى: (Repentance)(ت وب)التوب ۔ سے معنی مناہ کے باحسن وجودترک کرنے کے ہیں اور یہ معذرت کی سب سے بہتر صورت ہے۔ https://archive.org/c ibhasanattari

سُوُرَةُ الْبَعَرَةُ تغسيربيطاوى(س) Krr2Ž ابن سینا کی توبہ: اورامام یافتی رحمتہ اللہ تعالیٰ علیہ نے "مِزْ الْجانان" میں ایک روایت میتح یر فرمائی کہ ابن سینا آخر عمر میں تائب ہو کیا تحا- (مراقالمعنان السنة ثمان وعصرين وادبع مائة ، ٣٠،٣٨) موت سے چھ مدت پہلے افیون کھانا چھوڑ دیا، باندی غلام سب آ زاد کردیے، رات دن نماز وحلاوت قر آن میں مشغول رہتا تھا۔اگراییا نہتے واس کے اِس شعرنے کام دیا کہ۔ ټا کرده چوکرده کرده چول ټا کرده آنجا كدعمناية توباشد باشد یعنی جس گنہگار پر تیرا کرم ہو گیا تو اس کے گناہ ایسے ہوئے جیسے کئے ہی نہیں اور جو نیکیاں نہیں کر سکاوہ بھی درج ہوں گی۔ رحمتِ بے سبب کومتوجہ ہوتے دیرنہیں لگتی۔اُتی برس کے بت پرست کوایک آن (یعنی کیح) میں مسلمان بلکہ قطب شہر بلكه أبدال سے بھی اعلیٰ بُدَلا ب سَبْعَه ب كركتے ہيں۔ اگراييا ب (يعنى اگرتا ئب ہوكرفوت ہوا) تو رحمة اللہ تعالی عليہ گراُمت میں بڑافتنہ چیوڑ گیا۔ "وَحَسَبُنَا اللهُ وَنِعْمَر الْوَكِيُل" التدسيس كافي باوركيابي احجما كارساز ب-توبه كرف والے سے اللَّد عز وجل خوش ہوتا ہے: اعلى حضرت امام احمد رضاخان بريلوى ففرمايا: اللَّدُعَرَّ وَجَلَّ كَابِندہ جب توبہ لاتا ہے ربِّ عَرَّ وَجَلَّ کے حضورتو وہ اس سے زیادہ خُوش ہوتا ہے جتنا وہ چنص جس کی اُفٹنی مَع ذادِراہ کے (بعنی سامان سفر کے ساتھ) مم تمی اس کے مِل جانے پرخوش ہو۔ ( ما خوذ از مسيمسلم، كمّاب التوبة ، باب في أصف على التوبة ----- الخي ، الحديث ٢٣٢٢ م ٢٣٣٣ ) ( للحوطات الحلي معزت مغوز بسر 380 ) اعتذار کی صورتیں: (Excuse) کیونکہ اعتذار کی تین ہی صورتیں ایں -پېلى صورت: يرب كمعذركننده اين جرم كاسر بسا الكاركرد بادركم وب لما فعلدكمين فكيان تميس . دوسری صورت: بیہ کہ اس کے لئے وجہ جواز تلاش کرےاور بہانے تراشے لگ جائے۔



تغسير بيضاوى (رر)

## [سورة البقرة (2) : آية 38]

سۇرۇ ال**بىق**رۇ

قُلْنَا الْمِيطُوا مِنْها بَحِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّى هُدى تَمَنْ تَبِعَ هُداى فَلا حَوْفُ عَلَيْهِم وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ (38)

"، ہم نے فرمایاتم سب جنت سے اتر جا و پھر اگرتمہارے پاس میری طرف سے کوئی ہدایت آئے تو جو میری ہدایت کا پیروہوااسے ندکوئی اندیشہ نہ پھنم"۔

قُلُنَا الْمَبِطُوا مِنْها بَحِيعًا كرر للتأكيد، أو لاختلاف المقصود فإن الاول دل على أن هبوطهم إلى دار بلية يتعادون فيها ولا يخلدون، والثانى أشعر بأنهم أهبطوا للتكليف، فمن اهتدى الهدى نجا ومن ضله هلك، والتنبيه على أن مخافة الإهباط المقترن بأحد هذاين الامرين وحدها كافية للعازم أن تعوقه عن مخالفة حكم الله سجانه وتعالى فكيف بالمقترن بهما، ولكنه نسى وَلَمْ نَجِدُلَهُ عَزُماً، وأن كل واحد منهما كفى به نكالاً لمَنْ أرَادَ أن يَنَّ كَرَ. وقيل الاول من الجنة إلى السماء الدنيا، والثانى منها إلى الارض وهو كما ترى. وبجيعًا حال فى اللفظ تأكيد فى المعنى كأنه قيل: اهبطوا أنتم أجمعون، ولذلك لا يستدعى اجتماعهم على الهبوط فى زمان واحد كقولك:

جاءوا جميعًا فَاِمَّا يَأْتِيَنَّكُمُ مِنِّى هُدى كَمَّن تَبِعَ هُداى فَلا حَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلا هُمْ يَحْزَنُون الشرط الثاني مع جوابه جواب الشرط الاول، وما مزيدة أكدت به إن ولذلك حسن تأكيد الفعل بالنون وإن لم يكن فيه معنى الطلب، والمعنى: إن يأتينكم منى هدى بإنزال أو إرسال، فمن تبعه منكم نجا وفاز، وإنما جىء بحرف الشك، وإتيان الهدى كائن لا محالة لأنه محتمل فى نفسه غير واجب عقلاً، وكرر لفظ الهدى ولم يضمر لأنه أراد بالثاني أعم من الاول، وهو ما أتى به الرسل واقتضاه العقل، أى: فمن تبع ما أتاه مراعياً فيه ما يشهد به العقل فلا خوف عليهم فضلاً عن أن يحل بهم مكروة، ولا هم يفوت عنهم محبوب فيحزنوا عليه، فالخوف عليهم فضلاً عن أن يحل بهم مكروة ولا هم العقاب وأثبت لهم الثواب على آك وجه وأبلغه. وقر محدى هدى هدى عنهم محدي في عنهم خوف «بالفتح.

J.C.

امام بیناوی رحمة اللدتعالی علیہ نے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے "کور و مالت کید" ذکر فرمایا۔سوال میہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت آ دم اور حوّاعلیہ السلام اور شیطان دغیر ہ کو جنت سے لکالنے کانظم ایک مرتبہ پہلے مذکور ہو چکا ہے تو اسے دوبارہ ذکر کرنے کی وجہ کیا ہے؟

سورةالتقرة

94 (s

تفسير بيضاوى (رى)

اس کے جواب میں امام بیغاوی رحمۃ اللدتعالیٰ علیہ نے اس کی چند وجوبات بیان کی ہیں۔ پہلی وجہ بیہ ہے کہ ماقیل آیت میں جنت سے نظنے کا جوعکم دیا گیا تھا اس میں تاکید پیدا کرنے کے لئے اسے دوبارہ ذکر فرما دیا۔ یا ان دونوں کے معقود میں انتراف و ب اس طرح کداس سے ماقبل آیت میں جنت سے نظنے کاعکم اس لئے دیا گیا کہ دنیا تمہارے لئے آزمائش کا کمر ہوگی اور تمہاری اولا دے درمیان دشمنی کے آثار پیدا ہوں گے اور دنیا تمعا رے لئے بیش کی کا کھر نہیں ہے۔ اور زیر بحث آیت میں بنت محصانا معصود ہے کہ انہیں احکام کا ملکف بنانے کے لئئے اتاری جا رہا ہے اور بینے کی کا کھر نہیں ہے۔ اور زیر بحث آیت میں بی تمہارے پاس تمہاری ہوایت کے لئے کتا ہیں نازل کی جا کی گی اور رسول بیسے جا کی گر ما معصود ہے کہ ہماری طرف سے تمہارے پاس تمہاری ہوایت کے لئے کتا ہیں نازل کی جا کی گی اور رسول بیسے جا کی گی رکہ معصود ہے کہ ہماری طرف سے کہارے پاس تمہاری ہوایت کے لئے کتا ہیں نازل کی جا کی گی اور رسول بیسے جا کی گر کر مارہ معصود ہے کہ ہماری طرف سے کہ اور عمار کی ہوایت کے لئے کتا ہیں نازل کی جا کی گی اور رسول بیسے جا کی گر کر اس ہوا ہے اس ہوا کہ اور دیا ہوں

تیسری وجہ جوامام بیضاوی رحمة اللد تعالیٰ علیہ نے جوذ کر فرمانی وہ یہ ہے کہ ہیوط کا دوبارہ علم اس لئے ذکر فرمایا کہ انہیں اس بات پر مطلع کیا جائے کہ جنت سے نکالنے کا خوف جوان دونوں باتوں سے مقتر ن ہے کہ دوہ آپس میں دشمن رہیں گے اور زمیں میں ہیشہ نہیں رہیں گے اور دوسر انہیں احکام کا مللف بنایا جائے گا جوانہیں جزاء یا سز انتک پہنچا کیں گے۔ اگر ان دونوں میں سے ایک کو بھی ذکر کیا جاتا تو اللد کریم کے علم کی مخالفت کرنے سے مقار ادی کورو کئے کے لئے کانی تھا، کیکن یہاں دونوں میں کے ساتھ ہو طکو مقتر ن کر کے ذکر کیا گیا ہوتا کو کی مخالفت کرنے سے مقار آدی کورو کئے کے لئے کانی تھا، کیکن یہاں دونوں امروں کے ساتھ ہو طکو مقتر ن کر کے ذکر کیا گیا ہو جن کو معنیہ السلام اس سے بیخ میں محتاط کیوں نہ ہوئے۔ ہو سکتا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلسم سے دانستہ تھم عدولی نہ ہوئی ہو جلکہ دہ بھول گئے تھے۔ اور اس تھم عدولی میں ان کے بر مکا دخل اور اس بات پر بھی تنہ یہ کرنا مقصود تھا کہ ان دونوں مذکورہ ہاتوں ہی سے ہوا کے تھے۔ اور اس کھی مقدر کا کی کو کو تی کے ایک کوئی تھا، کیکن یہاں دونوں امروں اور اس بات پر بھی تنہ یہ کرنا مقصود تھا کہ ان دونوں نہ ہوئی ہو جلکہ دہ بھول گئے تھے۔ اور اس تھم عدولی میں ان کے ز م کا دخل نہ ہو کی جو تیں تھا اور اس بات پر بھی تنہ یہ کرنا مقصود تھا کہ ان دونوں مذکوں ہو جات سے محکم مقدول کر کے تھے۔ میں محکم کا دی میں ان

چوتھی دجہ بیہ ہے کہ پہلی دفعہ جوتھم دیا <sup>ع</sup>مام یا تکیا ہے وہ جنّت سے آسان دنیا کی طرف نکلنے کی کاتھم تھا اور دوسر کے تھم میں آسان سے زمین کی طرف نکل جانے کاتھم دیا۔ بیدامام بیفناوی رحمۃ اللہ تعالیٰ علیہ کے نز دیک قول ضعیف ہے کیونکہ پہلے ہبوط ک سابھ "استقرار فسی الارض" کا ذکر ہے اور دوسرے ہبوط میں منعا کی حاضمیر ہے جس کا مرجع جنّت ہے اس لئے بیقول ضعیف

"حصيعة" بيافظا حال باورمعنى تاكيد بوكويا التدكريم في يون ارشاد فرمايا



سُوْرَة الْبَقْرَة



اهبطوا التحر اجمعون کرتم سارے کے سارے نگل جا دلیکن بیاس بات کا تقاضالہیں کرتا کہ دہ سارے کے سارے ایک بھی ذمانے میں اسٹے جنّت سے نگل جانمیں بلکہ ان کے خروج کے اوقات مختلف میں جس طرح پر بیڈول" جاؤا جعیعاً" کہ دہ سارے آئے لیکن اس کا بی مطلب نہیں کہ دہ اکتھے آئے۔

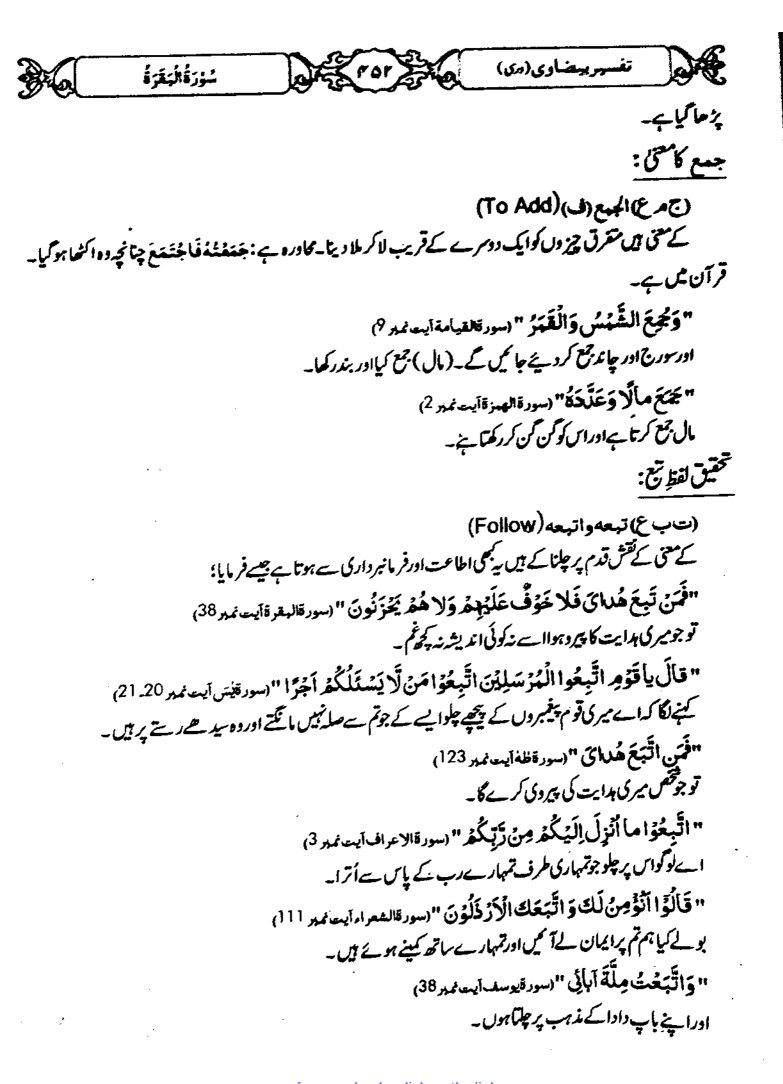
اس جمله میں دونعل شرط ہیں توان کا جواب کیا ہوگا۔دوسری شرط،

فہن تبع ھدای بیابے جواہشر ط کے ساتھ کر پہلی شرط،

فاماياتينكمرمنىهدئ

کا جواب شرط ہےاور "اما" اصل میں" ان ما" تھا۔ان حرف شرط اور ماز اندہ ہے جوان کے معنی میں تاکید پیدا کرنے کے لئے ذکر کیا گیا ہے اس لئے اس کے عل کی نون تاکید کے ساتھ تاکید لانا جائز ہے۔ حالانکہ فل کے تاکیدنون کے ساتھ اس وقت لگائی جاتی ہے جب کہ اس میں طلب کے معنی یائے جائی کیونکہ بیتا کید کے معنی پردلالت کرتا ہے۔ اس لئے اس کو شم کے قائم مقام رکھتے ہوئے اس کے آخر میں نون تا کید لگادیا ہے، تو معنیٰ بیہو گا کہ اگر میری طرف سے رسول بھیج کرادر کتابی نازل کر کے ہدایت آجائے توتم میں سے جواس کی اتباع کرے گا وہ نجات پائے گا اور کا میاب ہوگا اس مقام پر "ان الحرف شرط ذكركيا كماج جومتكلم بح شك كوظام كرتاب - حالانكداللدكريم كىطرف ب بدايت كاآنا بدى امرب - اس كى وجديد ب کہ بیظام کیا جائے کہ تقلی طور پر بذات خود ہدایت کے آنے میں اختال ہے کیونکہ وہ اللہ کریم پر واجب نہیں۔اور لفظ ہدایت کو دوبارہ ذکر فرمایا اس کی طرف ضمیر نہیں لوٹائی۔حالانکہ یہاں کلام کا تقاضا بیتھا کہ یہاں ضمیر لوٹائی جاتی اس کی وجہ سے سے کہ دوسرے مقام پرجس ہدایت کا ذکر کیا کمیا ہے وہ پہلی ہدایت سے عام ہے۔خواہ وہ کما بیں تازل فر ماکراوررسول بھیج کرعطا کی جائے پاعقل سلیم عطا کر دی جائے اور پہلی ہدایت سے مراد شرک ہدایت یعنی کتاب ورسول بھیجنا اور ددسری سے شرق اور عقل دونوں مراد بی تومعنیٰ بیہ ہوگا کہ جس نے اس کی اتباع کی جو ہدایت اللد کریم نے اسے عطافر مائی ہے اس میں اس بات کی رعائیت کی جس کی عقل شہادت دیتی ہےتو انہیں نہ تو آخرت میں نیکیوں کے ضائع ہونے کا خوف ہوگا اور نہ بی ان کی کوئی محبوب چیزان نے فوت ہو گی جس پر وہ خوز دہ ہوں کے کیونکہ خوف کالفظ ایسے نقصان کے لئے استعال ہوتا ہے جو ستقتبل میں انسان کو سینجنے والا ہواور حزن و پریشانی اس نقصان پر ہوتی ہے جو اس سے پہلے ہو چکا ہوتو کو یا اللہ کریم نے ہدایت قبول من والوس سے آخرت کے عذاب کی تفی فر مادی اور مؤکد اور بلیغ طریقہ پر ان کے سابقہ نیک اعمال پر تواب عطا کرنے کی فوشخبری سنادي.

الغت بن بذيل پر هذى كوهدى كر ك پر ها كيا ب يعنى حدى كى يا كومشدد پر ها كيا ب- اور لاخوف ك فاءكومفتوع



| 36                             | سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ               | Tor 25                                  | 6                         | فسيربيضاوي(«ر)                            |                  |
|--------------------------------|------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-------------------------------------------|------------------|
| · · ·                          |                                    | فَاتَّبِعُها وَلا تَتَّبِعُ أَهُواءَ أَ |                           |                                           |                  |
| ثية آيت نمبر 18)               | (سورة الجا                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·   |                           | ,                                         |                  |
|                                | ں کا ساتھ نہ دو۔                   | ای راه چلوادر ما دانوں کی خواہشوا       |                           |                                           |                  |
|                                | •<br>•                             | رقالبقرةأيت نمير 102)                   | وم !! (سوا<br>ویک !! (سوا | إما تُثلوا الشَّياطِ                      | " وَاتَّبَعُوُ   |
|                                |                                    | تھے۔                                    | ڈھا کرتے<br>ڈ             | ، <i>پیروہوئے جو</i> شیطان پ              | ·                |
|                                |                                    |                                         |                           | ،اوراس كااستعال:                          | فحوف کی تعریف    |
|                                |                                    |                                         |                           | الخوف (س)                                 | (ځوف)            |
| ائدہ کی توقع پر                | لاقرائن دشوابد کی بنا پر کسی فا    | باخطره كاانديشه كرنا يبعيها كهكالفغ     | في والے                   | بقر آن دشواہد ہے کی آ                     | کے معنی بیر      |
| یں ہے:                         | )استعال ہوتا ہے: قر آن!            | . نیوی اور آخر وی دونوں کے متعلق        | اور بيامورد               | - کی <i>ضد</i> امن آتی ہے۔                | بولاجاتا ہے۔خوذ  |
|                                |                                    | سورقالاسراءآيت تمير 57)                 |                           | -                                         |                  |
| •                              | -                                  | ) کے عذاب سے خوف رکھتے ہیں              |                           |                                           |                  |
|                                |                                    |                                         |                           | :                                         | حزن کی تعریف     |
|                                | •                                  | (Worry,Uncomfo                          | ortablei                  | _<br>حزنوالحزن(ness                       | (حزن)ال          |
| دن ی <i>اح</i> زن ک <u></u> با | پیدا ہوجاتی ہےا <sup>ت</sup> بھی ح | ، جوبیقراری سے طبیعت کے اندر            |                           | <u>~</u>                                  |                  |
|                                |                                    | یے معتبر ہوتے ہیں اس لیے گم :           | لەخشونت ب                 | رفوح ہے اور غم میں چونک                   | جا تاہے اس کی صر |
|                                |                                    | یں ہے:                                  | رنارترآن                  | (س)فمز ده <i>ه</i> وناغمکنین <sup>ک</sup> | كهاجا تا ب حزد   |
|                                | •<br>•                             | أل عمران آيت نمير 153)                  | ام<br>هر "(سورة           | تخزنواعلىما فاتكم                         | "لِگَيْلا        |
|                                |                                    |                                         | تے کیا۔                   | ں لئے سنائی کہ جو ہاتھ۔                   | اور معافی ۲      |
| . •                            |                                    |                                         | ہوچکا ہے۔                 | اور بدایت کامعنی بیان                     | نوب : اتى        |
|                                |                                    | لبقرة (2) : آية 39]                     | سورةال                    | ]                                         |                  |
|                                | الِدُونَ ( <sup>39</sup> )         | أضعاب النار همر فيها خا                 |                           | -                                         | ۅٙٵڷٙڸۣؾؘ        |
|                                |                                    | لے وہ دوزخ والے ہیں ان کو ہمیشہ ا       |                           |                                           |                  |
| تبع                            |                                    | ، أضحابُ النَّارِ هُمَ فِيها خ          |                           |                                           |                  |
|                                | •                                  | لم يتبع بل كفروا بالله                  |                           |                                           |                  |

.

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

تفسير بيضاوى ( س ) المانخ ۳۵۳ ج

بِالاَيات جداناً، وكذبوا بها لساناً فيكون الفعلان متوجهين إلى الجار والمجرور، والآية في الاصل العلامة الظاهرة، ويقال للمصنوعات من حيث إنها تدل على وجود الصائع وعلمه وقدرته، ولكل طائفة من كلمات القرآن المتميزة عن غيرها بفصل واشتقاقها من آى لأنها تدين آياً من أى أو من أوى إليه، وأصلها أية أو أوية كتمرة، فأبدلت عينها ألفاً على غير قياس. أو أيية. أو أوية كرمكة فأعلت. أو آئية كقائلة نحذفت الهمزة تخفيفا. والمرادياً ياتنا الآيات المنزلة، أو ما يعمها والمعقولة.

رجمہ:

اس مذکور وبالا آیت کاعطف "فعن تبع ... الع" پر ہاور بیاس ماقبل آیت کاتسیم ہے یعنی اس کی ضد ہے کو یا الذگریم نے اس طرح ارشاد فر مایا کہ جس نے اس ہدایت کی اتباع نہ کی بلکہ اس نے الذکریم کے ساتھ کفر کیا اور اس کی آیات کو جھٹلایا تو وی دوزخی ہیں اور دہ ہمیشہ ای میں رہیں گے یا اس نے دل کے ساتھ آیات کا انکار کیا، اور زبان کے ساتھ اس کی تکذیب کی اس آیت میں دوفعل ہیں اور دونوں "بایتنا " میں عمل کا تقاضا کرتے ہیں اور اس میں بھر یوں اور کو اختلاف ہے کہ پہلے فعل کو عمل دیا جائے یا دوسر کو بھر یوں کے نزد یک دوسر نے فعل کو عمل دینا محتار ہے اس لئے دو پہلے فعل کا معمول میں معذوف تصور کرتے ہیں لبذا تقد پر عبارت یوں ہوگی،

والذین کفروا بالله و کذبوا بایتنا اورکونیوں کے نزدیک پہلے نعل کوعمل دینا مختار ہے اور دہ دوس فعل کا معمول محذوف تصوّر کرتے ہیں لہٰذا ان کے نزدیک تقدیر عبارت پچھاس طرح ہوگی۔

> كفروا بالآيات جناكا وكذبوا بها لساكا امام بيناوى رحمة اللدتوالى عليه في

فيكون فعلان متوجهين الى الجار والمجرور

کہ کراتی اختلاف کی طرف اشارہ کیا ہے۔ 'آیات "جنع ہے اس کی مفرد آیۃ ہے جس کا معنیٰ ظاہری نشانی ہے۔اور مصنوعات کو بھی آیات کہاجا تا ہے کیونکہ وی صانع کے وجود،اس کے علم اوراس کی قدرت پر دلالت کرتی ہے۔

قرآن پا کے الفاظ کا وہ حصہ جس کو دوسرے حصہ ہے وقف کے ساتھ الگ کر دیا جائے اس کو بھی آیت کہتے ہیں۔ اور بیہ "ای" سمعنی جدا ہونا سے مشتق ہے یا "اؤی الیہ" سے مشتق ہے جس کا معنیٰ پناہ لینا ہے اور آیۃ اصل میں اییۃ یا اویۃ تھا، عین کل کوخلاف قیاس الف سے بدل دیا۔ اور یا بیآ ئیۃ ، فاعلۃ کے وزن پر ہے ، تخفیفا ہمزہ کمورہ کوحذف کر دیا گیا اور یہاں آیات سے مراد وہ تمام آیات ہیں جونازل کی گئیں اوریا آیات منزلہ اور آیات منقولہ تمام مراد ہیں۔

تفسيربيضاوى ( دى) سورةالتغرة ۴۵۵ وقد تمسكت الحشوية بهذة القصة على عدم عصبة الانبياء عليهم الصلاة والسلام من وجو کا: الاول: أن آدم صلوات الله عليه كان نبيًا، وارتكب المنهى عنه والمرتكب له عاص. والثانى: أنه جعل بأرتكابه من الظالمين والظالم ملعون لقوله تعالى: ألا لَعْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ. والثالث: أنه تعالى أسند إليه العصيان، فقال وَعَطى آدَمُ رَبَّهُ فَغَوْى. والرابع: أنه تعالى لقنه التوبة، وهي الرجوع عن الذنب والندم عليه. والخامس: اعترافه بأنه خاسر لولا مغفرة الله تعالى إياد بقوله: وَإِنْ لَمْ تَغْفِرُ لَنا وَتَرْحَمْنا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخاسِرِينَ والخاسر من يكون ذا كبيرة. والسادس: أنه لولم يذنب لم يجر عليه ما جرى. والجواب من وجوه. الإول: أنه لم يكن نبياً حينئذ، والمدعى مطالب بالبيان. والثاني: أن النهى للتنزيه، وإنما سمى ظالهاً وخاسراً لأنه ظلم نفسه وخسر حظه بترك الاولى له. وأما إسناد التي والعصيان إليه، فسيأتى الجواب عنه في موضعه إن شاء الله تعالى. وإنما أمر بالتوبة تلافياً لما فات عنه، وجرى عليه ما جرى معاتبة له على ترك الرولى ووفاء بما قاله للملائكة قبل خلقه. والثالث: أنه فعله ناسياً لقوله سجانه وتعالى: فَنَسِيَّ وَلَمُ نَجِدُ لَهُ عَزُماً ولكنه عوتب بترك التحفظ عن أسباب النسيان، ولعله وإن حط عن الامة لم يحط عن الانبياء لعظم قذرهم كما قال عليه الصلاة والسلام أشد الناس بلاء الانبياء، ثم الاولياء، ثم الامثل فالامثل أو أدى فعله إلى ما جرى عليه على طريق السببية المقدرة دون المؤاخذة على تداوله. كتناول السم على الجاهل بشأنه. لا يقال إنه باطل لقوله تعالى: مَا نَهَا كُما رَبُّكُما، وقاسَمَهُما الآيتين، لأنه ليس فيهما

| 34           | سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ         | DE MOY SE                            | 6                    | تغسيربيضاوى(س)                                             |                     |
|--------------|------------------------------|--------------------------------------|----------------------|------------------------------------------------------------|---------------------|
| ياً،ثم       | رثفيهميلأطبيع                | له إبليس، فلعل مقاله أو              | با قال               | ل على أن تداوله حين.                                       | ماين                |
| الطبع        | ، وزال المانع فميله ا        | ىلە تعالى إلى أن نسى ذلك             | م<br>مکر ا           | ف نفسه عنه مراعاة ا                                        | إنه ك               |
|              |                              |                                      | . <u>.</u>           |                                                            | عليه                |
| النهى        | أفيه، فإنه ظن أن             | عليه بسبب اجتهاد أخط                 | قرم                  | ع: أنه عليه السلام أ                                       | والراب              |
| لمراد        | ها من نوعها وكان ا           | لشجرة فتتناول من غير                 | تلك ا                | يه، أو الإشارة إلى عين                                     | ِ للتنزي            |
|              |                              |                                      |                      | شارةإلى النوع كما                                          | بها الإ             |
| ذكور         | ل هذان حرام على و            | ب حريراً وذهباً بيده وقا             | لام،خ                | أنه عليه الصلاة والسا                                      | روی ا               |
|              | · · ·                        |                                      | •                    | <b>مل لإنا</b> فها                                         | آمتی-               |
|              | .8.                          | ن الخطيئة ليجتنبها أولاد             | يألشأ                | جرى عليه ما جرى تعظ                                        | وإنما               |
| متبع         | لتوبة مقبولة، وأن ه          | أنها في جهة عالية. وأن ا             | لوقة و               | دلإلة على أن الجنة مخ                                      | وفيها               |
| يخل          | به مخلد، وأن غير لا لا       | النار دائم، وأن الكافر في            | عذاب                 | ) مامون العاقبة، وأن                                       | الهرى               |
|              |                              | الِنُونَ.                            | ن <b>د ا</b> م       | فهوم قوله تعالى: هُمْ فِ                                   | فيهم                |
|              | •                            | · .                                  |                      | •                                                          | 7.5.                |
| فسطر يقول    | سىدم عصمت انبياء يرمخنك      | ام ادران کے خروج من الجند            | اعليهاالسا           | میے نے اس قصہ <sup>ح</sup> ضرت آ دم وحو                    | فرقه خثو            |
|              | بیرہ کوجائز سمجھتاہے۔        | ب كهانبياءكرام كاعمدأار تكاب كب      | عقيده                | ياب-يادر ب كدفر قد حشو بيكا                                | <b>سےاستدلال</b> کم |
| ورمنهى عندكا | فيمنحى عنه كاارتكاب كيا تقاا | ام اللہ کے نبی تھے اور انہوں نے      | أعليهالسا            | لا استدل ہیہ ہے کہ حضرت آ دم                               | ان کا پہ            |
|              |                              | · ·                                  | ·                    | -4                                                         | مرتكب عاصى ـ        |
| ې) (نعوذ     | سے ظالمین میں سے شارکیا      | م علیہ السلام کوار تکاب کبیرہ کی وجہ | نرت آ د <sup>.</sup> | لدلال یہ ہے کہ اللہ کریم نے <sup>ح</sup>                   | دومراات             |
|              |                              | ارشاد،                               | لدكريم كا            | ·) اور طالم پرلغنت آتی ہے، ال                              | باللممنذالك         |
| ·            |                              | افآيت تمير <sup>44</sup> )           | بورقاعرا             | مَنَةُ اللهِ عَلَى الظَّلِيدِينَ "(.                       | " آن ل              |
|              |                              |                                      |                      | بالعنت ظالموں پر۔                                          |                     |
|              | اسميات موجا تاب-             | ) ہے کیونکہ صاحب صغیرہ کاتو کفارہ    | ی ہوسکتی<br>س        | بے <i>ک</i> لعنت صاحب کبیرہ پر                             | اورطاجر.            |
| ئادىيە .     | ا کی نسبت کی ہے چنانچہ ارش   | علیہالسلام کی جانب عصیان اور غل      |                      |                                                            |                     |
|              | L.                           |                                      |                      | ، الأكمر وَتَبَّهُ فَغُوْمَى" (سورة)<br>تَحْكُم مِد انْ شُ |                     |
|              | پانی۔                        | ئى توجومطلب چاپاتھااس كى راہ نہ      | اواح ہو              | سے اپنے رب کے م کی تعزی                                    | اورآ دم -           |
|              |                              |                                      |                      |                                                            | •                   |

9

| 36                      | ۺۏڗڰ۫ٵڵؠٙۼٙڗڰ۠                    | Detrozero                                                   | تفسيرييضاوي(س)                                        |                     |
|-------------------------|-----------------------------------|-------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|---------------------|
|                         |                                   | منرت آ دم عليدالسلام كوتوبه كي تلقين كي اور                 | •                                                     |                     |
|                         | • .                               | ج- ق                                                        | ، کا ، اور توب کبیر ، ت بن مواکر                      | پرتادم <i>ہو</i> ئے |
|                         | ۸ .                               | <u>ا</u> جلیدالسلام نے بیرکہ کم ،                           | ں استدلال میہ ہے کہ حضرت آ دم<br>                     | پا تحوار            |
|                         | ايت مېر23)                        | فَكُونَنَ مِنَ الْخُسِرِينَ " (سورة اعراف                   | ڹۣڷٛۿڗؾۼ۬ڣۣۯڶؽٵۅ <i>ٙ</i> ؾۯڿؽؾٵڶ                     | "وإر                |
|                         |                                   | یتو ہم ضرور نقصان دالوں میں ہوئے۔                           |                                                       |                     |
| ادےادرخامر              | لریم نے ان کی مغفرت فر            | سارے میں بی سوائے اس کے کہ اللہ                             | ں بات کا اعتراف کرلیا کہ وہ ن                         | کی کی ا             |
|                         |                                   |                                                             | <i>ې چوم کک</i> ې کېير ه <i>۲</i> و ـ                 |                     |
| و پش آیا کونکه          | وسب کچو پش بی نه آتاج             | م عليداسلام ف كناه ندكيا ہوتا تو ان كود                     | ستدلال بدب كهاكر حفزت آ د                             | چ <b>م</b> ثا ا     |
|                         |                                   | بھی ہے توا تنا سخت دشد یہ بیس ہوتا۔                         |                                                       |                     |
| <sup>س</sup> كوخلامه بش | ئے ہیں، پہلا جواب میہ ہے ج        | تراضات کے مختلف جوابات ارشاد فرما۔                          | یضاوی رحمۃ اللہ علیہ نے ان اع                         | امام:               |
| وقت تك ان كو            | د ذب كاصدور بواتحاس               | ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام سے جس وقت                       | ،رکھا ہے یعنی پہلا جواب سے                            | ہم نے پہلے          |
| رہوا تھا اس سے          | رہیں کہ نہت کے بعد صدور           | ثابت ہیں ہوتا ،اور جواس کے دعوے دار                         | ىتقى، پس نبى سےصدورِ ذنب                              | نةت نبي مل          |
|                         |                                   | -4-                                                         | دلی <b>ل کا ہے د دابنی دلیل پش</b> کر                 | بمادامطاليده        |
| <u>ب نے ترک اولی</u>    | اسراس لیے کہا گیا کہ انہوں        | مبحدة متزيجي طور يرتقى اوران كوظالم اورخا                   | إجواب <i>بد ب ك</i> ه نهى عن الش                      | دوسرا               |
|                         |                                   | را پنا نقصان کیا اور ہر <b>خا</b> لم <del>م</del> عون نہیں۔ | نل کی وجہ <sub>س</sub> ے اپنا حصہ <b>گھ</b> ٹا دیا او | اور <i>ترك</i> افع  |
| -                       |                                   |                                                             | لى دوشميں بين:                                        | **                  |
|                         |                                   | . ·                                                         | یل اور کلم کثیر –                                     | ظلمقل               |
| دور جونا <u>با</u> مطلق | میں ہی۔ رحمتِ کاملہ سے            | م کی رحمت سے دور ہونااس کی بھی دوشم<br>ا                    | لمرحلعن کے معنیٰ ہیں اللہ کر کی                       | ای                  |
| مورت بش ہوتی            | ت ظلم کبير اور هم هيم کي          | یم کی مطلق رحمت سے دور ہواور بی <b>مور</b> ما               | د درہونا ۔ملعون وہ بے جوالند کر                       | رجمت نسے            |
| ل کاجواب انشاء          | لام کی جانب کی من <i> ہے تو</i> ا | رعصیان کی نسبت جوحضرت آ دم علیہ الس                         | مولی ظلم کی صورت میں ادر <del>غ</del> ی او            | ےنہ کی مغ           |
|                         | •                                 | وتحي_(يغني سورة طه مير_)                                    | با جائے گا جیاں بہآیات دارد ہ                         | الثروبال            |
| يدالسلام كاجوتنص        | ) کی دجہ سے <i>حفز</i> ت آ دم علب | کے لئے بھی دیا جاسکتا ہے یعنی ترک اول                       | د کانتکم تومعمو یی لغزش کی تلافی                      | اورآ                |
| -12                     | بی کے لئے تو بہ کا تھم دیا گیا    | وكيا محااس كى تلافى اور مقام رفيع كى بازيا                  | ماادر درجه مي معمولي سانزول م                         | جذا بوگرا ق         |
|                         | بىثادفرماياپ،                     | ل كراورنسيا تأجوا تعا كيونك التدكريم في ار                  | اجواب بدے کہ تناول شجرہ بعوا                          | تليس التي           |
|                         | رقظهٰ آيت مبر 115 }               | بُلُفَنَسِيَوَلَمُ نَجِبُ لَهُ عَزُمًا "(س                  | المتنبعة بالمالية المقدورة قا                         |                     |
|                         |                                   |                                                             |                                                       | <b>7</b>            |



اور بیشک ہم نے آ دم کواس سے پہلے ایک تا کیدی حکم دیا تھاتو دہ بھول گیا اور ہم نے اس کا قصد نہ پایا۔ اب رہی یہ بات کہ اس پر ناراضگی کیوں ہوئی؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ناراضگی ترکی تحفظ پر ہوئی ہے نہ کہ نسیان پر ، یعنی ناراضگی اس پر نہیں ہوئی کہ نسیان کیوں ہوا آ دم بھول گئے؟ بلکہ اس پر ہوئی کہ نسیان ہے اسباب کیوں پیدا دکتے ، ان اسباب کے سلسلے میں متیقظ کیوں نہ رہے۔

یہاں شہر پیدا ہوتا ہے کہ نسیان اور خطا پر تو کوئی مؤاخذہ نہ ہونے کی نص صریح موجود ہے۔ پس اسباب نسیان پر مؤاخذہ نہ ہونے کی نفس صریح موجود ہے پس اسباب نسیان پر مؤاخذہ کرنا در حقیقت نسیان پر مواخذہ کرنا ہے۔ اس شبہ کا جواب امام بیضاوی رحمۃ اللہ علیہ نے "لعلہ" سے دیا ہے یعنی شاید ایسا ہے کہ نسیان و خطا کا مؤاخذہ امت کے حق میں تو مرفوع ہے یعن امت سے اٹھالیا گیا ہے، امت کو بھول چوک پر نہیں پکڑا جائے گالیکن انہیاء کر ام عظیم القدر ہیں ان کی شان بلند و بالا ہے، وہ ان چیز وں کے بارے میں بھی مسؤل ہیں جیسا کہ حدیث شریف میں ہے،

أشدالناس بلاء الانبياء، ثمر الاولياء، ثمر الامثل فالامثل

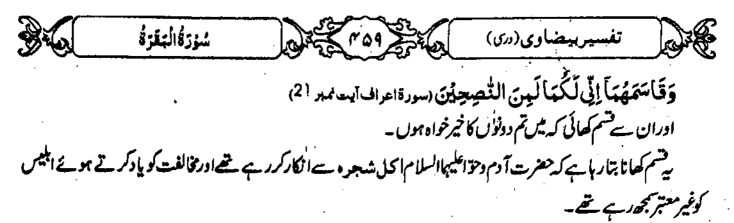
سب سے زیادہ شدید مصائب انبیاء کرام علیہم السلام پر آئے پھر اولیا ، اللہ پر پھر جوجتنا اللہ کریم کا فرما نبر دار ہے ای کے مطابق مصائب کا اس پر نزول ہوتا ہے۔

اوادى فعله الى ماجزى عليه

یہ ہیوط آ دم علیہ السلام کے استدلال کا ایک اور جواب ہے، حاصل یہ ہے کہ ہوط آ دم علیہ السلام سز ااور عمّاب کے طور پر تہیں تھا بلکہ سب عادی اور مسبب عادی کے طور پر تعایین جس طرح بعو لے ہے آگ میں ہاتھ ڈالنے پر ہاتھ جل جاتا ہے یا نا دانی اور لاعلی میں زہر کھانے والے ہلاکت واقع ہوجاتی ہے اور یہیں کہا جاتا ہے کہ ہاتھ ڈالنے والے پر اللہ کو یم کا عقاب ہوایا زہر کھانے والے کو اللہ کریم نے سز ادی بلکہ یہی کہا جاتا ہے عاد تا ہاتھ کا آگ میں ڈال دینا جل جا نے کا سبب ہوایا زہر کھانے والے کو اللہ کریم نے سز ادی بلکہ یہی کہا جاتا ہے عاد تا ہاتھ کا آگ میں ڈال دینا جل جانے کا سبب میں عادی کو اختیار کیا جاتے گاتو اس پر مسبب کا ترتب ہو جائے گا۔ ای طرح اکل شجر ہ سب تھا اور ہوط اس کا مسبب تھا کو یا اللہ کریم نے اس تھر والی پر مسبب کا ترتب ہو جائے گا۔ ای طرح اکل شجر ہ سب تھا اور ہوط اس کا مسبب میں عادی کو اختیار کیا جائے گاتو اس پر مسبب کا ترتب ہو جائے گا۔ ای طرح اکل شجر ہ سب تھا اور ہوط اس کا مسبب میں جارہ ہے کہ اس تحرہ کی طرف سب کا ترتب ہو جائے گا۔ ای طرح اکل شجر ہ سب تھا اور ہو جائے گا۔ مسبب عادی کو اختیار کیا جائے گاتو اس پر مسبب کا ترتب ہو جائے گا۔ ای طرح اکل شجر ہ سب تھا اور ہو ط اس کا مسبب میں جارہا ہے کہ ہو ای تعاد ہو اس یہ میں ہے ہو ہو ہو کہ میں ہو ہو ہو کہ ہو کہ ہو کہ ہو گا ہو ہو ہو دی ہے ہو ہو اس کا مسبب معار ہو ہے کہ سال کا میں سال میں ہو اختی اہ ہو میں میں ہو ہو ہو ہو کو ہو کہا ہے گا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو

(سورةاعراف آيت نمبر19)

اور بولاتمہیں تمہارے رب نے اس پیڑ سے اس لیے منع فر مایا ہے کہ کہیں تم دوفر شیتے ہوجا دَیا ہمیشہ جینے والے۔ اس آیت کر ہمہ سے پتہ چلتا ہے کہ حضرت آ دم علیہ السلام کو نہی کی یا دہانی کرادی کمی تقلی ۔ دوسری جگہ ارشاد ہے،

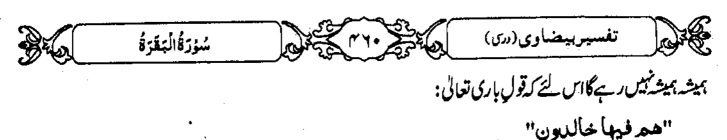


امام بیضاوی رحمة الله علیه فرمات بی که بیشه یهان دارد نبیس بوسکتا کیونکه پیش کرده دونون آیتون میں اس کی صریح دلالت نبیس ب که حضرت آ دم علیه السلام کا تناول شجره ای وقت ہوا تھاجس وقت المیس نے ان سے بیسب بچو کہا تھا اس لئے کہ بیجی ہوسکتا ہے کہ المیس کے اس قول نے حضرت آ دم علیه السلام کے دل میں ایک طبعی میلان پیدا کردیا تھا پھرانہوں نے اللہ کریم کے تعلم کا پاس ولحاظ رکھتے ہوئے خودکوروک لیا یہاں تک کہ اللہ کریم کے تعلم کو مجلول گئے اور جور کا وثقی بعن ذکر نہی وہ دور ہوگئی اور پھر طبیعت نے ای پر آمادہ کردیا۔

پوتھا جواب میہ ہے کہ کہ حضرت آ دم علیہ السلام اکل من الشجو ، کا اقدام ایک اجتہا دکی دجہ سے کیا تھا جس میں ان س خطا ہو گئی واضح رہے کہ یہ جواب ان حضرات کے نز دیک درست ہو سکتا ہے جن کا نقط نظر یہ ہے کہ انہیا ، کرام علیہ السلام س اجتہا دی خطا ہو کتی ہے کیکن وہ اس پر برقر ارتہیں رہتے بلکہ اللہ کریم کی طرف نے فور ان کو متنب کردیا جا تا ہے۔ اجتہا دی خطا کی صورت یہ ہوئی کہ حضرت آ دم علیہ السلام یہی سمجھ کہ نہی تنزیمی ہے تحریکی تیں یا ارشاد اس معین و متحص درخت کی جانب مقصود ہے یہ بحد کر ای نوع کے دوسرے درخت سے کھالیا، حالا نہ متعمود نہی ای نوع کی جانب اشارہ کرنا تھا اور اس لو خل مقصود ہے یہ بحد کر ای نوع کے دوسرے درخت سے کھالیا، حالانکہ متعمود نہی ای نوع کی جانب اشارہ کرنا تھا اور اس لو خل منوع قرار دینا تھا جیسا کہ دوایت میں ہے کہ نہی تنزیمی ہے تحریکی ای نوع کی جانب اشارہ کرنا تھا اور اس لو خل میں کہ منوع قرار دینا تھا جیسا کہ دوایت میں ہے کہ نہی کر کیم مان تیں کہ کی آل نے ایک کلڑا ریشم اور ایک گلزا سونے کا اپنے دست مزدی قرار دینا تھا جیسا کہ دوایت میں ہے کہ نہی کر کیم مان تیں بھر کی آل نے ایک کلڑا ریشم اور ایک گلزا سونے کا اپنے دست مارک میں لیا اور فرمایا کہ یہ دونوں میں کا مت کے مردوں پر حرام ہیں اور امت کی مورت ای معمود ہے کہ دیم معمود ہی ای نوع کی کھروں سے لیے حلال ہیں۔ خلام ہے کہ جب مارک میں لیا اور فرمایا کہ یہ دونوں میں میں میں ہواتھا تو پھر یہ تما سلوک یعنی اخراج میں الجند آن کے ساتھ کوں کیا تاہے ہوجائے ، اور دوات سے اجتہا دی خطالی تا حرام کر تائیں سے بلکہ اس نوع کی تحریم معمود ہے سے بھر اجتا ہے کہ جب تاہے ہوجائے ، اور دواس سے احتمادی خطالی ہے میں میں ہواتھا تو پھر یہ تما مسلوک یعنی اخراج میں الجند آن کے ساتھ کوں کیا تاہے ہوجائے ، اور دواس سے احتمادی خواب ہو ہے کہ خطالی کی خواب کی تو خلی کہ کہ کی کی خلی کی گل ہو تا ہے کہ ہو کی کیا ہو ہو ہو ہو ہو ہو ہو تا ہے کہ جب

وفيها دلالة على أن الجنة مخلوقة....اخ

ليتى آيات مذكوره جن كاسلسله "وقلنايا آدماسكن" - شروع موكر "خالدون" تك بان مسال مسله پردلالت موتى بكه جنت پيدا كى جا يكى بادريد كه جنت او پركى ست ميں واقع بادريد كرتوبه قبول كى جاتى بادريد كه بدايت كى بيروى كرنے والامامون العاقبت ب،اوريد كه عذاب تاردا كى موگا اوريد كەفراس ميں ميشه رب كا، كيونكه خلود دوام كا تام ب، پس اگرسلسله عذاب منقطع موكيا توخلود دهمكى نبيس بن سكما اور آيات ميں اس مسلله پر مجى ردشنى پرتى ب خير كافر دوز خيس



میں صاحب کشاف علاً مہ زمجشری کے قول کے مطابق قصر ہے اور قصر کامغہوم موافق یہ لیے کہ "خلود فسی النار" کفار کے ساتھ مخصوص ہے اب اس کامغہوم پیدلکتا ہے کہ غیر کافر خلود کے ساتھ متصف نہیں ہے۔ متن:

واعلم أنه سبحانه وتعالى لما ذكر دلائل التوحيد والنبوة والمعاد، وعقبها تعداد النعم العامة تقريراً لها وتأكيداً، فإنها من حيث إنها حوادث محكمة تدل على محدث حكيم له الخلق والامر وحدة لا شريك له، ومن حيث إن الإخبار بها على ما هو مثبت في الكتب السابقة من لم يتعلمها، ولم يمارس شيئاً منها إخبار بالغيب معجز يدل على نبوة المخبر عنها، ومن حيث اشتمالها على خلق الإنسان وأصوله وما هو أعظم من ذلك، تدل على أنه قادر على الإعادة كما كان قادراً على الإبداء، خاطب أهل العلم والكتاب منهم، وأمرهم أن يذكروا نعم الله تعالى عليهم، ويوفوا بعهدة في اتباع الحق واقتفاء الحجج ليكونوا أول من آمن بمحمد صلى الله عليه وسلّم وما أنزل عليه فقال.

ادرواضح ہونا چاہئے کہ آئندہ آیات یعنی،

"يبنى اسرائيل اذكروا نعمتى التي انعمت عليكم"

کام قبل سے ربط بیہ ہے کہ اللد کریم نے ماقبل میں دلاک تو حید، دلاک نیز ت اور دلاکل معاد کاذکر فرما یا اور اس کے بعد اپند عام احسانات کاذکر فرمایا تا کہ مذکورہ مضامین اورزیا دہ پختگی کے ساتھ ثابت ہوجا سی ، اس لئے کہ یہ احسانات اس حیثیت سے کہ دہ حکیمانی واقعات ہیں جوروز مزہ کی زندگی میں سامنے آتے ہیں اور ان میں بے شار حکتوں کا اہل بعیرت کو اور اک ہوتا ہے بید واقعات باحکمت خود اس پر دلالت کرتے ہیں کہ ایک ستی موجود ہے جو ان کو وجود عطا کرنے والی ہوا رو جو حکت کا سرچشمہ ہے اور جس سے تنہا کے لئے ہی خلق اور امر ثابت ہے۔ ان دونوں اختیار ات میں اس کا کوئی شریک نہیں اور ان واقعات زندگی کی ایک حیثیت سے تنہا کے لئے ہی خلق اور امر ثابت ہے۔ ان دونوں اختیار ات میں اس کا کوئی شریک نہیں اور ان ہوات واقعات زندگی کی ایک حیثیت سے تنہا کے لئے ہی خلق اور امر ثابت ہے۔ ان دونوں اختیار ات میں اس کا کوئی شریک نہیں اور ان ہوات واقعات زندگی کی ایک حیثیت سے تنہا کے لئے ہی خلق اور امر ثابت ہے۔ ان دونوں اختیار ات میں اس کا کوئی شریک نہیں اور ان

| سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ               | - DESCRIPTION                                    | تفسیر بیضاوی (۲۷)                             |
|------------------------------------|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| پر شمنل ب، اس بناء پر ساس پر       | ی،اصول چخلیق اور اس سے بڑی اور عظیم چیز ول       |                                               |
| _                                  | ) ایجاد پر قادر تقلی ان کے اعادہ پر بھی قادر ہے۔ |                                               |
| کواس کانظم دیا کہ وہ اللہ کریم کے  | نے اہلِ علم اور اہلِ کتاب کومخاطب فر مایا ادران  | ان دلالتوں كوسامنے ركھ كراللدكريم ـ           |
| یں، تا کہ ان لوگوں میں سب نے       | لائل کے سلسلے میں کئے ہوئے وعدوں کو پورا کر      | احسانات کو یادکریں اورا تہاع حقاورا تہاع د    |
| اری گٹی، چنانچہ اللہ کریم نے ارشاد | اس کتاب پرایمان لائے جو آپ من طالی پراتا         | سابق ہوجا تمیں جو حضرت محمد مل ظاہر کی پر اور |
|                                    |                                                  | فرمايا:                                       |

يدنى اسرائيل...الخ لفظِ آيت كامعنى :

الإية (Verse)

ای کے معنی علامت ظاہرہ یعنی واضح علامت کے ہیں دراصل آیۃ ہراس ظاہر شے کو کہتے ہیں جود دسری ایسی شے کولازم ہو جواس کی طرح ظاہر نہ ہو گر جب کوئی شخص اس ظاہر شے کا ادراک کر کے گواس دوسری (اصل) شے کابذا تداس نے ادراک نہ کیا ہو گریقین کرلیا جائے کہ اس نے اصل شے کا بھی ادراک کرلیا کیونکہ دونوں کا تھم ایک ہے اور کز دم کا یہ سلسلہ محسوسات اور معقولات دونوں میں پایا جاتا ہے چنا نچہ کسی شخص کو معلوم ہو کہ فلاں راستے پر فلال قسم کے نشانات ہیں اور بھر دہ نان بھی مل جائے توالے یقین ہوجائیگا کہ اس نے راستہ پالیا ہے۔ اسی طرح کسی مصنوع کے علم سے لامحالہ اس کے علم ہوجاتا ہے۔ افظہ صاحب کی شخصین و معنی:

(ص حب) الصاحب (Companion) کے معنی ہیں ہمیشہ ساتھ رہنے والا ۔ خواہ وہ کسی انسان یا حیوان کے ساتھ رہے یا مکان یا زمان کے اور عام اس سے کہ وہ مصاحبت بدنی ہو جو کہ اصل اور اکثر ہے یا بذریعہ عنایت اور ہمت کے ہوجس کے متعلق کہ شاعر نے کہا ہے: اگر تو میری نظروں سے خائب ہے تو ول سے تو خائب نہیں ہے۔ اور حذف میں صاحب صرف ای کو کہا جاتا ہے جو عام طور پر ساتھ رہے اور کبھی کسی چیز کے مالک کو بھی ھو صاحبہ کہ د یا جاتا ہے ای طرح اس کو بھی چڑ میں تصرف کا مالک ہو۔ قرآن میں ہے: اؤ تی تقول لیصا جید ہو لا تھ تو ڈن " (سور قالتو ہو آیہ یہ میر 40) جب اپنے یار سے فرماتے شیخ مند کھا۔ است قال آلہ صاحب کو تھو تھا وڑ کا "رسور قالتو ہو آیہ یہ میر 40)

۰

تفسير بيضاوى ( ٨٠٠ ) ومانتر ١٢ ٢٠ سۇرلاللېغرغ ر بنے کے ہیں۔ چنانچہ اصحب فلاناس دت ہو لتے ہیں جب کی کا بیٹا بڑا ہوکراس کے ساتھ ر بنے ملکے۔ اور اصحب فلان فلانا کے معنی ہیں وہ اس کا سائٹس بنادیا گیا۔ قرآن می ب: "وَلا هُمْ مِنَّا يُصْحَبُونَ " (سور الانبياء ايس مرد 4) اور ندہم سے پناوہی دینے جائمی کے۔ یعن جاری طرف سے ان پر سکینت سلی کشائش دغیرہ کی صورت میں کی تسم کا ساتھ ہیں دیا جائے گا جیسا کہ اس تسم ک چیزوں سے اولیاءاللہ کی مدد کی جاتی ہے۔ ادیم مصبحب: کچا چر وجس سے بال نداتا رے گئے ہوں۔ نار کی تعریف: (Fire, flame) (نور) نار اس شعلہ کو کہتے ہیں جو آنکھوں کے سامنے ظاہر ہوتا ہے۔ قرآن میں ب: "أَفَرَ أَيُتُمُ النَّارَ الَّتِي تُوُرُوُنَ " (سور قالوالعة آيت مرر 71) بھلاد یکھوکہ جوآگتم درخت سے نکالتے ہو۔ خلد کیاہے؟: (Eternity) (خلد) الخلود (ن) کے معنی سی چز کے قساد کے غارضہ سے پاک ہونے اور اپنی اصلی حالت پر قائم رہنے کے ہیں۔ اور جب سی چز میں درازتك تغيرونساد پيداند موقرآن مي ب: "لَعَلَّكُم تَخْلُلُونَ" (سور قال شعراء آيت مر 129) شایدتم بمیشدر ہو گے۔جنت میں خلود کے معنی بید ہیں کہ اس میں تمام چیزیں اپنی اسلی حالت پر قائم رہیں گی اور ان میں تغیر پیدانہیں ہوگا۔قرآن میں ہے: · " أُولَيْكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيْهَا خَالِلُونَ " (سورةالمقرة آيت مير <sup>82</sup>) وہ جنت والے ہیں انہیں ہمیشہ اس میں رہنا ہے۔ امام المسنت ، مجددوين وملت الحاج امام احمد رضا خان بريلوى لكست بي : یارسول اللد من التر کا نعره لگاتے جا کی کے خلد میں ہوگا ہمارا داخلہ اس شان سے نوب : الفظ كفراوركذب كى تحقيق مو يحكى ب-

سُوْرَقُالَبَغَرَةُ

تغسير بيضاوى (درى)

# [سورة البقرة (2) : آية 40]

AFTER IN THE STAND

يا بَنِي إِسُر ائِيْلَ اذْكُرُوا نِعْبَيْ الَّتِي الَّتِي آنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَاوُفُوْا بِعَهْدِيْ أُوْفِ بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّانَ فَارْهَبُوْنِ (<sup>40</sup>)

''اے لیفتوؓب کی اولا و یادکرومیرا وہ احسان جو میں نے تم پر کیا اور میراعہد پورا کرد میں تمہارا عہد پورا کر دں گا ،اور خاص میرابق ڈررکھو''۔

يا تبنى إسرائيل أى أولاد يعقوب، والابن من البناء لأنه مبنى أبيه، ولذلك ينسب المصنوع إلى صانعه فيقال: أبو الحرب، وبنت الفكر. وإسرائيل لقب يعقوب عليه السلام ومعناة بالعبرية: صفوة الله، وقيل: عبد الله وقر إسرائل بحذف الياء وإسرال بحذفهما وإسراييل «بقلب الهمزة ياء.

اذُكُرُوا نِعُبَتِى الَّتِى أَنْعَبْتُ عَلَيْكُمْ أَى بالتفكر فيها والقيام بشكرها، وتقييد النعبة جهم لأن الإنسان غيور حسود بالطبع، فإذا نظر إلى ما أنعم الله على غيرة حمله الغيرة والحسد على الكفران والسخط، وإن نظر إلى ما أنعم الله به عليه حمله حب النعبة على الرضى والشكر. وقيل أراد بها ما أنعم الله به على آبائهم من الإنجاء من فرعون والغرق، ومن العفو عن اتخاذ العجل، وعليهم من إدراك زمن محمد صلى الله عليه وسلّم وقر اذ كُرُوا والاصل إذتكروا. ونعبتى بإسكان الياء وقفاً وإسقاطها درجاً هو منهب من لا يحرك الياء المكسور ما قبلها.

أوفِ بِعَهْدِ كُمْ بحسن الإثابة والعهد يضاف إلى المعاهد والمعاهد، ولعل الإول مضاف إلى الفاعل والثاني إلى المفعول، فإنه تعالى عهد إليهم بالإيمان والعمل الصائح بنصب الدلائل وإنزال الكتب، ووعد لهم بالثواب على حسناتهم، وللوفاء بهما عرض عريض فأول مراتب الوفاء منا هو الإتيان بكلمتى الشهادة، ومن الله تعالى حقن الدم والمال، وآخرها منا الاستغراق في يحر التوحيد بحيث يغفل عن نفسه فضلاً عن غيرة، ومن الله تعالى الغوز باللقاء الدائم. وما روى عن ابن عياس رضى الله

تعالى عنهما: أوفوا بعهدى في اتباع محمد صلّى الله عليه وسلّم، أوف بعهد كم في رفع الأصار والإغلال. وعن غيرة أوفوا بأداء

*شورة* البقرة

الفرائض وترك الكبائر أوف بالمغفرة والثواب. أو أوفوا بالاستقامة على الطريق المستقيم، أوف بالكرامة والنعيم المقيم، فبالنظر إلى الوسائط. وقيل كلاهما مضاف إلى المفعول والمعنى: أوفوا بما عاهدتمونى من الإيمان والتزام الطاعة، أوف بما عاهدتكم من حسن الإثابة. وتفصيل العهدين في سورة المائدة في قوله تعالى: وَلَقَدُ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ بَنِي إِسُرائِيلَ إلى قوله: وَلَأُدْخِلَتَّكُمُ جَتَّاتٍ تَجْرِى مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَارُ. وقر أوف بالتشريد للمبالغة.

وَإِيَّاكَ فَارُهَبُونِ فِيما تأتون وتذرون وخصوصًا في نقض العهد، وهو آكد في إفادة التخصيص من إياك نعبد لما فيه مع التقديم من تكرير المفعول، والفاء الجزائية الدالة على تضمن الكلام معنى الشرط كأنه قيل:

إن كنتم راهبين شيئًا فأرهبون. والرهبة: خوف مع تحرز. والآية متضمنة للوعد والوعيددالة على وجوب الشكر والوفاء بالعهد، وأن المؤمن ينبغي أن لا يخف أحداً إلا الله تعالى.

بنی اصل میں بنیدن ہے جو کہ ابن کی جمع ہے اور بیشتق ہے بناء ہے، جس کا معنیٰ بنیاد بنانا ہے۔ اور بیٹا چونکہ اپنے باپ کی نسل کی بقاء کی بنیاد ہوتا ہے اس لئے اسے ابن کہتے ہیں اس وجہ سے مصنوع کو صافع کی طرف منسوب کرتے ہوئے کہتے ہیں "ابن الحرث" بحیتی باڑی کا باپ اور "بنت الفکر" کسی کی سوچ کا نتیجہ۔

"اسرانيل" يي عبرانى زبان كالفظ باور يي عبدالله اور صغوة الله كمعنى من ب-"اسر" بمعنى عبداور" نيل " بمعنى السرانيل " السرانيل " بمعنى عبداور" نيل " بمعنى الله بمعنى عبداور المعنى الله بمعنى عبدالله بمعنى عبدالله بعنى عبدالله بعنى عبدالله بمعنى عبداور المعنى عبداور المعنى الله بمعنى عبداور المعنى الله بعنى الله بعن عبداور المعنى الله بعنى عبداور المعنى عبداور المعنى الله بعنى الله ب الله بم مطلب الله كابنده بي يرد حاكميا بعن الله بعن الله بعن المرائيل مع مراداولا ديعقوب ب المرائيل كو المرائل ، المرال اورسرا يمل بعنى يرد حاكميا بعن الله بعن المعنى المرائيل بعن المرائيل بعن المعنى المعنى المرائيل

میر اانعام یادکرویعنی ان انعامات میں غور کرواور ان کا شکرادا کر واور انعام کوخصوصی طور پر بنی اسرائیل کی جانب منسوب کرنااس وجہ سے بے کہ انسان طبعی طور پر حاسد اور غیور ہے۔تو اگر چہ اس کی تو جہ ان انعامات کی طرف مبذ دل کرائی جائے ج دوسروں پر ہوئے ہیں۔تو اس کوغیرت اور حسد کفر و ناراطنگی پر آمادہ کر سکتے ہیں لیکن جب اس کی تو جہ ان انعامات کی جانب ہوتی ہے جوخود اس پر ہوئے ہیں تو اس کو انعام کی محبت رہنا اور شکر پر آمادہ کر تا و کر آمادہ کر قام ہے اس کی تو جہ اس کی تو جہ ان انعامات کی طرف مبذ ول کرائی جائے جو



انعامات بھی ہیں جوان کے آبا وَاجداد پر ہوئے ہیں۔ مثلاً فرعون نے نجات دینا، ڈوبنے سے بچالیدااور بچمڑ یے کی پوجا درگز رکرنا۔اور وہ انعامات بھی ہیں جوخوداس دور کے بنی اسرائیل پر ہوئے ہیں یعنی ان کا عہد نوّت کو پالیدا۔اور ایک قرات میں"اذ کر وا" ہے جس کی اصل باب افتعال ہے،افتعلوا کے وزن پر ہے نیز اس قرات میں بصورت وصل "نعمتی" کی یا او کر اکن کر کے حذف کردیا گیا ہے۔اور جن کے نزدیک یاء ماقبل کمور کو ترکت نہیں دی جاتی ان کا خدم بر بہی ہے جس اجتماع ساکھین کی وجہ سے حذف کردیتے ہیں۔

وَأَوْفُوا بِعَهْدِى بِالإيمان والطاعة. ادرميراعهد پوراكرو-

میراظم اور وصیت جوایمان کے بارے میں تقی تم اسے پورا کر دادر میں تمہارے ساتھ کیا ہوا عہد بورا کردں گا، لینی حسن تواب کاجودعدہ میں نے تمہارے ساتھ کیا ہے۔اور عہد کی اضافت عبد کرنے دالے کی جانب بھی ہوتی ہے،ادر اس کی جانب مجمی ہوتی ہے جس سے عہد کیا جاتا ہے اور غالباً اوّل یعنی "بعہدی "کا عہد مضاف الى الفاعل ہے اور ثانى يعنى "بعہد کم "کا عہد مضاف الی المفعول ہے۔ کیونکہ الند کریم نے ان سے ایمان اور عمل صالح کا تحکم دیا تھا جس کی صورت بیہ ہوتی تھی کہ ایمان اور علم صالح پر دلائل قائم کردیئے بتصاور کتابیں نازل کر دی گئی تھیں اور ان سے ان کی نیکیوں پر تواب کا دعدہ کیا تھا۔ اور دونوں وعدول کو پورا کرنے کا میدان بہت وسیع ہے۔ چنانچہ انسانوں کی جانب سے عہد کو پورا کرنے کا پہلا مرحلہ یہ ہے کہ دونوں کلموں پرایمان لائی ۔اور اللہ کریم کی جانب سے پہلامرحلہ بیہ ہے کہ وہ ہماری جان ومال کی حفاظت فرمائے۔اور ہماری جانب سے اس کا آخری درجہ میہ ہے کہ ہم اللہ کریم کی توحید میں اتبامستغرق ہوجا تمیں کہ اپنے آپ سے بھی غافل ہوجا تمیں۔اور اللدكريم كي طرف سے دفائے عہد كا آخرى درجہ بير ہے كہ اپنى دائمى ملاقات سے ہم كومرفر از فرمائے۔ادر وہ جو روايت كيا ہے حضرت ابن عبّاس رضی اللَّدعنہ نے کہ میرادہ عہد پورا کر دجوتم ہے میں نے اتباع محمہ ملیّ علیہ م کیا تھا۔ ادر میں دہ عہد پورا کروں گا جو میں نے تمہارے ساتھ کیا تھا کہتم ہے بوجھ اور طوق اتار دیا جائے گا۔ ای طرح وہ تغییر جو حضرت ابن عباس رضی الند عنہ کے علاوہ دوسرے اصحاب سے مروی ہے کہ اے بنی اسرائیل فرائض کوا دا کر کے اور کبیر ہ گنا ہوں کوترک کر کے میراعہد پورا کرو۔ میں تمہاری مغفرت کر کے اور ثواب عطا کر کے تم سے کیا ہواعہد پورا کروں گا۔ نیز بیہ کہ صراط متفقم پر استنقامت اختيار كركيتم لوك ميراعهد يوراكروادر میں تنہیں عزّت، بزرگی اور بے شمارتعتیں عطا کر کے اپنادعدہ پورا کروں **گا**۔ به تمام تفسیری درمیانی درجه کی ہیں ، انتہائی درجه وہی ہے ہم نے بیان کر دیا۔ بعض علاء کہتے ہیں کہ دونوں جگہ لفظ عہد

مفعول به کی جانب مضاف ہے، تو اس صورت میں معنیٰ یہ ہو گا کہتم نے جس چیز کا مجھ سے عہد کیا تھا یعنی ایمان ادر التزام-اطاعت کا، اس کوتم پورا کردادر میں انچھی جزاء کا دعد ہ پورا کروں گا جو میں نے تم سے کیا ہوا ہے۔ ادران ددنوں عہد دن کی تفصیل

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ



تفسيربيضاوي(س)

اللدكريم بكادشاد، ولقداخد الله ميعاق بني اسرائيل ے لے کر ولأدخلتكم جتات میں بیان ہوئی ہے۔ وإياى فازهبون اورخاص میرا بنی ڈ ررکھو، لیعنی جو کام کرتے ہوا درجو کا م چھوڑتے ہود دنوں کے بارے میں مجھ ڈرویتم پر لازم ہے کہ جن ادامر کی بجا آ دری کرددہ صرف میرے ڈرکی وجہ سے ہواورترک نواہی کا سبب بھی میراخوف ہی ہو، جوتمہارے لئے تازیانہ ہو۔خاص طور پر میرے ساتھ کتے ہوئے وعدہ کوتو ڑتے وقت میری عظمت اور قہاریت تمہارے ذہن میں ہو۔ خوف صرف الله کریم ہی کا ہو۔ اس تحصیص خوف کے معنیٰ کا فائدہ دینے میں "ایّای فار ہبون" بنسبت "ایّک نعبد " کے زیادہ پرزور ہے۔ لیتنی جس قدر پرزور تخصیص "ایّای فار ہون" میں ہے اتّن پرزور" ایّک نعبد " میں نہیں ہے۔ کیونکہ یہاں تقدیم مفعول کے ساتھ ساتھ تکرار مفعول بھی ہے۔ نیز فاءجزا ہے جو تعقییب واشتراط کے مفہوم پر دلالت کرتی ہے۔ "ایتای نعبد " میں مفعول به چونکه مکررنہیں اس لئے وہ جملہ واحدہ ہے اور "ایا ی فار هبون" میں بہ کمرر ہے اور فار هبون، ایا بی میں عام نہیں ہے اس کے ایتا بی کا عامل مقدر ہے۔ نقذ برعبارت یوں ہوگی ، اياى ارهبوا فارهبون اس تقذیر کے تحت ڈرنے کا تھم مکرر ہوا ادر تعقیب کے ساتھ ہوا۔ جس کامعنیٰ بیہ ہوا کہ مجھ سے ہر وقت ڈرتے رہو، بیہ خصیت تمہارے اندرسلسل باقی رہے۔ اس کانسلسل ٹوٹے نہ پائے ۔ تفذیر عبارت سے داضح ہو گیا کہ "وایتای فار هبون "<sup>دو</sup> جلي -فارهبون کی فاءتعقیب اورشرط دونوں معانی پر دلالت کرتی ہے جس سے تفصیلی معنی بیہ نکلتے ہیں "ان کنتہ دا هبین شیئاً فارهبون "ليعنى تم كسى شے سے بھى خوف رکھتے ہوتو تو د ہصرف ميراخوف ہونا چاہے نہ كہ كسى اور كاخوف ۔امام بينياوى رحمة الله تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ "رهبة" کے متن این خوف کے ہیں جس میں احتیاط داجتناب بھی ہو۔ آیت کریمہ میں "اوف بعہد کم" وعدہ پرشتمل ہے گویا بداعلان ہے کہ جولوگ اپنے عہد کو پورا کریں گےان کو بے شار قسموں کے ثواب عطا کئے جائمیں گے۔ نیز "او فوا بعہد کم" امرکا صیغہ ہے بیاس چیز پر دلالت کرتا ہے کہ اللہ کریم کاشکرادا کرنا واجب ہےاور وعدہ پورا کرنا ضرور کی ہے۔

("YAZAWA ` سُوَرَقُالْبَعَرَةُ تغسيربيطاوي(س) "وايتاى فار هبون" كى تخصيصات اس بات يرد لالت كرتى بي كدمومن كوزيب بيس ديتا كدوه اللدكريم كرسواكس سور چیز ہےخوف کھائے۔ ذكر كي تحقيق: الذكرئ۔(Recitation,Pryer) كر ت بي ذكر اللى كرناس ميں الذكر بن إده مبالغة ب قرآن ميں ب: ذكر تُدكذا قرآن ميں ب: " وَذَكْرُ هُمُ بِأَيَّامِ الله " (سودة إبراهيم آيت ممرد) اوران كواللد كدن يا دولا و-اورآيت كريمه: "فَحُتُنَ كِوَ إحداهُما الأُخْرى " (سورة البقرة آيت مهر 282) تو دومری اے یا دولا دے گی۔ کے بعض نے بی<sup>مع</sup>نی کئے ہیں کہاہے دوبارہ یا د دلا وے۔ ادر بعض نے بی<sup>مع</sup>نی کئے ہیں وہ حکم لگانے میں د دسری کو ذکر ینادے کی بعض علاء نے آیت کریمہ: "فَاذْ كُرُونِي آذْ كُرُكُم " (سور قالبقرة آيت نمبر 152) سوتم مجصح بادكيا كردمين تتهبين يادكرون كا-" اذْكُروا نِعْبَتِي " (سورة البقرة آيت مر 40) یاد کردمیراوه احسان -میں بیفرق بیان کیا ہے کہ بے مخاطب نبی کریم ملاطق کی کے اصحاب ہیں جنہیں معرفت الہی میں فوقیت حاصل تقی اس لئے انہیں براہ راست اللہ تعالیٰ کو یاد کرنے کاتھم دیا گیا ہے۔ اور دوسری آیت کے خاطب بنی اسرائیل ہیں جواللہ تعالیٰ کو اس نے انعامات کے ذریعہ سے پہچانتے تھے۔اس بنا پرانہیں تھم ہوا کہ انعامات الہٰی میں غورفکر کرتے رہوتی کہ اس ذریعہ سےتم کواللہ تعالى كي معرفت حاصل ہوجائے۔ يا تي باتوں کی وحی: حضرت سيّد نا حارث اشعرى رضى اللد تعالى عنه ف مروى ب كه ني كريم ملّ فيَّدِيم ف فرمايا: اللد عز وجل في حضرت يحيل بن زكريا عليها السلام كى طرف بالنج باتوب كى وحى فرمائى اور ان يرخود عمل كرف اور بن اسرائیل کوان برعمل کی ترغیب دلانے کا تعلم دیا۔ پھر آپ سائنٹائیٹر نے فرمایا:

| Ba                 | شورة البقرة                          | DARCIENC                                                   | تغسير بيطاوى (س)                                                       | D.S.S.             |
|--------------------|--------------------------------------|------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| لاسطحس             | اادر ذكر كرف دال كي مثل              | لكرت = ذكركر في كالمحلم ويتاجون                            | یا ہے ایک ریم بھی ہے کہ میں شہر پر                                     | دی محمد<br>اس میر  |
| لمرح بنده ذكز      | بکواس میں چھپا نے، اس                | روہ ایک قلع کے پاس تاقی کرا بخ آج                          | ے دشمن اس کی تلاش میں ہوں بھ                                           | طرح بہ جسک         |
|                    |                                      | ماصل کر سکتا ہے۔                                           | لے ذریعے ہی شیطان سے <sup>و</sup> جات                                  | اللدعز وجل –       |
| (alutralia)        | والن دج المعدم رج المسك ، رقم ٢٢     | ( المعند رك ، كمَّاب الصوم ، بإب و                         |                                                                        |                    |
|                    |                                      |                                                            | <b>:</b>                                                               | ذكركى فضيله        |
| - مان تذريم ف      | ماحب كولاك، ستاح افلاك               | فنہما ہے روایت ہے کہ حضور پاک، ص                           | وستيدنا ابن عماس رضى اللد تعالى                                        | حفرت               |
| *                  | 1. \$ . S .                          |                                                            | عز وجل فرما تاہے،                                                      | فرمايا كهدب        |
| راذ کر کرتا ہے و   | باور جب تو سمی می میں میں میں<br>بر  | كركرتا بيتو مين بهى تنها تيراذ كركرتا بوا                  | ین آ دم! جب تو تنهانی میں میرا ذ                                       | الم                |
| (rar Arz.          | ر هيب في الأكثار من ذكرالله، رقم ٥٠  | - (الترغيب والترجيب، كمَّاب الذكر والدعاء، التر            | سے بہتر مجمع میں تیراذ کر کرتا ہوں                                     | میں اس مجمع۔       |
| •                  |                                      |                                                            | یں بندےکا ذکر:                                                         |                    |
|                    | انے فرمایا،                          | لى عند ب مروى ب كه نى كريم سانط اينم                       | بيستيدنا معاذبن انس رضى الثدتعا                                        | جفرت               |
| اسکاچ چاکرتا       |                                      | اپنے دل میں میراذ کر کرتا ہے ویں اپ                        |                                                                        |                    |
|                    | مول_<br>مول_                         | تا ہےتو میں رفیق اعلیٰ میں اس کا ذکر کرتا                  | میرابند، کسی مجمع میں میراذ کرکر                                       | <i>ہو</i> ں اور جب |
| rsr، جرمه rsr)     | رغيب في الأكثار من ذكر الله الح ،رقم | لترغيب والتربيب، كتاب الذكر والدعاء، باب التر              |                                                                        |                    |
|                    |                                      |                                                            | كمت بي ؟:                                                              |                    |
|                    |                                      | (Blessi                                                    | م)النعبة(ng,Favour                                                     | (ن ع               |
| <i>۾ چيے</i> :جلسة | لوظاہر کرنے کے لئے آتا۔              | کے وزن پر ہے جو کسی حالت کے معنی کو<br>اور ہو ہو کہ میں اس | حالت کو کہتے ہیں۔ اور یہ فعلة                                          | التجفى             |
| ة ٢٩.٤٩            | فعلة کے وزن پر ہے جو مرف             | م یعنی آرام وآ سائش کے <del>ہی</del> اور بید ف             | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                  |                    |
| ÷                  |                                      | قلاعه مرام وال                                             | ) ہوتا ہے جیسے:<br>باد سے جنبے                                         | لئےاستعال          |
|                    | <u>ٻ</u> چنا چير ان ش ٻ،             | ی ہے جوللیل دکثیر کے لئے استعال ہوتا<br>میا                |                                                                        |                    |
|                    |                                      | وُهاً" (سور قالنحل آيت مير <sup>18</sup> )<br>سک           | نُ تَعَدَّوُا نِعْمَةُ اللهِ لا تَحْصُرُ<br>رالله ڪاحسان ڪنڪلکوٽوشارنه | "قل<br>م           |
|                    |                                      | ر سوب                                                      |                                                                        |                    |
| ×.                 |                                      |                                                            |                                                                        | لفظاوفوا           |
|                    |                                      | (Honour,keep,M                                             | ake Good)الوافى                                                        | (و ف               |



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ



اور مجمى تونى كم محى موت اور نيند كم محى آت من - چنانچ قر آن من ب: "الله يَتَوَقَى الْآنَفْسَ حِلْنَ مَوْتِها" (سور قالزمر آيت ممد 42) اللدلوكول كى مرف كوفت ان كى رومين قبض كرليتا ب-"أوَّ نَتَوَقَيَتَكَ " (سور قدونس آيت ممد 46) يا تمهارى مدت حيات پورى كردي -

تفسيربيضاوي(٨٠)

عبدكامفهوم:

ع دد) العہد (ض) (Promis, Agreement) کے معنی ہیں کسی چیز کی چیہم نگہہ داشت اور خبر گیری کرنا اس بنا پر اس پختہ وعد ہ کو بھی عبہد کہا جاتا ہے جس کی نگہداشت ضروری ہو۔قر آن میں ہے:

> " وَٱوْفُوا بِالْعَهْدِ إِنَّ الْعَهْدَ كَانَ مَسُؤُلًا" (الاسراء آيت ممبر <sup>34</sup>) اورعبدكو پوراكرد كم مد كيار ب يس ضرور پرسش موگ -يعنى اين قسمول يعمد پور ركرو-" لا يت ألُ عَهْدِى الظَّالِيدِينَ" (سود قالبقر قايت معر <sup>124</sup>) كرظالمول كن يس ميرى ذمددارى پورى ميں موكى -

ايفائ عهد کی بهترين مثال:

عَنْ عَبْدِ اللهِ بَنِ آبِي الْحَبُسَاءِ قَالَ بَأَيَعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيُهِ وَسَلَّمَ قَبُلَ آنُ تُبُعَتَ وَبَقِيَتُ لَهُ بَقِيَّةٌ فَوَعَنُتُهُ آنُ آتِيَهُ بِهَا فِي مَكَانِهِ فَنَسِيْتُ فَنَ كَرُتُ بَعْدَ ثَلَاثٍ فَإذَا هُوَ فِي مَكَانِهِ فَقَالَ لَقَدْ شَقَقْتَ عَلَىَ آنَاهَاهُنَا مُنْذُ ثَلَاثٍ آنْتَظِرُكَ

روایت ہے حضرت عبداللدابن ابی الحمسا ورضی اللدعنہ سے فر ماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم صلی اللد تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم کی نبوت کے ظہور سے پہلے حضور (علیہ الصلوٰة والسلام) سے خرید وفر وخت کی اور آپ کا کچھ بقایارہ گیامیں نے وعدہ کیا کہ میں ای جگہ وہ چیز لاتا ہوں پھر میں بھول گیاتین دن کے بعد مجھے یاد آیاتو حضورانور (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وآلہ وسلم) اسی جگہ تیے فر مایا کہ تم نے مجھ پر مشقت ڈال دی میں تین دن سے پہلی تمھا راانظار کر رہا ہوں۔

(مظلوة المصابع ، تراب الأدب ، باب الوعد ، الفعس الثاني ، الحديث • ٨٨ ، ج ٢ ، ص ١٩٩)

عهدشكني كي وعيد حضرت ابو مريره رضي الله تعالى عند مدوايت م ،رسول التُصلّى الله تعالى عليهة المد وسَلَّم في ارشاد فرمايا:

تفسیر پیضاوی (سر) کی در ۲۷ کی اس سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ Sto. "اللد تعالى فرماتاب كم من قيامت كردن تين شخصول كلمة مقابل مول كا، ايك دو خص جومير المام يردعد ود م بعر عہدشکنی کرے۔ دوسراوہ مخص جوآ زادکو بیچ پھراس کی قیمت کھائے۔ تیسراوہ مخص جومز دورے کام پورالے اور اس کی مزدوری عہدتو ڑنے والے پرلعنت: حضرت على المرتضى أرَّمَ الله تَعَالَى وَتَجْهَدُ الْكَرِيم ب روايت ، في كريم من عليه في ارشاد فرمايا: · · مسلمانوں کا ذمہ ایک ہے، جو کسی مسلمان کا عہد تو ڑے تو اس پر اللہ تعالیٰ ،فرشتوں ادرتمام انسانوں کی لعنت ہے، نہاس کی کوئی فرض عبادت قبول کی جائے گی اور نیفل۔ (بخارى، كماب فغاكل المدينة ، باب جرم المدينة ، ١ / ٢١٢ ، الحديث : • ١٨٤) ن**يق لفظر هب:** (ر كاب) الرهب والرهبة ايسي خوف كو كہتے ہيں جس ميں احتياط اور اضطراب بھی شامل ہو قرآن ميں: " لَأَنْتُمُ أَشَلُّ رَهْبَةً " (سورةالحدر آيت مرد1) تمہاری ہیت توان کے دلوں میں اللہ تعالی سے بڑھ کر ہے۔ "جَناحَكَ مِنَ الرَّهُبِ " (سور قالِقص آيت مرد 32) ادرد فع خوف کے لئے اپنے باز دسکیڑلو۔ اس میں ایک قرآت د هب بضمہ الرا بھی ہے۔ جس کے متحافز علینی تحبر اہٹ کے ہیں۔ ولچيپ حکايت: متقاتل کہتے ہیں کہ دھب کی تغسیر معلوم کرنے کی غرض سے نطا دریں اثنا کہ میں کھانا کھار ہاتھا ایک اعرابی عورت آئی۔ ادراس نے کہاات اللہ کے بندے مجھے کچھ خیرات دیجئے جب میں لپ بحر کراہے دینے لگا تو کہنے لگے یہاں میر کی استین میں ڈال دیجئے تو میں بچھ گیا کہ آیت میں بھی (دہب بمعنی آسٹین ہے )لیکن پہلے معنی لیعنی گمجراہٹ کے زیادہ صحیح ہیں۔ قرآن میں ہے: "وَيَلُعُونَنا رَغَباً وَرَهَباً "(سورةالانهياء آيت مر 90) ہارے صل کی توقع اور ہمارے عذاب کے خوف سے میں پکارتے رہتے ہیں۔ " تُرْهِبُونَ بِهِ عَلُقٌ أَللُه " (سور قالانغال آيت مر 60)

تفسير بيضاوى (٥٦) جاند ٢٢ سُوْرَقَالْبَغَرَةُ اس سے تم اللہ کے دشمنوں پر ادرابینے دشمنوں پر دھاک بٹھائے رکھو گے۔ اورآيت كريمه: "وَاسْتَرْهَبُوهُمُ " (سورةالاعراف آيت مر 116) ادران کود مشت میں ڈال دیا۔ میں استر جاب کے متنی دہشت زدہ کرنے کے ہیں۔ " وَإِيَّانَ فَارْهَبُونِ " (مورة البقرة آيت نمبر 40) اور مجمعت بن ذرو-ترهب كامعنى: ترهب تفعيل كمعنى تعبد يعنى راجب بنخ اورعبادت بين خوف ساكام لين كريس-رهبانية ك*العريف*: فرطخوف سے عبادت گذاری میں غلو کرنے کور هبانية کہاجا تا ہے قرآن ميں ہے۔ " وَرَهُبازِيَّةً أَبْتَلَعُوها" (سورةالحديد) يت نمبر 27) اور رہدانیت لذت دنیا کا چوڑ بیٹھنا جوانہوں نے ازخودا یجاد کی تھی۔ادر دھدان صومعہ لوگ واحد بھی ہوسکتا ہے اور جمع مجمی جواس کووا حدد یے بیں ان کے بزد یک اس کی جمع ر ھابین آتی ہے لیکن اس کی جمع رحلیۃ بتانازیادہ مناسب ہے۔ الارهاب كالمعخل: الارهاب (افعال) کے اصل معنی ادنوں کوخوف زدہ کرنے کے ہیں یہ ار جست فعال کا مصدر ہے اور اس سے زهب ہے جس کے عنی لاغرادنٹی (یاشتر نرتو می کلاں جنہ ) کے میں مشہور محاورہ ہے: رَهَبُوتٌ خدر من رجموت كردم - خوف ببتر --[سورة البقرة (2) : آية 41] ۊٙٳڡؚڹؙۅ۫ٳؠٵٱنزَلْتُ مُصَدِّقًا لِّبَا مَعَكُمُ وَلَا تَكُوْنُوا ٱوَّلَ كَافِرٍ بِهِ وَلَا تَشْتَرُوا بِآياتِي ثَمَنًا قَلِيُلًا وَإِيَّانَ فَاتَّقُونِ (4) · · اورایان لا داس پرجویس نے اتاراس کی تعدیق کرتا ہوا جوتمہارے ساتھ ہےاورسب سے پہلے اس کے منگر ند بنو، اور میرک آینوں کے بدلے تھوڑ بدام ندلو، اور مجھی سے ڈرو''۔ وَآمِنُوا بِمَا آنْزَلْتُ مُصَبِّقاً لِما مَعَكُمُ إفرادللإ يمان بالامر به والحت عليه لأنه المقصود



سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

تفسير ييضاوى (مر) مستحر ٢٢٣

والعبدة للوفاء بالعهود. وتقييد المنزل بأنه مصدق لما معهم من الكتب الإلهية من حيث إنه تأزل حسبما نعت فيها، أو مطابق لها في القصص والمواعيد والدعاء إلى التوحيد والامر بالعبادة والعدل بين الناس والنهى عن المعاصى والفواحش، وفيا يخالفها من جزئيات الاحكام بسبب تفاوت الاعصار في المصالح من حيث إن كل واحدة منها حق بالإضافة إلى زمانها، مراعى فيها صلاح من خوطب بها، حتى لو نزل المتقدم في أيام المتأخر لنزل على وفقه، ولذلك

قال عليه الصلاة والسلام: لو كان موسى حياً لما وسعه إلا اتباعى. تنبيه على أن اتباعها لا ينافى الإيمان به، بل يوجبه ولذلك عرض بقوله: وَلا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بِهِ بأن الواجب أن يكونوا أول من آمن به، ولأنهم كانوا أهل النظر فى معجز اته والعلم بشأنه والمستفتحين به والمبشرين بزمانه. واَوَّلَ كافِرٍ بِه وقع خبراً عن ضمير الجمع بتقدير: أول فريق أو فوج أو بتأويل لا يكن كل واحد منكم أول كافر به كقولك كسانا حلة فإن قيل كيف نهوا عن التقدم فى الكفر وقد سبقهم مشر كوا العرب؟ قلت المراد به التعريض لا الدلالة على ما نطق به الظاهر كقولك أما أنا فلست بجاهل أو لا تكونوا أول كافر به. من أهل الكتاب، أو ممن كفر عما معه فإن من كفر بالقرآن فقد كفر ما يصدقه، أو مثل من كفر من مشر كى مكة. واَوَّلَ : أفعل لا فعل له، وقيل: أصله أو أن من وأل من ومثل من كفر من مشر كى مكة. واَوَّل : أفعل لا فعل له، وقيل: أصله أو أن من وأل، فأبدلت هزته واواً تخفيفاً غير قياسى أو ألول من

قعل لدوفين. اصله او ال من وال عبد المركم مر آل فقُلِبت همز ته واواً وأدغمت. وَلا تَشْتَرُوا بِآبِاتِي ثَمَناً قَلِيلًا ولا تستبدلوا بالإيمان

وَلا تَشْتَرُوا بِآياتِي ثَمَناً قَلِيلًا ولا تستبدلوا بالإيمان بها والاتباع لها حظوظ الدنيا، فإنها وإن جلت قليلة مسترذلة بالإضافة إلى ما يفوت عنكم من حظوظ الآخرة بترك الإيمان. قيل: كان لهم رئاسة فى قومهم ورسوم وهدايا منهم، فخافوا عليها لو اتبعوا رسول الله صلّى الله عليه وسلّم فاختاروها عليه. وقيل: كانوا يأخذون الرشى فيحرفون الحق ويكتمونه.

وَإِيَّاىَ فَاتَّقُونِ بِالإيمان واتباع الحق والإعراض عن الدنيا. ولما كأنت الآية السابقة مشتملة على ما هو كالمبادى لما فى الآية الثانية، فصلت بالرهبة التى هى مقدمة التقوى ولأن الخطاب بها عمر العالم والمقلد. أمر هم بالرهبة التى هى مبدأ السلوك،



سُوْرَقُالْبَعَرَةُ

تفسير بيضاوى (رى) ما تريخ ٢٢٢ ج

والخطاب بالثانية لما خص أهل العلم، أمر هم بالتقوى التي هى منتهاة.

وَآمِنُوا بِما أَنْزَلْتُ مُصَبَّقاً لِما مَعَكُمُ

یہاں صرف ایمان کاذکر کیا گیا ہے کہ بایں طور کہ ایمان کا تھم دیا گیا ہے اور اس پر ابحارہ گیا ہے کیونکہ مقصودا یمان ہی ہے اور وفاتے عہد کے لئے اصل رکن یہی ہے اور "منزل" میں یہ قید لگانا کہ وہ آسانی کتانوں کی تصدیق کرنے والی ہے جو اہل کتاب کے پاس ہیں اس حیثیت سے ہے کہ یہ قر آن ای کے مطابق نازل ہوا ہے جو کتب سابقہ میں بیان ہوا ہے۔ یا یہ کہ یہ قر آن قصص اور مواعید میں نیز تو حید کی دعوت اور امر عبادت میں اور عدل بین الناس اور نہی عن المعاصی والفواحش کے تھم میں، کتب سابقہ کے مطابق ہے۔ اور قر آن کر کیم کا کتب سابقہ سے جزوی احکام میں مختلف ہونا اس وجہ سے کہ اوقاح اووار کی صلحتیں مختلف ہوتی ہیں۔ یعنی ہر مصلحت جزئی اپنے دور کے لحاظ سے برحق ہے۔ اور اس میں ان لوگوں کی اصل حوظ او اور کی مسلحتیں مختلف ہوتی ہیں۔ یعنی ہر مصلحت جزئی اپنے دور کے لحاظ سے برحق ہے۔ اور اس میں ان لوگوں کی اصل حوظ مطابق نازل ہوتیں۔ ای لئے نبی کر کیم میں خال ہونے والی چیزیں اگر بعد میں نازل ہوتی ہو دول کے اصل حوظ ہوں مطابق نازل ہوتیں۔ ای لئے نبی کر کیم میں خال ہونے دول چوں اکر بعد میں نازل ہوتیں تو بعد والے زمانے کے

لوكأن موسى حيألها وسعه إلا اتباعى

ا گر موی علیه السلام زنده موت توان کوبھی میر کہ اتباع کے علاوہ کسی چیز کی گنجائش نہ ہوتی۔

نیز "مصدّ قالما معکم" کی قیداں حقیقت پر تنبید کرنے کے لئے ہے کہ کتب سابقہ کی اتباع ،قر آن کریم پر ایمان لانے کے منافی نہیں۔ بلکہ ان کی اتباع اس پر ایمان لانے کا موجب ہے۔ ای لئے اللہ کریم نے اس پرتعریضاً بیار شادفر مایا:

ولا تكونوا اول كافر به اورسب ، بہلاس كمنكرنہ بنو۔

اس آیت میں تعریفاً یہ مراد ہے کہ تم پر ضروری ہے کہ تم قرآن پر سب سے پہلے ایمان لانے والے بنو، اور اہل کتاب سے یہ بات تعریفاً اس لئے کہی گئی کہ وہ معجز ات قرآن میں غور کرنے کے اہل سے نیز اس کی عظمت شان کو جانے کے اہل شے۔ نیز حال قرآن کے ذریعے فتح ونصرت کے طالب سے۔ اور اس کی آمدآ مدکی بشارت دینے والے سے۔ اور "اوّل کا فر لا تکونوا" کی ضمیر جمع سے خبرواقع ہے۔ اور "اوّل کا فر" کی تاویل ہوگی "اوّل فوریتی کا فو "یا" اول فوج کافر" یا، لا یکن کل واحل مند کھ اول کافر ہم

ى تاديل ميں لياجائے گا۔ جيسے تمہارا قول "كساناً حلة"

اب اگر بیاعتر اض کیا جائے کہ ان کو کفر میں سبقت کرنے سے کیونگر منع کیا گیا، جب کہ شرکین عرب ان پر کفر میں سبقت



لے چک تفتو میں جواب دوں گا کہ اس سے مقصود تحریض ہے وہ معنی مقصود نہیں ہیں جن پر منطوق ظاہری دلالت کرتا ہے۔ جیسا کہ تمہارا کہنا "اما انا فلست بجا ھل" یا بی مراد ہے کہ اہل کتاب میں سب سے پہلے کفر کرنے والے نہ بنو۔ یا بی کہ ان لوگوں میں سب سے پہلے کفر کرنے والے نہ بن جا وَجنہوں نے اپنی کتاب کا کفر کیا کیونکہ جنہوں نے قرآن کا انکار کیا تو یقیناً ان کتابوں کا بھی انکار کیا جنہوں نے قرآن کی تصدیق کی۔ یا بی مراد ہے کہ مشرکین کہ جیسے نہ بن جا وَجنہوں نے کفر کیا ۔ اور " اول "افعل کا صیغہ ہے جس کا کوئی خطن نہیں ہے۔ اور بعض نے کہا ہے کہ اس کی اصل "آوال" ہے بید "وال" سے مشتق ہے، ہمر ہو بغرض تخفیف ، خلاف قیاس واد سے بدل دیا کیا ہے۔ یا اس کی اصل "آوال" ہے بید "وال" سے مشتق ہے، ہمر ہ کو واد وال سے بدل کرواؤ میں ادغام کردیا کیا، اول ہو کہ ہوں کے اس کی اصل "آوال" ہے بید "وال" سے مشتق ہے، ہمر ہو کو داؤ

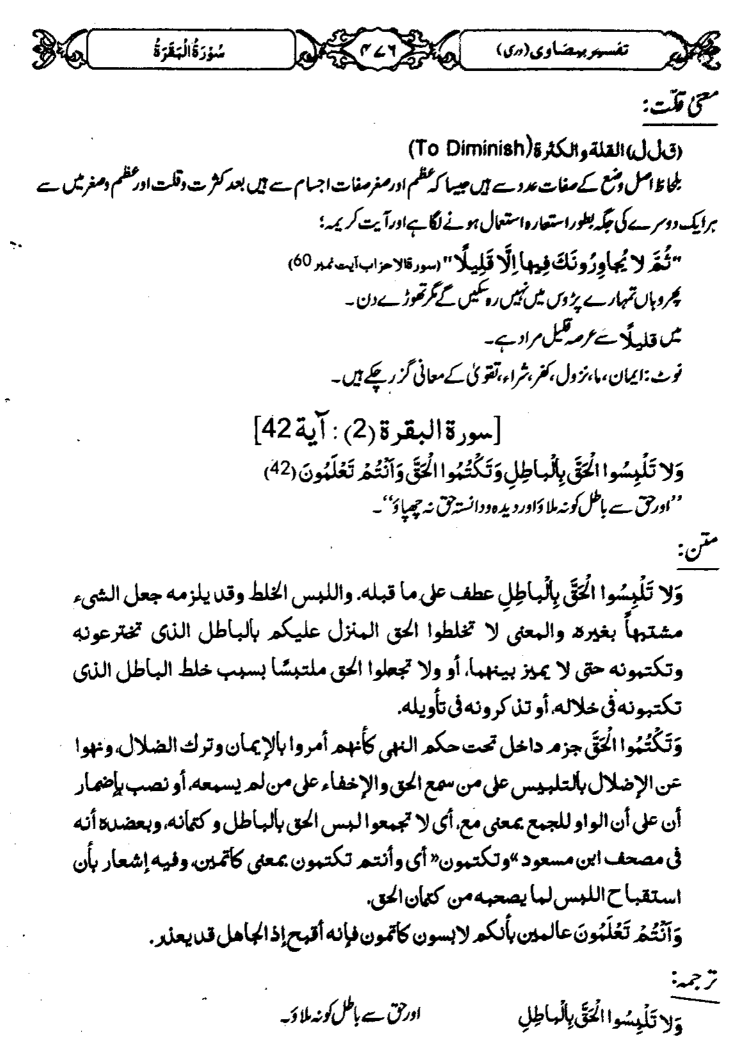
وَلَا تَشْتَرُوا بِآياتِي ثَمَنًا قَلِيُلًا

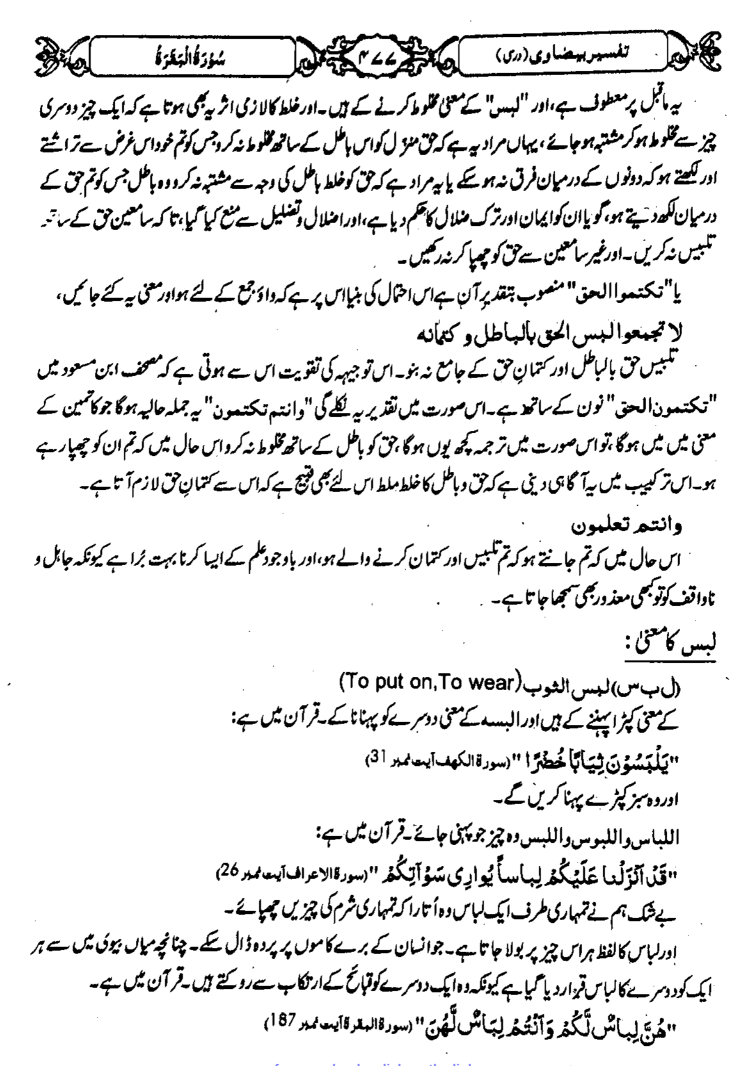
ادر میری آیتوں کے بد لے تھوڑے دام ندلو۔

لیتن آیات پر ایمان لانے اور ان کی پیروی کرنے کے عوض ، دنیاوی ساز وسامان حاصل نہ کرو۔ اس لئے کہ دنیاوی ساز وسامان کتنا تی زیادہ کیوں نہ ہو، اُخر دی نعتوں کے مقابلے میں قلیل وحقیر ہے۔ جوترک ایمان کی وجہ سے تم سے فوت ہو جائے گا۔مغسرین نے کہا کہ علماء یہود کو اپنی قوم میں سرداری حاصل تھی ، اور ان کوقوم سے ہدیتے اور محصول وصول ہوتے سے لہذا ان کو بیا تدیشہ ہوا کہ اگر وہ نمی کر یم مان تلا پر کی پیروی کرتے ہیں تو دہ تمام چیزیں ہاتھ سے جاتی رہیں گی اس لئے ان کی ایمان کی ایمان کی اور ان کے تم اس دنیا دی مال کو ، اتباع پر ترجی دی ہوں نے کہا کہ دہ تی بات ہوں ہے مال تھی ، اور ان کوقوم سے ہدیتے اور محصول وصول ہوتے سے اس دنیا دی مال کو ، اتباع پر ترجی دی ہو معن نے کہا کہ دہ تی بات ہوں ہے ہیں تو دہ تمام چیزیں ہاتھ سے جاتی رہیں گ

ایمان لاکراور حق کی پیروی کر کے اور دنیا سے اعراض کر کے، اور آیات تائید کے معملات آیت اوٹی کے مشتملات بیونکد مبادی کی حیثیت رکھتے ہیں اس لیے پہلی آیت کا فاصلہ میں مصدر "دهبة" کافضل لایا گیا ہے۔ جوتقو کی کا مقدّ مداور پیش خیمہ ہے، اور بیہ بات بھی ہے کہ پہلی آیت کر یمہ کے خاطب عام ہیں، عام بھی مخاطب ہیں اوز مقلّہ بھی، اسلے ان کو دهستکا ت جہاں سے سلوک کا آغاز ہوتا ہے۔ اور دوسر نے آیت کے خاطب خاص کر ایل علم ہیں اس لیے ان کو تقو کی کا مقدّ مداور بیش خیمہ کامنہی ہے۔

(ثمرن) الثمن اصل میں ہراس چیز کو کہتے ہیں جوفر وحت کرنے والا اپنی چیز کے کوض خریدار سے دصول کرتا ہے خواہ وہ زرنفذ ہویا سامان۔ قرآن مي - ب: " وَمَقَرَوْ لَا بِخَمَنِ بَخْسٍ " (سور قدوسف آيسه مدر 20) اورا سے تعور ی میں قیبت لیٹن چند درہموں پر پچ ڈالا ۔







سُوْرَقُالْبَغَرَةُ

بی تفسیر بیضاوی (۲۷)

وہتمہاری لباس ہیں اور تم ان کے لباس۔ چنانچدای معنی میں شاعر نے ایک بیدی کواز ارکہا ہے۔ فرى لك من أخى ثقة إزارى اے میرے قابل اعتماد بھائی پر میر پی از ارتینی بیدی قربان ہو۔ اور تمثيل وتشبيه ي طور پرتفوي كوبھى لباس قرارد يا كما ہے۔ چنانچ فرمايا: "وَلِبا أَسُ التَّقُوى ذَلِكَ خَيْرٌ " (سورة الاعراف آيت مدر 26) اورجو پر میزگاری کالباس ہے۔ اورا يت كريمه: "صَنْعَة لَبُوسٍ لَكُمُ " (سور قالاندياء آيت مدر 80) اسے تمہاراایک پہناوا بنانا سکھایا۔ میں لبوس سے زرییں مرادیں اور آیت کریمہ: " فَأَذاقَهَا اللهُ لِباسَ الجُوع وَالْخَوْفِ " (سورةالنعل آيت مرد 112) تواللد نے اسے بیسز اچکھائی کہا ہے بھوک اورڈ رکا پہنا دایہنا یا۔ اس میں جوع یعنی بھوک اورخوف کی تصویر کھنچے کے لئے اس لباس کے ساتھ تشبید دی ہے۔ تحقيق لفظِّق: (Right, Truth) (حق) الحق

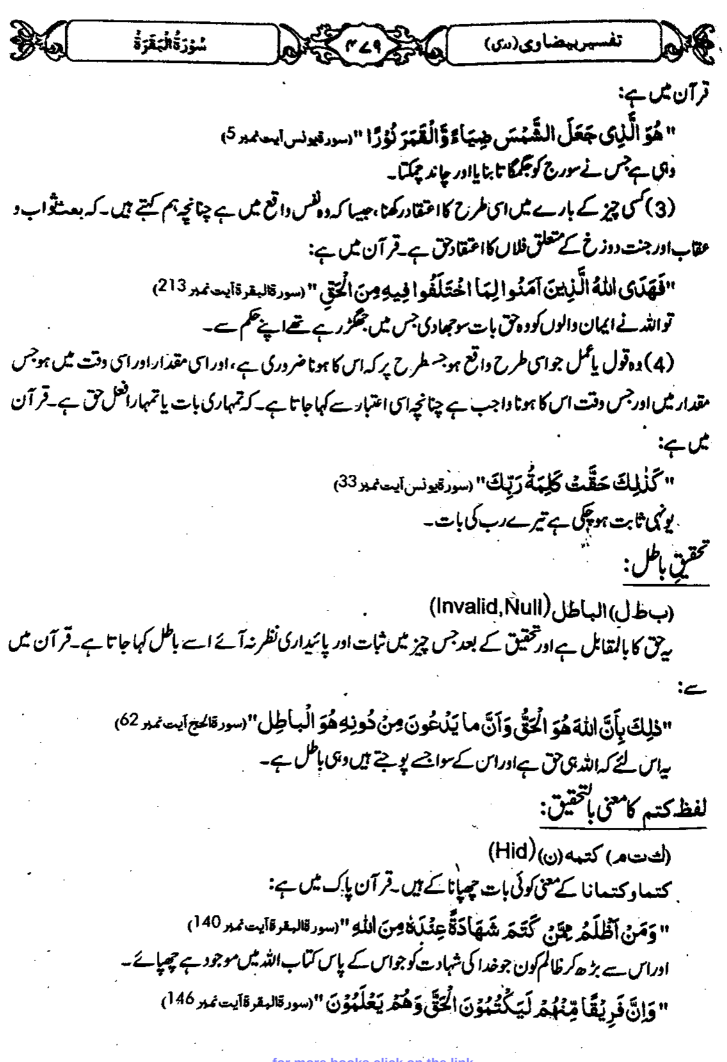
کے اصل معنی مطابقت ادر موافقت کے ہیں۔جیسا کہ در دازے کی چول اپنے گڑھے میں اس طرح فٹ آ جاتی ہے کہ وہ استقامت کے ساتھ اس میں گھوتی رہتی ہے۔

لفظ حق كااستعال:

لفظ حق کنی طرح پراستعال ہوتا ہے۔

(1) دہ ذات جو حکمت کے تقاضوں کے مطابق اشیاءکوا یجاد کرے۔ای معنی میں باری تعالیٰ پر تق کا لفظ بولا جاتا ہے چنانچے قر آن میں ہے:

، وَزُدُوا إِلَى اللهِ مَوَلا هُمُ الْحَقّ (سودة يونس ايت مير 30). ادراللد کی طرف پھیرے جائیں گے جوان کا پتا مولی ہے۔ (2) ہر دہ چیز جو مقتضائے حکمت کے مطابق پیدا کی گئی ہو۔ اس اعتبار سے کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ہر تعل حق ہے۔



تغسير بيضاوي (رر) سورقالبقرة BE LO مگرایک فریق ان میں بچی بات جان بوجھ کر چھپار ہا ہے۔ "وَلَا تَكْتُمُوا الشَّهادَةَ " (سور قالبقر قايت مبر 283). اور( دیکھنا ) شہادت کومت چھپانا۔ اورآيت كريمه: " الْذِينَ يَبْحَلُونَ وَيَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبُعْلِ وَيَكْتُمُونَ ما آتاهُمُ اللهُ مِنْ فَضْلِهِ " (سور ةالنساء آيت نمبر 37) جوخودیمی بخل کریں اورلوگوں کوہمی بخل سکھا نمیں اور جو ( مال ) خدانے ان کواپنے تصل سے عطافر مایا ہے اسے چیمپا چیا کے رکھیں۔ اس میں کتمان فصل سے كفران نعمت مراد ہے اس بنا پراس كے بعد فرمايا: "وَأَعْتَنُنا لِلُكَافِرِيْنَ عَنَابًا مُعِيْنًا " (سور قالنساء آيت مر 37) اورہم نے ناشکروں کے لئے ذلت کاعذاب تیار کرر کھا ہے۔ اوراً يت كريم، وَلا يَكْتُمُونَ اللهَ حَلِينَةًا " (سورة النساء آيت مر 42) اورخدا ہے کوئی بات چھیانہیں سکیں گے۔ کی تغسیر میں حضرت ابن عباس فرماتے ہیں کہ جب قیامت کے روز مشرکین دیکھیں گے کہ جنت میں وہی لوگ داخل ہو رہے ہیں جومشرک نہیں سے توجعت سے یکار اانھیں گے "واللوريدا ما كُنَّا مُشْرِكِيْنَ " (سورةالانعام آيس مدر 23) خدا کی شم جوہ ارا پر دردگارہے ہم شریک نہیں بناتے تھے۔ محراس کے بعدان کے ہاتھ یا ؤں ان کے خلاف گواہی دیں گے تو اس وقت وہ تمنا کریں گے کہ خدا تعالیٰ سے کوئی بات نه جيميائ ہوتی۔ حضرت حسن بصرى رحمة اللدعليه كاقول: حضرت حسن بصری فرماتے ہیں کہ آخرت میں متعدد واقف ہوں کے بعض موقعوں پر وہ اپنی حالت کو چھیانے کی کوشش کریں ہے۔ادربعض میں نہیں چھپا کیں گے بعض نے کہاہے کہ کوئی چھپانہ سکنے سے مرادیہ ہے کہ ان کے اعضاءان کے خلاف ترابی دیکھے۔ نو ف الفظ علم کا تحقیق گزرچک ہے۔



سؤرة البقرة

تغسيربيضاوي (ررى)

[سورة البقرة (2) : آية 43

قَاقِيمُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِيرِينَ (43) "اور نماز قائم رکھواورز کو ہ دواور رکوع کرنے والوں سے ساتھ رکوع کر ف'۔

وَٱقِيهُوا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكاةَ يعنى صلاة المسلمين وزكاتهم فإن غيرهما كلا صلاة ولا زكاة. أمرهم بفروع الإسلام بعد ما أمرهم بأصوله، وفيه دليل على أن الكفار مخاطبون بها. والزَّكاةَ من زكا الزرع، إذا نما، فإن إخراجها يستجلب بركة في المال ويثمر للنفس فضيلة الكرم. أو من الزكاة بمعنى: الطهارة، فإنها تطهر المال من الخبث والنفس من البخل.

وَارُكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ أَى فى جماعتهم، فإن صلاة الجماعة تفضل صلاة الفن بسبع وعشرين درجة لما فيها من تظاهر النفوس، وعبر عن الصلاة بالركوع احترازاً عن صلاة اليهود. وقيل الركوع: الخضوع والإنقياد لما يلزمهم الشارع، قال الاضبط السعدى:

لا تنلَّ الضَّعِيفَ عَلَّكَ أَنْ ..... تَرُ كَعَ يَوُما والدهُرُ قَدُر فعه

ترجمه:

وَآقِيهُوا الصَّلاقَوَ آتُوا الزَّكاقَ ادر نماز قائم رَهواورز كوة دو-

یہا<sub>ای</sub>، زادا کرنے سے مراد مسلمانوں کی نماز قائم کرنا اوران کی زکو ۃ ادا کرنا ہے۔ اس لئے مسلمانوں کی نماز وزکو ۃ کے سواد دسری نماز دزکو ۃ توالیس ہے جیسی کوئی نماز دزکو ۃ ہے ہی نہیں۔

علماء يہودكواصول اسلام كاتعكم دينے كے بعد اب فروغ اسلام كاتعكم ديا جارہا ہے۔اور اس ميں اس بات پر دليل ہے كہ فروع كے كفار مخاطب ہيں۔اور" زكاۃ" ماخوذ ہے زكاہ الزرع سے بياس وقت كہا جاتا ہے جب بھيتى ميں نشوونما ہو جائے۔وجہ تسميہ ہيہے كہذ كوۃ كى ادائيكى سے مال ميں بركت پيدا ہوجاتى ہے اور انسانى دل ميں جو دوكر م جيسى صفات كا كچل ديتى ہے۔ يا بيذ كاء سے مشتق ہے جو طہارت کے معنىٰ ميں ہے،زكاۃ قال كوميل اور دل كو بخل سے پاك كرتى ہے۔

وَارْ كَعُوا مَعَ الرَّاكِيمِينَ اورركوع كرنے والوں كے ساتھ ركوم كرو-

تفسير بيضاوى (درى) كالمرج ١٨٣ محمد المحمد المؤذ ألبَعَرَة لیتی نماز با جماعت اداکرو۔ کیونکہ تنہا نماز پڑ جنے سے جماعت کے ساتھ قماز پڑ جنے پر ستا کیں گنازیا دہ تو اب حطا کیا جاتا ب- اوراس میں ایک دوسرے کوتفویت حاصل ہوتی ہے۔ اور صلو ، کورکوع سے ساتھ تعبیر کرنا اس لیے ہے کہ یہود کی نماز سے محریز ہوجائے اور بعض نے کہا کہ رکوع سے مرادشارع علیہ السلام کی لازم کردہ چیز دن کی فرما نیرداری کرنا ادران کے لیتے اپنی عاجزي كااظهاركرنا بيجس پراضبط سعدى كاشعرتجى دلالت كرتاب، لا تِنْلْ الضَّعِيفَ عَلَّكَ أَنُ ..... تَرُكَعَ يَوَمًا وَّالدَّهُرُ قِدُ رَفَعَهُ سمی کو حقیر دفقیرا در کمز وردنا توان سمجه کرذلیل مت کرد، موسکتا ہے کہ کہ کردش زمانہ سے تم جعک جا ڈادرز مانیا س کواد پرا ٹھا دے بتوتم کواینے کئے ہوئے پرندامت ہوگی۔ لتحقيق لفظِا قامت: الإقامتد(افعال)في المكان (Devout) کے معنی کمی جگہ پر تفہر نے اور قیام کرنے کے ہیں اور اقیامت الشیبی (کی چیز کی اقامت) کے معنی اس کا پور اپور احق ادا كرنے مح ہوتے ہيں چنانچ قرآن پاك ميں ب: " قُلْ يا أَهْلَ الْكِتابِ لَسُتُمْ عَلى ثَنْيَ مَحَتَّى تُقِيهُوا التَّوُر اتَّوَ الْإِنْجِيلَ " (سرة الماءة آيت نبر 68) کہوکہا ہے اہل کتاب جب تک تم تو را ۃ اورانجیل کو قائم نہ رکھو گے کچھ بھی راہ پر نہیں ہو سکتے۔ لیعن جب تک کیلم وحل سے ان کے پورے حقوق ادانہ کرو۔ ای طرح فر مایا: " وَلَوُ أَنَّهُمُ أَقَامُوا التَّوُرِ الأَوَالْإِنْجِيْلَ " (سورةالمائدة آيت مره 66) ادراگروہ قائم رکھتے توریت اورانجیل۔ یہی وجہ ہے کہ قرآن پاک میں جہاں کہیں نماز پڑ سے کا تھم دیا گیا ہے یا نمازیوں کی تعریف کی گئی ہے۔ وہاں اقامت دکا صيغة استعال كماحماج -جس ميں اس بات پر تنبيه كرنا ہے كہ نماز سے مقصود محض اس كى ظاہرى ہيبت كا ادا كرنا بى نبيس ہے بلكہ ات جملة شرائط كساته اداكرنا ب اى بنا يركن ايك مقام پراقيمو الصلوة اور المتقين الصلوة كهاب اور آيت كريمه: " وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلَاةِ قَامُوا كُسَالَى" (سورةالنساء آيت مر 142) ادت جب نماز کو کھڑے ہوتے ہیں توست اور کابل ہو کر۔ میں قاموا اقامتد سے بیں بلکہ قیام سے مشتق ہے (جس کے متناعز مادرارادہ کے بیں )ادرآیت: " رَبِّ اجْعَلَىٰ مُقِيْمَ الصَّلاقِ " (سورة إبراهيم آيت مر 40) اے میرے دب مجھے نماز کا قائم کرنے والار کھ۔ میں دعاہے کہالی مجھے تماز کو پورے حقوق کے ساتھ اداکرنے کی تو فیق عطافر ماادر آیت کریہہ: https://archive.org/d zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى (٢٥) الماج ٢٨٣ سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ " فَإِنْ تَأْبُوا وَأَقَامُوا الصَّلاكَةُ " (سور قلتوبة آيس مر 11) مجرا گرده توبه کرلیس اور نماز پ<sup>ر</sup> من کمیس -کی تغییر میں بعض نے کہا ہے کہ یہاں اقبامہ سے نماز کاادا کرنا مراد نہیں ہے بلکہ اس کے متنی اس کی فرمنیت کا اقر ارکر نے 212-لفظِالمقام كالمعنى: ب مصدر میں ،ظرف ، مکان ظرف زمان اور اسم مغلول کے طور پر استعال ہوتا ہے۔لیکن قر آن پاک میں صرف مصدر میمی کے متن میں استعال ہوا ہے۔ چنا نچ فرمایا: " إِنَّهَا سَاءَت مُسْتَقَرًّا وَمُقامًا " (سورةالغرقان آيت مره 60) ادرددز خ تشہر نے اورر بنے کی بہت بری جگہ ہے۔ اورمقامتد (بضم اليم) معنى اقامتد بصي مايا: "اللَّذِي أَحَلَّنا دارَ الْمُقامَةِ مِنْ فَضْلِهِ " (سورتغاطر آيت عبر 35) جس نے ہم کواپنے تصل سے ہمیشہ کے رہے کے تھر میں اتارا۔ يمال جنت كودار المقامندكها بجس طرح كدات دار الخلداور جنات عدن كماب - اور آيت كريمه: " لا مَقَامَر لَكُمُ فَارُجِعُوا " (سور قلاحزاب آيت نمبر 13) یہاں تمہارے لئے (تغہر نے کا) مقام نہیں ہے تولوٹ چلو۔ اس آیت میں مقام کالفظ قیام سے لیتن تمہارا کوئی ٹھکا نہیں ہے اور ایک قرات میں مقام (بعنم کمیم )اقیام سے بے ادر بھی اقامت سے معنی دوام مرادلیا جاتا ہے۔ جیسے فرمایا: " عَنابٌ مُقِيرُ " (سور تفود آيت نمر 39) ہیشہ کاعذاب۔ ادرایک قرات میں آیت کریہ: " إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ آمِدْنٍ " (سورةالدمان آيس مر 51) بیتک پر میز کارلوگ امن کے مقام میں ہوں گے۔ مقام بقسمہ میم ہے۔ یعنی ایک جگہ جہاں وہ ہمیشہ رہیں گے۔ تقویہ الشبی کے معنی کس چیز کوسید حاکرنے کے ہیں۔ چنانچ فرمایا: "لَقَنْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ فِي آحُسَنِ تَقْوِيُمٍ " (سورةالتين آيت مرد 4)

https://archive.org/c bhasanattari

الحموي تفسير بيضاوى (درى) منظر ٢٨٣ ٢٠ سُوْرَكُالْبَقَرَةُ کہ ہم نے انسان کو بہت اچھی صورت میں پیدا کیا۔ اس میں انسان کے عقل وقہم قدوقامت کی رائتی اور دیگر مغات کی طرف اشارہ ہے جن کے ذریعہ انسان دوسرے حیوانات سے متاز ہوتا ہے اور وہ اس کے تمام عالم پر مستولی اور غالب ہونے کی دلیل بنتی ہیں۔ الصلوة كامعنى: (صلى) الصلي (س) (Prayer) کے اصل معنی آگ جلانے کے بے بیں صلی بالنار اس نے آگ کی تکلیف برداشت کی یا وہ آگ میں جلا۔ صلی بكذا اسے فلال چیز سے پالا پڑا۔صلیت الشاہ میں نے بحرى کو آگ پر بھون لیا اور بھونى ہوئى بحرى کو مصلية کہا جاتا ہے۔ قرآن میں ہے: "اصْلُوها الْيَوْمَر " (سورةيْس آيت مرد 64) آج اس میں داخل ہوجا ؤ۔ الصلوة في اللغت: بہت سے اہل لغت کا خیال ہے کہ صلاۃ کے معنی دعا دینے یحسین وتبریک اور تعظیم کرنے کے ہیں۔ چنانچہ محاورہ ہے صليت عليه مي في اس دعادي نشودنما دي اور بر ها يا اور حديث مي ب كه، "إذا دعى أحد كم إلى طعام فليجب، وإن كان صائما فَلْيُصَلّ أي: ليدع لأهله" جب کسی کوکھانے پر بلایا جائے تو اسے چاہیے کہ قبول کر لے اگر روز ہ دار ہے تو وہ اپنے لئے دعا کر کے واپس چلا آئے اور قرآن ميں ب: "وَصَلِّ عَلَيْهِمُ إِنَّ صَلاتَكَ سَكَنَّ لَهُمُ " (سورةالتوبة آيت مار 103) اوران کے تن میں دعائے خیر کروکہ تمہاری دعاان کے لئے موجب تسکین ہے۔ ادرانسانوں کی طرح فرشتوں کی طرف سے بھی صلاۃ کے معنی دعاادراستغفار ہی آتے ہیں چنانچەفرمايا: "إِنَّ الله وَمَلَا ثِكَتَه يُصَلَّوُنَ عَلَى النَّبِي " (سورة الاحزاب آيت مير 56) بیشک اللہ اور اس کے فرشتے درود بھیجتے ہیں اس غَیب بتانے والے (نبی ) پر۔ اور الصلوة جو که ایک عبادت مخصوصه کانام ہے اس کی اصل بھی دعاہی ہے اور نماز چونکہ دعا پر شتمل ہوتی ہے اسلئے اسے صلوة كہاجاتا ہے۔اور یہ تسمیة الشنبی باسم الجزء کے قبیل سے بیعن سی چز کواس کے من مفہوم کے نام سے موسوم

تفسير بيضاوى (درى) ما تحقيق ٢٨٥ ج سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ SELA کرنا اور صلاۃ (نماز) ان عمادت سے جن کا وجود شریعت میں ملتا ہے گواس کی صورتیں مختلف رہی ہیں۔ چنانچے قر آن میں "إِنَّ الصَّلاةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتَابًا مَّوْقُوْتًا " (سورةالنساء آيس مرد 103) بیشک نمازمومنوں پر مقرراوقات میں اداکر نافرض ہے۔ بإجماعت نماز كى فضيلت: حضرت سِيدُ ما عبيد الله بن عمر قو اربر ي عليه رحمة الله الغي فرمات بين : میں نے ہمیشہ عشاء کی نماز با جماعت ادا کی ،گرافسوں ایک مرتبہ میر کی عشاء کی جماعت فوت ہوگئی۔اس کا سبب بیہ ہوا کہ میرے ہاں ایک مہمان آیا، میں اس کی خاطر مُدَارَات (مہمان نوازی) میں لگار ہا۔فراغت کے بعد جب مسجد پہنچا توجماعت ہو چکی تھی۔ اب میں سوچنے لگا کہ ایسا کون ساعمل کیا جائے جس سے اس نقصان کی تلافی ہو۔ یکا یک مجھے اللہ کے بیارے حبيب ،حبيب لبيب عَرٍّ وَحَلَّ وصلَّى اللَّد تعالى عليه وآله وسلم كايب فرمانٍ عاليشان يا دآيا كه " با جماعت نماز، منفرد کی نماز پر اکیس در ج فضیلت رکھتی ہے۔ ای طرح پچیں اور ستا کیس در ج فضیلت کی حديث بھي مروى ہے۔" (صحيح البخاري، كِتَابُ الاذان، باب فضلَ صلاة الجماعة، الحديث ٢٣٩ . ٢٣٦، ص ٥٢ م"لم اجد" باحدى وعشرين ") میں نے سوچا، اگر میں ستائیس مرتبہ نماز پڑ ھالوں تو شاید جماعت فوت ہوجانے سے جوکی ہوئی وہ یوری ہوجائے۔ چنانچہ، میں نے ستائیس مرتبہ عشاء کی نماز پڑھی، پھر جھے نیند نے آلیا۔ میں نے اپنے آپ کو چند گھڑ سواروں کے ساتھ دیکھا، ہم سب مبن جارب متصدات ميں ايك كمرسوار في محص كها: تم اليخ كمور ب كومشقت مين ندد الو، في شكرتم مم سنبيس مل سكت مي في كما: مي آب كساتھ كون بي السكتا؟ كما: اس لئے کہ ہم نے عشاء کی نماز باجماعت ادا کی ہے۔ لفظر كوة كالتحقيق: (زكو)الزكاة (Zakat) اس کے اصل معنی اس نمو ( افزونی ۔ برحوتری ) کے ہیں جو برکت الم یہ سے حاصل ہواس کا تعلق دنیا وی چیز وں سے بھی باوراخردی امور کے ساتھ بھی چنانچہ کہا جاتا ہے ذکا الزرع بز کو کیتی کابڑ صنا اور پھلنا پھولنا اور آیت: " أَيُّها أَزْكَى طَعامًا " (سورةالكهف آيت مر 19) س کا کھانا زیادہ صاف ستحراب۔ میں از کیٰ سے ایسا کھانا مراد ہے جو حلال اور خوش انجام ہوا درای سے زکوۃ کا لفظ

| 846              | سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ             | DE TAY ST                                                               | وى(‹رى) ھ                         | تغسيربيط                     |              |
|------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------|------------------------------|--------------|
| تا بركدان مي     | ے زکوۃ یا تواس لیے کہاجا         | نكال كرفقراءكودياجا تاب ادراية                                          | سے حق المیٰ کے طور پر             | تى دەخصەجومال .              | مشتق ہے یع   |
| موہوتا ہےاور یہ  | کات کے ذریعہ اس میں <sup>ت</sup> | یا یا گیزہ ہوتا ہے یعنی خیرات و برا                                     | ک کے کہاں سے                      | يد ہونی ہےاور یا آ           | بركت فياام   |
| ى الله تعالى في  | دة يل موجود بي قر آن يا          | کمیا ہو۔ کیونکہ بیہ دونوں خوبیاں زکو                                    | میں ان ہر دو کالحا ظ <sup>ر</sup> | ہے کہ اس کے سمیہ             | بلجي ہوسکتا۔ |
| •                | •                                | :                                                                       | العم دياب چنانچەقرما              | لفرسا كحدز كوقبة كالمبحي     | تمازيك ماك   |
|                  | •                                | قالبقرة آيت نمبر 43)                                                    | أتوا الزَّكَاةَ " (سو             | يبهوا الصَّلاةً وَ           | ا الواق      |
|                  | · · ·                            | •                                                                       | رتے دہو۔                          | ائم كروادرزكوة اداك          | نمازقا       |
| ای کی بدولت      | نرت میں اجر دنو اب بھی           | اف حميدہ کا مستحق ہوتا ہے اور آ <sup>خ</sup>                            | ب انسان دنیا میں ادم              | کیدنغسے                      | اور تز       |
| ل<br>بوتى سےادر  | ن سے طبرارت نفس حاصاً            | اباتوں کی کوشش میں لگ جائے ج                                            | ق بد ب كدانسان ال                 | ورتز کیڈس کا طر              | حاصل ہوگا ا  |
| •                | يفرمايا:                         | كيونكه دهاس كااكتساب كرتاب جيس                                          | اکی طرف کی جاتی ہے                | كىنىبىت توانسان              | فعلتزكيه     |
|                  | - · ·                            | ن تمبر <sup>9</sup> )                                                   | ) '' (سورةالشمسآيا                | ٱفْلَحَ مَنُ ذَكْ <b>اْه</b> | "قَلُ        |
|                  |                                  | ) مرادکو پہنچا۔<br>ن                                                    | د پاک کیا(وہ ضرورا پ              | ں نے اپنی روح کو             | که جم        |
|                  | ب_چنانچ فرمایا:                  | یونکه فی الحقیقت وہی اس کا فاعل ۔<br>پیونکہ فی الحقیقت وہی اس کا فاعل ۔ | رف منسوب ہوتا ہے                  | بايداللد تعالي كمط           | اور مجمح     |
|                  |                                  | ايت مور 49)                                                             | شام " (سورةالنسا.                 | ،اللهُ يُوَكِّي مَنْ يَ      | ُ"بَل        |
|                  | ,                                |                                                                         | بے پاک کردیتا ہے۔                 | لد تعالی جسے چاہتا۔          | بلكسالة      |
| مل ہوتا ہے۔      | یتاہے جن سے تزکیہ جا <b>م</b>    | دنکه وه لوگوں کو ان با توں کی تعلیم د                                   | ک طرف ہوتی ہے ؟                   | پاس کی نسبت نی               | ادر مج       |
|                  | · · ·                            |                                                                         |                                   | ي                            | چنانچ قرآن   |
|                  |                                  | آيت مير 103ع                                                            | هُ عِلَمًا " (سورة التوب          | قِرُهُمُ وَتُزَكِّيْهِ       | " تُظ        |
|                  |                                  | باطن میں بھی) پا کیزہ کرتے ہو۔                                          | رمیں بھی) پاک اور (               | بالسيتم ان كو( ظام           | كداك         |
|                  |                                  | ورقالبقرةآيت مير 151)                                                   | نَاوَيُزَكِّيُكُمُ "(.            | لُوْا عَلَيْكُمُ آياتِ       | "يَتْأ       |
|                  |                                  | ، پا <i>ک کر</i> تا۔                                                    | بت فرماتا بداور تمهير             | پر ہماری آیتیں تلا <b>و</b>  | كرتم:        |
| <i>ہے۔چنانچہ</i> | نے میں بسنزلدآلد کے              | ہے کیونکہ عبادت نز کیہ کے حاصل کر                                       | دت کی طرف ہوتی ۔                  | ، اس کی نسبت عما             | اور کیم      |
| 4                |                                  | •                                                                       | فرمايا:                           | عليهالسلام تصطلق             | حفزت يمحل    |
|                  |                                  | سامير 13)                                                               | رُكَانًا "(سورةمريحرآ             | <b>ؽٵػٳۊؚڹؗ</b> ڷؠؙڴٳۅؘٳ     | "وَحَ        |
|                  |                                  |                                                                         | )ادر ستمرانی۔                     | ن طرف سے مہربان              | اورايك       |
|                  |                                  | يت مزر 19)                                                              | زَكِيًّا " (سودقمريد              | نب لك عُلَامًا               | • لِأَهُ     |
|                  | https://arch                     | for more books click on the ive.org/details/@                           | e link<br>cohaibhasa              | nattari                      |              |

تهیز بیضاوی (۳۵) <u></u> سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ 96 کہ میں بخصےایک سقرابیٹادوں۔ يعني وه فطرتا يا كيزه ہوگا ادر فطرتي يا كيزگى جيسا كه بيان كر يجكے ہيں۔ بطريق اجتباء حامل ہوتى ہے كہ تق تعالى اپنے بعض بندوں کوعالم ادریا کیز داخلاق بنا دیتا ہے ادریہ یا کیز کی تعلیم دممارست سے ہیں بلکہ صن تو فیق الہٰی سے حاصل ہوتی ہے جیسا کہ اکثر انبیاءاور سل کے ساتھ ہوا ہے۔اور آیت کے بیعن ہو سکتے ہیں کہ وہ لڑکا آئندہ چل کر پاکیزہ اخلاق ہوگا لہذا ذكيا كالعلق زمان حال ك ساته فيس بلكدا ستقبال ك ساته ب-قرآن مي ب: "وَالَّنِينَ هُمُ لِلزَّكَاةِ فَأَعِلُوْنَ " (سورةالمؤمنون آيت مدر 4) اوروہ جو زکوۃ دیا کرتے ہیں۔ یعنی وہ عبادت اس غرض سے کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ انہیں پاک کردے یا وہ اپنے نفوس کو پاک کرنے کی غرض سے عبادت کرتے ہیں والمال واحد۔ لہذالز کو ق میں لام تعلیل کے لیے ہے جسے لام علت وقصد کہتے ہیں ادر لام تعديد بيس بحتى كديد فاعلون كامفعول بو-انسان يرزكيد فس كى دوصورتم بي ايك متركيد وبالفعل يعنى اليصح اممال کے ذریعہ اپنے نفس کی اصلاح کرنا بیطریق محود ہے چنانچہ آیت کریمہ: " قَلُ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاها " (سورة الشبس آيت مر 9) ب شک مرادکو پنجایاجس نے اسے تقراکیا۔ اور آيت: قَنُ أَفْلَتَ مَنْ تَزَكَّى " (سور قالاعل آيت مرد 14) میں تزکیہ ہے یہی مراد ہیں۔ دوسرے تزکیہ بالقول ہے جیسا کہ ایک ثق چخص دوسرے کے اچھے ہوئیکی شہادت دیتا ہے۔اگر انسان خود اپنے اچھا ہونے کا دعوے اکرے اورخود ستائی سے کام لے توبیہ ندموم ہے اور اللہ تعالٰی نے اس قشم کے تزکیہ سے منع فرمایا ہے۔ چنانچہ ارشادے۔ اپنے آپ کوپاک نکھ ہراؤ۔ " فَلا تُزَكُوا أَنْفُسَكُمُ " (سررة الجم آيت نمر 32) اور بينى تادي ب كيونك، ميان مثو: انسان کااپنے مندآ ب میاں منصوبتنا ندتو عقلا ہی درست ہے اور ندہی شرعا۔ یہی وجہ ہے کہ جب ایک دائش مند سے پوچھا گیا کہ وہ کوئی بات ہے جو باوجود حق ہونے کے زیب نہیں دیتی تو اس نے جواب دیامد - الانسان نفسہ کہ خود ستائی کرتا۔ زكو ۋاداكرنے كے جہال بے شمار توابات ميں نددين والے كے لئے ومال خوفناك عذابات بھى ميں ، چنانچ اعلى حفرت، إمام أبلسنت، مولينا شاه امام أحمد رضا خان عليه رحمة الرحمن قران وحديث مي بيان كرده عذابات كانتشه صيخة جوئ

تغسيربيضاوي(س)

فرماتے ہیں،

للماصريد ہے کہ جس سونے چاندی کی زکو قانددی جائے ،روز قبیا مت جہٹم کی آگ میں تپا کر اُس سے اُن کی پیشانیاں ، کروٹیں ، پیلی واغی جائیں گی۔ اُن کے سر، پستان پر جہٹم کا گرم پیٹر رکھیں ہے کہ چھاتی تو ڈکر شانے سے نگل جائیگا اور شانے کی ہتر ی پر کمیں گے کہ ہتریاں تو ڈتاسینے سے نگل آئے گا، پیٹیزو ڈکر کر وٹ سے نگلے گا، گذی تو ڈکر پیشانی سے اُنجر ےگا۔ جس مال کی زکو قانددی جائے گی روز تاسینے سے نگل آئے گا، پیٹیزو ڈکر کر وٹ سے نگلے گا، گذی تو ڈکر پیشانی سے اُنجر ے ہاتھ چیا ہے گا، پھر گلے میں طوق بن کر پڑے گا، اس کا منہ اپنے منہ میں اُز دہا بن کر اُس کے پیچھے دوڑ ہے گا، میں ہوں تیرا مال ، میں ہُوں تیرا خزاند۔ پھر اسکاساراہدن چیاڈا لے گا۔ والعیا ذیالاہ رب العلمین۔ ( قادی میز میں ہے کہ چھار کا کہ میں ہوں تیرا مال ، میں ہُوں تیرا

JE TONA THE

سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ

اعلی حضرت رحمة اللدتعالی علیه زکوة نه دین والے کو قیامت کے عذاب سے ڈرا کر مجھاتے ہوئے فرماتے ہیں، اے عزیز ! کمیا خدا ورسول عُرَّ وَجَلَّ وصلَّی اللہ تعالیٰ علیہ وَالہ وسلَّم کے فرمان کو یونہی ہنسی تُصلّقا سمحتا ہے یا (قیامت کے ایک دن یعنی ) پچاس ہزار برس کی قدت میں بیرجا لگاہ صیبتیں تصلیٰی سَہل جانتا ہے، ذرا سیبن کی آگ میں ایک آ دھرو پید (حچوثا سا سلّه ) گرم کر کے بدن پر رکھ کرد کچھ، چرکہاں بیڈ خفیف (ہلکی ی) گرم، کہاں وہ قہرآگ، کہاں بیایک ہی رو پید کہاں وہ ساری عرکا جوڑا ہوا مال، کہاں بیرمنٹ محرکی دیر کہاں وہ ہزار دن برس کی آفت، کہاں بیہ ہلکا ساچبکا (یعنی معمولی ساداغ) کہاں وہ ہُذیاں تو زکر پارہونے ولا غضب اللہ تعالیٰ مسلمان کو ہدایت بخشہ۔ (ناذی رضوبیا زامام احد رضاخان بریوی جدید جہ میں الفظِر کوع کا مفہوم:

(رائ ع) الركوع (Genuflection) اس ك اصل معنى انحذاء يعنى جعك جان ك بيل اور نما زيس خاص شكل يس بيمكن پر يولا جاتا ب اور بحقى معاجزى اورا تكسارى ك معنى يس آتا ب خواه بطور عبادت به و يا بطور عبادت نه بوقر آن يس ب: " يَأَيَّهُمَا الَّذِي يَن آحَدُوا ازْكَعُوا وَاسْجُدُلُوا" (سور قالحج آيت عمر 77) ا س ايمان والوركوع اور مجده كرو " وَازْكَعُوا حَعَ الرَّا كَعِين " (سور قالب عرفا به مدر 43) اور ركوع كر في والول ك ساتھ ركوع كرو " وَالْحا كِفِدِين وَالرُّحْتِ السَّجُودِ " (سور قالب عرفا به مدر 24) اعتكاف والول اور ركوع و تحود والول ك ساتھ ركو تك مدر 12) اعتكاف والول اور ركوع و تحود والول ك ليے .

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تفسير بيضاوى (رى) مى تو م رکوع کرنے والے اور سجدہ کرنے والے۔ شاعرنے کہاہے: أدت كأتى كلماقمت راكع أخبر أخبار القرون التي مضت نے کی وجہ سے ) رینگ کر چلتا ہوں ادرخمیدہ پشت کھڑا ترجمہ: میں گذشتہ لوگوں کی خبر دیتا ہوں (میں سن رسیدہ ہو ہوتاہوں۔ صحابه کرام اور رکوع: امیرالمؤمنین حضرت سیّدُ ناابو بکرصدیق رَضِیُ اللّهُ تَعَالی عُنه نماز میں میخ (تھو کنے ) کی طرح اور حضرت سیّدُ ناعبداللّه بن ز بیررَضِی اللّهُ تَعَالی عُنهُ ستون کی طرح کھڑے ہوتے ادر بعض صحابہ رکوع میں اپنے پُرسکون ہوتے کہ ان پر چڑیاں بیٹھ جاتیں گویادہ جمادات میں ہے ہیں (جو حرکت نہیں کرتے)۔ نو ف : لفظ اتى كابيان مو چكا ب-[سورة البقرة (2) : آية 44] ۣ ٱت**أُمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَن**ْسَوُنَ ٱنْفُسَكُمُ وَٱنْتُمُ تَتُلُونَ الْكِتابَ آفَلا تَعْقِلُونَ (<sup>44</sup>) ·· كىالوگوں كو بھلائى كائتكم ديتے ہوا دراين جانوں كو بھولتے ہو حالانكہ تم كتاب پڑھتے ہوتو كيا تمہيں عقل نہيں ' ۔

اَتَأَمُرُونَ النَّاسَ بِالَبِرِّ تقرير مع توبيخ وتعجيب. والبر: التوسع في الخير، من البر وهو الفضاء الواسع يتناول كل خير، ولذلك قيل البر ثلاثة: بر في عبادة الله تعالى، وبر في مراعاة الاقارب. وبر في معاملة الاجانب.

وَتَنْسَوُنَ أَنْفُسَكُمُ وتتركونها من البر كالمنسيات، وعن ابن عباس رضى الله عنهما أنها نزلت فى أحبار المدينة، كانوا يأمرون سراً من نصحوه باتباع محمد صلى الله عليه وسلّم ولا يتبعونه. وقيل: كانوا يأمرون بالصدقة ولا يتصدقون. وَاَنْتُمُ تَتُلُونَ الْكِتابَ تبكيت كقوله: وَاَنْتُمُ تَعْلَبُونَ أَى تتلون التوراة، وفيها الوعيد على العناد وترك البرومخالفة القول العمل.

أَفَلا تَعْقِلُونَ قبح صنيعكم فيصدكم عنه، أو أفلا عقل لكم يمنعكم عما تعلبون



سور فالمقرف تفسير بيضاوى (رى) مان 19 اور عقل دراصل رو کنے اور مقید کرنے کا نام ہے۔ اور ادر اک انسانی کو عقل اس لئے کہتے بیل کہ وہ فتی چیز وں سے انسان کوروکتا ہے۔اورعمدہ چیزوں کواس پر جمادیتا ہے۔ کام عفل اس تؤ ت کا نام ہے جس کے ذریعہ کس انسانی ادراک کرتا ہےاور آیت کریدان لوگوں ک برعملی اور محبث نفس کا اظہار کررہی ہے، جو دوسروں کونون میجت کرتے بہل کیکن خود هیجت حاصل مہیں کرتے۔ نیز آیت کریمہ بیہ بتارہی ہے کہ بیمل اسی مخص کا ہوسکتا ہے جوشریعت سے نا داقف ہے۔ یا ایساامت ہے جو تقل سے بالكل خالى ب كيونكه جومخص عقل وشريعت دونو بكاجامع مواس كى طبيعت ايسيمل سے ابا وكرتى ب-اور مقصود بیر ہے کہ واعظ کواس پر آمادہ کیا جائے کہ وہ اپنے نفس کا نز کیہ کرے اور نز کیہ کی جانب یور می طرف متو تبہ ہو ہتا که خود سید جاہے ، پھر دوسروں کو سید ھاکر سکے ۔مقصود بینہیں کہ فاسق کو دعظ کوئی ہے روک دیا جائے ،اس لئے کہ اگر دو چیزیں مامور بہ ہوں اوران میں کسی ایک کی بجا آوری میں بھی کمی کی جائے۔ تحقيق حرف الف بالتكلّف: (ا): الف بامعنی کی تین قسمیں ہیں۔ایک وہ جوشروع کلام میں آتا ہے۔ دوسراوہ جو دسط کلام میں داقع ہو۔ تیسراوہ جو آخر کلام میں -21 پېلەقتىم وه الف جوشروع كلام ميل آتا ب- ال كى چند شمين بين: الف الاستخبارات بهمزه استفهام كهنب ك بحبائ كهناالف استخبار كهنا زياده فيحج موكا - كيونكه اس مي عموميت ب جو استفهام وانكار نفى تبكيت يرزجروتو بيخ تسويدسب پرحاوى ب- چنانچه عنى استفهام ميس فرمايا-" أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الرِّماء " (سورةالبقرة آيت مر 30) (انہوں نے کہا) کیا تو اس میں ایسے خص کونائب بنانا چاہتا ہے جو خرابیاں کرے اورکشت وخون کرتا پھرے۔ اور تبکیت یعنی سرزنش بھی مخاطب کوہوتی ہے اور بھی غیر کو، چنانچہ (قشم اول کے متعلق) فرمایا: " أَذْهَبْتُمْ طَيِّبَاتِكُم " (سورةالاحقاف آيت مبر 20) تما پنىلدتى حاصل كريكے۔ "أَنْخَنُ تُحْرِعِنْكَ اللَّهِ عَهْدًا " (سور قالبقرة آيت مبر 80) كياتم ف اللد الرار ل ركها ب؟ " ٱلْآنَوَقَلُ عَصَيْتَ قَبُلُ " (سورةيونس آيت مير ٩١)

سُورَةُ الْبَعَرَةُ تفسير بيضاوى (رر) کیااب (ایمان لاتا بے) حالانکہ تو پہلے نافر مانی کرتار ہا؟ اور غير مخاطب كم تعلق فرمايا: "أَكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا" (سورةيونس آيت مرد) کیالوگوں کے لئے تعجب خیز ہے؟ " أَفَانُ مَاتَ أَوُ قُتِلَ " (سورةال عران آيت مرد 144) توکیاا گریہ مرجائمی یا مارے جائمی؟ " أَفَإِنْ مِتَ فَهُمُ الْخَالِلُونَ " (سورة الانبياء آيت مدر 34) بھلاا گرتم مر گئے تو کیا بیلوگ ہمیشہ رہیں گے؟ " ٱلنَّ كَرَيْن حَرَّم أَمِر الْمُنْتَيَةِن " (سودة الانعام آيت مرد 143) کیاس نے دونوں ترحرام کئے یا دونوں مادہ۔ ادر معنی تسوید میں فرمایا: "سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمُر صَبَرُنَا "(سورةإبراميم آيت مرد 2) ہم پرایک سانے چاہے بقراری کریں یامبر سے دہیں۔ " سَوَاءٌ عَلَيْهِمُ ٱأَنْنَدْ مَهُمُ أَمُرَكُمُ تُنْذِرُ هُمُ لا يُؤْمِنُونَ " (سورة البقرة آيت مرد) انہیں برابرے چاہےتم انہیں ڈراؤیا نہ ڈراؤوہ ایمان لانے کے نہیں۔ اور بیالف (استخبار) کلام مثبت پر داخل ہوتو اسے تفی میں تبدیل کردیتا ہے۔ بیسے اخرج (وہ باہر نہیں نکلا) کہ اس میں نفی خروج کے معنی پائے جائے ہیں۔اس لئے کہ اگرنفی کے معنی نہ ہوتے تو اس کے اثبات کے متعلق سوال نہ ہوتا۔اور جب کلام منفی پر داخل ہوتوا سے مثبت بنا دیتا ہے۔ کیونکہ کلام منفی پر داخل ہونے سے نفی کی نفی ہوئی۔اوراس طرح اثبات پیدا ہوجا تا ب چنانچەفر مايا: " أَلَسْتُ بِرَبِّكُم " (سورةالاعراف آيت ممر 172)

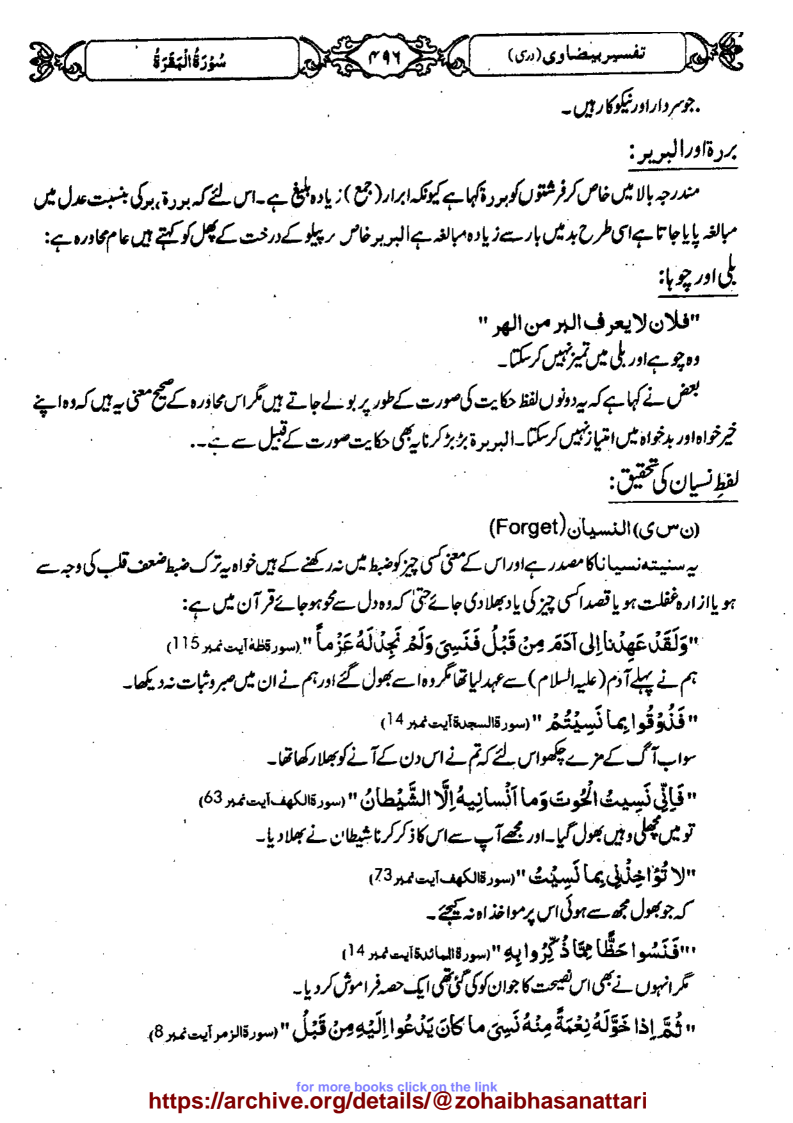
کیا میں تمہارا پروردگار نہیں ہون (یعنی ضرور ہوں)۔ "آلیٹس الله یِا صحّح الحتا کیو این " (سور قالتان آیت نمار<sup>8</sup>) کیا اللہ سب سے بڑا حاکم نہیں ہے یعنی ضرور ہے۔ "آؤلم یو ڈا آنا تأتی الْاَرْضَ" (سور قالو عدایت نمار<sup>41</sup>) کیا نہوں نے نہیں دیکھا کہ ہم زمین کا بندوبست کرتے ہیں۔

· تَفْسَيربيطاوي(*«ي*) سُوْرَقُالْبَقَرَةُ "اوَلَمْ تَأْتِهِمُ بَيِّنَة " (سور تظهر آيد مر 133) کیاان کے پاس کھل نشانی نہیں آئی۔ "أَوَلَا يَرَوُنَ " (سورةالتوبة آيت ممبر 126) أوركيا بيهيس ويكصقيه " أَوَلَمْ نُعَيّرُ كُم " (سور تفاطر آيت مبر 37) اور کیا ہم نے تم کواتن مرتبیں دی۔ دوسرى قشم: الف جومضارع کے صیغہ واحد متکلم کے شروع میں آتا ہے اور میں " کے معنی رکھتا ہے جیسے اسمع و ابصر یعنی میں سنتابوں اور میں دیکھتا ہوں۔ تيرى قتم: همز وتعل امرخوا وقطعي هو يادصلي جيسے فرمايا: " أَنْزِلْ عَلَيْنا مَائِدَة مِنَ السَّمَاء " (سورة المائدة آيد مر 114) ہم پر آسان ف خوان نازل فرما۔ "رَبِّ ابْن لِي عِنْلَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَيَةِ " (سورةالتحريم آيت مرد 1) اے میرے پروردگارمیرے لئے بہشت میں اپنے پاس ایک گھر بنا۔ چوهی قشم: الف جولام کے ساتھ معرفہ بنانے کے لئے آیا ہے جیسے فرمایا، " الْعَالَمِين " (سورةالفاتحة آيت تمبر 2) تمام جہانوں۔ يانچوس شم: پراس کی تین اقسام ہیں: 1-الف نداء جسے از يد (اے زيد) 2\_وہ الف جو وسط کلمہ میں آتا ہے اس کی پہلی قسم الف شنید ہے (مثلار جلان) اور دوسری وہ جو بعض اوز ان جمع میں پائی جاتى بے مثلام سلمات و مساكين۔

تفسيربيضاوي (بري) Ludu Sanda سُوْرَةُ الْيَعَرَةُ 3۔اب رہادہ الف جو کلمہ کے آخر میں آتا ہے۔وہ یا تو تانیٹ کے لئے ہوتا ہے جیسے حبلی ادر بینیضًا مُمیں آخری الف یا بجرتثنيه بين مغيرك لتحجيبا كه " اخْصَبَ " (سورة الفرقان آيت مهر 36) میں آخر کا الف ہے۔ وہ الف جوآیات قرآنی کے آخر میں کہیں بڑ ھادیا جاتا ہے جیے " وَتَظُنُّونَ بِاللهِ الظُّنُونَا " (سورةالاحزاب آيت مر 10) " فَأَضَلُّونَا الشَّبِيلَا " (سور قالا حزاب آيت ممر 67) تو بیکوئی معنوبی اضافہ بیں کرتا بلکہ محض لفظی اصلاح (اورصوتی ہم آہنگی) کے لئے آخر میں بڑھادیا جاتا ہے (جیسا کہ ابیات کے اواخر میں الف" اشباع بر حادیت ہیں ) امركامعتى: (اهر) الامر (اسم) (Behest) کے معنی شان یعنی حالت کے ہیں۔اس کی جمع امور ہے اور امر تد (ن) کا مصدر بھی امرآ تا ہے جس کے معنی عظم دینا کے بن امركالفظ جملداقوال وافعال ك لي عام ب- چنانچة يات: " وَإِلَيْهِ يُوْجَعُ الْأَمْرُ كُلَّهُ "(سورة مودآيت مرد 123) اور تمام امور کارجوع ای طرف ہے۔ لفظِير كامفهوم: (برر)البر(Goodness,Virtue) یہ بحر کی ضد ہے (اور اس کے معنی خطکی کے ہیں ) کچر معنی دسعت کے اعتبار سے اس سے البر کالفظ مشتق کیا گیا ہے جس کے معنی دست پیانہ پرنیک کرنا ہے ہیں اس کی نسبت بھی اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتی ہے جیے، " إِنَّهُ هُوَ الْبَرُ الرَّحِيْمُ " (سورة الطور آيت مدر 28) بيتك وداحسان كرف والامبربان ب اوربھی بندہ کی طرف جیسے بدالعبد دیدہ (یعنی بندے نے اپنے رب کی خوب اطاعت کی ) چنانچہ جب اس کی نسبت اللہ تعالیٰ طرف ہوتو اس کے معنی ثواب عطا کرنا ہوتے ہیں اور جب بندہ کی طرف منسوب ہوتو اطاعت اور فرمانبر داری کے البر (نیکی) دوشتم پر ہے اعتقادی اور کمل اور آیت کریمہ؛ یہ " لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشَرِقِ وَالْمَغُرِبِ" (سورةالمقرة آيت نمبر 177)

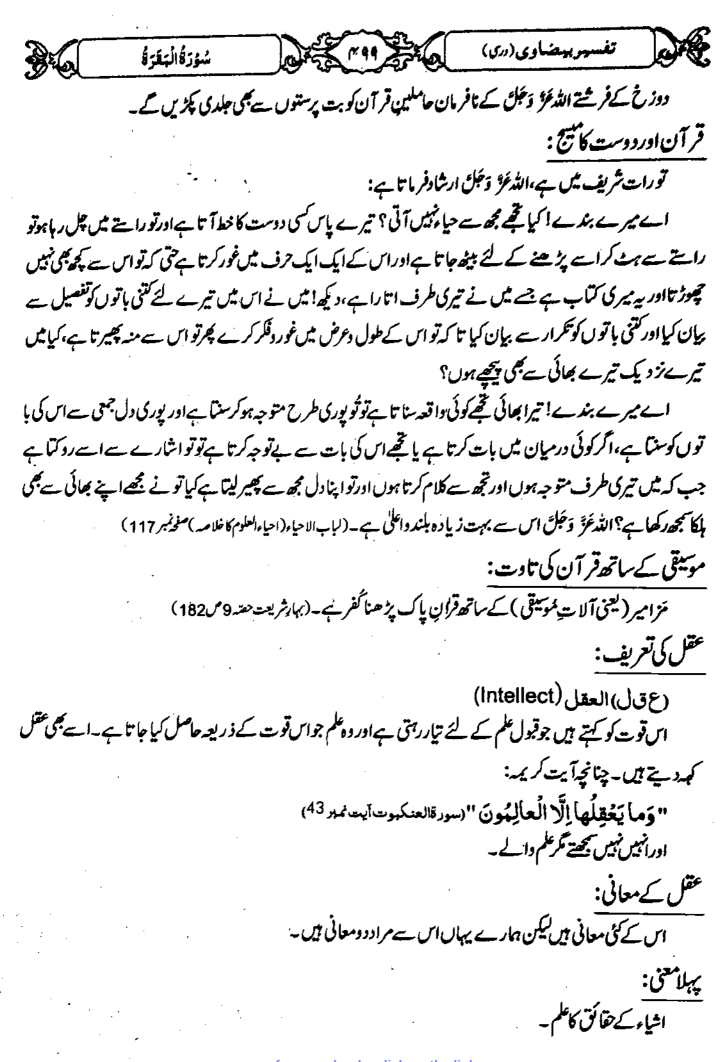
https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى (٥٦) منتج ٣٩٥ جيد سُوْرَةُالْبَعَرَةُ م محاصل نیکی بیزیں کہ منہ شرق یا مغرب کی طرف کرو. دونوں فتم کی نیک کے بیان پر مشتل ہے۔ ای بنا پر جب نی کریم مل تعبیل سے برکی تغییر دریافت کی تن تو آپ مانت کی نے جواباً یہی آیت تلاوت فرمائی کیونکہ اس آیت میں عقائد داعمال فرائض دنوافل کی پوری تفصیل بتائی جاتی ہے۔ برالوالدین کے معنی ہیں ماں اور باب کے ساتھ نہایت اچھا برتا واورا حسان کرنا اس کی ضد عقوق ہے۔ قرآن میں ہے۔ " لا يَنْها كُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمُ يُقاتِلُو كُمْ فِي الدِّينِ وَلَمْ يُخْرِجُو كُمْ مِنْ دِيارِ كُمْ آن تَكْرُوهُمُ "(سورة السبتحنة آيت مير 8) جن او گوں میں نے تم سے دین کے بارے میں جنگ نہیں کی اور نہ تم کوتمہارے گھردل سے نکالا ان کے ساتھ بھلائی كرنے سے خداتم کوئنے ہیں کرتا ہے۔ اور بر کے معنی سچائی بھی آتے ہیں کیونکہ پیچی خیر ہے جس میں وسعت کے معنی پائے جانے ہیں چتانچہ محاورہ ہے؛۔ برفى يمينه اس نے اپنی قشم یوری کردکھائی۔ ادر شاعر کے تول، اكون مكان البرمنه. میں بعض نے کہا ہے کہ بربمعنی نؤادیعنی دل ہے لیکن سیح بیہ ہے کہ یہاں بھی بدبمعنی نیکی ہے یعنی میرامقام اس کے پاں بمنزله بركى بوگا-بر اباه فهو بار و برميغه مفت جوكه صائف وصيف وطائف وطيف كي مثل دونو لطرح آتاب چتانچه قرآن میں ہے، " وَبَرًّا بِوَالِدَبِي " (سور تمريد آيت مرد 32) اور مال باب کے ساتھ نیکی کرنے والے تھے۔ اور مجصابان مال کے ساتھ من سلوک کرنے والا (بنا) بو فی بعیند فھو باز ابور تدقتم بوری کرتا۔ بوت بعینی میری فشم يورى موكى - بج مبرورج جس ميں رفث وفس اورجدال ند مو - البادك جمع ابراد وبردة آتى بقر آن ميں بے -"إِنَّ الْأَبْرارَ لَفِي نَعِيْمٍ " (سور قالانغطار آيت مرد 13) یے شک کوکار ضرور چین میں ہیں۔ مزيدفر مايا: "كَلَّا إِنَّ كِتَابَ الْكَبُو ارِ لَفِي عِلَّيِّينَ " (سود قالمطغفين آيت مرد 18) بال بال ب شک نیکوں کی لکھت سب سے اونچاکل علیبین میں ہے۔ اور آيت كريمه: " كواجر بورة " (سودة عدس آيت مدر 16)



بالمربيضاوى (درى) ما المربي المربيضاوى (درى) ما المربي المربيضاوى المربيضاوى المربيضاوى المربيضاوى المربيضاوى المربيض الم چرجب وہ اس کوا پنی طرف سے کوئی نعمت دے دیتا ہے توجس کا م کے لئے پہلے اس کو پکارتا ہے اسے مجلول جاتا ہے اور آيت " سَنَقْرِ ثُكَ فَلا تَنْسى" (سور كالاعلى ايد ممرد ٥) ہم مہمیں پڑھا میں گے کہتم فراموش نہ کرو کے میں اللہ تعالٰی کی طرف سے اس بات کی منانت دی گئی ہے کہ اللہ تعالٰی تحجم ایسابتادے کا کہ جو پچھاللد تعالیٰ کی طرف سے سنو تھے اسے بھو لنے ہیں یا دُکے پھر ہر دہنسیان جوانسان کے قصد ادرارداہ *سے ہودہ مذموم ہے اور جو بغیر قصد اور ارادہ کے ہواس میں انسان معز ور ہے۔* حديث ياك: اورحدیث میں جومروی ہے رفع عن امتی الخطاء والنسیان کہ میری امت کوخطا اور نسیان معاف ہے۔ تواس سے یہی دوسری مسم کانسیان مراد ہے یعن جس میں انسان کے ارادہ کودخل نہ ہوادر آیت کریمہ: "فَنُوقُوا بِما نَسِيتُمُ لِقاء يَوْمِكُمُ هٰذَا إِنَّا نَسِيدا كُمُ " (سورةالسجدة آيت مرد 14) سواب آگ کے مزے چکھواس لئے کہتم نے اس دن کے آنے کو بھلار کھا تھا۔ اس آیت میں نسبیان بمعنی اول ہے یعنی وہ جس میں انسان کے قصد اور ارادہ کو دخل ہواور کسی چیز کو حقیر سمجھ کرا ہے چھوڑ دیا جائے۔ پھر جب نسیان کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہوتو اس سے از راہ اہانت انسان کوچھوڑ پنے اورا حکام الہٰی کے ترک کرنے کی وجہ سے اسے سزادینے کے معنی مرادہوتے ہیں چنانچے قرآن میں ہے: "فَالْيَوْمَر نَنْساهُمُ كَما نَسُوالِقاءَ يَوْمِهِمُ هٰنَا" (سورةالاعراف آيت مبر 51) توجس طرح بیلوگ اس دن کے آنے کو بھولے ہوئے شخصاس طرح آج ہم بھی انہیں بھلا دیں گے۔ "نَسُوا الله فَنَسِيَهُمُ " (سور قالتوبة آيت مر 67) انہوں نے خدا کو بھلایا تو خدانے بھی ان کو بھلا دیا۔ " وَلا تَكُونُوا كَأَلَّذِينَ نَسُوا اللهَ فَأَنْساهُمُ آنْفُسَهُمُ "(سورةالحمر آيت مرد 19) اوران لوگوں جیسے نہ ہوتا جنہوں نے خدا کو بھلادیا تو خدانے انہیں ایسا کردیا کہ خودا پے تیئن بھول گئے۔ میں متنبہ *کیا ہے کہ*انسان اپنے نفس کی معرفت حاصل کرنے سے ہی معرفت اکمیٰ حاصل کرسکتا ہے لہٰذاانسان کا اللہ تعالٰی کو مجلاد يناخودا بيخ آ بكو معال دين كمترادف باور آيت كريمه: " وَاذْكُرُ رَبَّكَ إِذَا نَسِيْتَ " (سور قَالَكَهِ آيت مهر 24) اور جب خدا کاتام لینا محول جاؤتو بادآن پر لےلو۔ سے حضرت ابن عماس رضی اللہ عنہ نے بیمعنی کئے ہیں کہ جب تم کوئی بات کہوا وراس کے ساتھ انشباء اللہ کہنا بھول جا ؤتو https://archive.org/d hasanattari

Feel یادآ نے پرانشاءاللد کہدلیا کرو۔اس کے ابن عماس کے زدیک حلف میں پچھدت کے بعد بھی انشاءاللد کہنا جائز ہے اور عکرمہ نے کہا ہے کہ نسبیت بمعنی ار تکبت ذنبا کے ہے۔ اور آیت کے معنی میں ایں ۔ کہ جب تمہیں کسی گناہ کے ارتکاب کا خیال آئ اس وسوسہ کو دفع کرنے سکے لئے اللہ کے ذکر میں مشغول ہوجایا کروتا کہ وہ وسوسہ دفع ہوجائے۔ النسبی کے اصل معنی ماینسپی لیخی قراموش شدہ چیز کے ہیں جیسے نتف بمعنی ماینقض آتا ہے۔ گرعرف میں نسبی اس معمولی چیز کو کہتے ہیں جو درخود اعتناءنه مجمى جائے۔ لفظه تلا (تلاوت) كامعنى: (Recate, Recital) (ستالو) تلادن کے معنی کسی کے پیچھیے پیچھیاس طرح چلنا کے ہیں کہان کے درمیان کوئی اجنبی چیز حائل نہ ہو یہ بہی توجسمانی طور ہوتا ہے اور کہیں اس کے احکام کا اتباع کرنے سے اس معنی میں اس کا مصدر تلو اور تلو آتا ہے اور بھی بیہ متابعت کسی کتاب کی قراءت (پڑھنے) اوراس کے معانی سمجھنے کے لیے خور وفکر کرنے کی صورت میں ہوتی ہے اس معنی کے لئے اس کا مصدر تلاوۃ آتا ہے۔ادرآیت کر بہہ: " وَالْقَمَرِ إِذَا تَلَاها " (سور قالشمس آيت ممر 2) اور چاند کی جب اس کے پیچھے آئے۔ تلاوت قرآن کی فضیلت: اللَّدُعَرَّ وَجَلَّ كَ بِارگاہ میں بروزِ قیامت قرآن پاک سے زیادہ کی شفاعت کرنے والے کا مرتبہ نہ ہوگا۔ نہ کی نبی کا، نہ فرشت كاادرنه بى كى أدركا بـ حضور نبی کریم مل فلی کم کاارشاد ہے: ب شک اللہ عَزَّ وَجَلَّ نے محلوق کو پیدا کرنے سے دوہزارسال پہلے سورہ طٰہ ادرسورہ یسین کی تلاوت فرمائی۔ جب فرشتو ں نے قرآن کوسنا تو کہا: مبارک ہواس امت کے لئے جن پر بیقرآن نازل ہوگا، مبارک ہیں وہ سینے جواب انٹھا تیں گے اورخوش خبری ہےان زبانوں کے لئے جواس کی تلاوت کریں گی۔ (سنن الدارمي ، كمَّاب فضائل الفرآن ، باب في فضل سورة طرولين ، الحديث ١٢ ٢ ٢، ج ٢ م ٢ ٢ ٢ ٢ ٢٠٠٠) تلادت ندكرف دائهكاانجام: حضرت سیّد نا أنّس بن ما لك رضى اللد تعالى عنه في ارشا دفر مايا: بہت سے تلاوت قرآن کرنے والے ایسے ہیں کہ قرآن ان پرلعنت بھیجتا ہے۔ حضرت سيد نا ابوسليمان داراني رحمة اللدتعالى عليه فرمات بين:



تفسير بيضاوي (رر) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ منٹل سے مرادوہ عالَم ہے جس کے لیے علم مغت کی طرح ہوتا ہے اور اس معنی سے مرادوہ لطبیفہ کہ جانی ہے جس کا ذکر پہلے كرر چكاب اور عمل سے يبلامنى مراد ليراممكن نيس كيونكد حضور بى كريم، ر، وف رحيم مان تيريم ف ارشاد فرمايا: التدعَر فَجَل في سب س يهاعق كو پيدافر مايا چراس سفر مايا: آ م بز ه-تودوبزهي، پحرفر مايا: پيچيے ہو۔ تووه يحص موكن - (حيلة الاولياء ، مغيان بن ميدة ، الحديث ١٠٨٩٢، ن ٢، م ٣ ٢٢) حضرت سيَّدُ نام بل تستر في رحمة الله عليه ارشاد فرمات بين: دل عرش کا مش )اور سینہ کری ( کی طرح ) ہے۔ **بیفرمان اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ ان کے نز دیک بھی دل سے مراد صنو بری شکل کے گوشت کے علاوہ کوئی اور چیز** آدهی دنیا ہے زیادہ عقل: حضرت سيّد ناعلى بن عاصم رحمة اللدتعالى عليد في ارشادفر مايا: اگر نصف (لیتن آ دھے) اہلِ زمین کی عقلوں سے امام ابوحنیفہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی عقل کا مُوازَنہ کیا جائے تو بھی آپ رضى اللدتعالى عندكى عقل زياده بوكى \_ (حيض المويد فى مناقب الامام الى منيد للسوطى مر ١٢٨) [سورة البقرة (2) : آية 45] وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاقِوَاتَهَا لَكَبِيْرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْحَاشِعِيْنَ (45) · · اور مبراور نمازے مدد چاہواور بیتک نماز ضرور بھاری ہے گران پر جودل سے میری طرف جھکتے ہیں '۔ وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ متصل بما قبله، كأنهم لما أمروا بما يشق عليهم لما فيه من الكلفة وترك الرياسة والإعراض عن المال عولجوا بذَّلك، والمعنى استعينوا على حوائجكم بانتظار النجح والفرج توكلاً على الله أو بالصوم الذى هو صبر عن المفطرات لما فيه من كسر الشهوة، وتصغية النفس. والتوسل بالصلاة والالتجاء إليها، فإنها جامعة لأنواع العبادات النفسانية والبدنية، من الطهارة وستر العورة وصرف المال فيهما، والتوجه إلى الكعبة والعكوف للعبادة، وإظهار الخشوع بالجوارح. وإخلاص النية بالقلب، ومجاهدة الشيطان، ومناجاة الحق، وقراءة القرآن، والتكلم

المصائب، روى أنه عليه الصلاة والسلام كأن إذا حزبه أمر فزع إلى الصلاة ويجوز أن يراد بها الدعاء: وَالَّها: أَى وإن الاستعانة بهبا أو الصلاة وتخصيصها برد الضمير إليها، لعظم شأنها واستجماعها ضروباً من الصبر. أو جملة ما أمروا بها ونهوا عنها.

لَكَبِيرَةُ لَتَقيلة شاقة كقوله تعالى: كَبُرَ عَلَى الْمُشَرِكِينَ مَا تَنُعُوهُمُ إِلَيْهِ. إِلَّا عَلَى الْحَاشِعِينَ أَى المخبتين، والخشوع الإخبات ومنه الخشعة للرملة المتطامنة. والخضوع اللين والانقياد، ولذلك يقال الخشوع بالجوارح والخضوع بالقلب.

ترجمہ:

واتهالكبيرة ليعنى استعبانت بالصبر والصلؤة بإصرف صلوة ادر صلوة كتخصيص ادرخاص طور يراسى كي جانب ضمير كالوثانا اس لئے ہے کہ صلو وعظیم الشان ہے اور صبر کی بہت ی قسموں کوجامع ہے، یا" انہا " کا مرجع وہ تمام چیزیں ہیں جن کا، يبنى اسرائيل اذكروا نعمتي التي

*سُوْدَةُ الْبَعْرَةُ* تغسير بيضاوَنِي (٧٠) وإستجينوا بالصبر والصلوة تك علم ديا كياب، اوروه تمام چيزي بي جن ف روكا جميا ف-اس كامعنى تعيل اوردشوارب، كيونكه اللدكريم كاارشادب، كَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا تَدْعُوهُمُ إِلَيْهِ. مشرکین پروہ چیزشاق اوردشوار ہےجس کی طرف آپ ان کودعوت دے رہے ہیں۔ إلَّا عَلَى الْحَاشِعِينَ خاصمین وہ ہیں جوعاجزی کرنے والے ہیں۔خشوع کے معنیٰ عاجزی کرنے کے ہیں،ای سے خشعة ليا کيا ہے جس کامعنی بچچا ہوا اور زمیں پر پھیلا ہواریت ہے۔۔اورخصوع معنی نرم ہونا اور فر مانبر دار ہونا ہے، اس لئے کہا جاتا ہے کہ خشوع اعضاء و جوارح کاہوتا ہے اور خضوع دل کے ذریعہ سے ہوتا ہے۔ استعانة: الاستعانه مد دطلب کرنا قرآن میں ہے: " اسْتَعِينُوا بِالصَّبُرِ وَالصَّلاقِ" (سورة البقرة آيت مبر<sup>45</sup>) صبراور نماز سے مددلیا کرو۔ صبر کی تعریف: (صبر)الصبر (Patience) کے معنی ہیں کسی کوئی کی حالت میں روک رکھنا۔لہٰ داالصبر کے معنی ہوئے عقل وشریعت دونوں یا ان میں ہے کسی ایک کے تقاضا کے مطابق اپنے آپ کوروک رکھنا۔ " وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِراتِ " (سورةالاحزاب آيت مر 35) صبر کرنے والے مردا درصبر کرنے والی عورتیں اورروز ہ کوصبر کہا گیا ہے کیونکہ ریم صبطنس کی ایک قشم ہے۔ حديث ياك: چنانچه بی کریم سانطالی ایس فرمایا:

تغسير بيضاوى (س) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ "صيام شهر الصَّبْر وثلاثة أيّام في كلّ شهر ينهب وحر الصّدر" ماہ رمضان اور ہر ماہ میں تین روز ۔۔ سینہ ۔۔ بغض کو نکال ڈالیے ہیں۔ فقق خشوع: (+ شع) الخشوع (ن) (Humility) کے معنى صواعة يعنى عاجزى كرنے اور جو بنے کے ہيں گرزيا دہ ترخشوع كالفظ جوارح اور ضراعت كالفظ قلب كى عاجزى يربولا جاتاب-اى لتحايك روايت مى ب: اذا ضرعت القلب خشعت الجوارح جب دل ميں فروتن ، وتو اي كا اثر جوارح پر ظاہر ، وجاتا بقر آن ميں ب: "وَيَزِيْلُهُمْ خُشُوْعًا "(سودةالاسراءآيت مر 109) اوراس سے ان کواورزیادہ عاجزی پیدا ہوتی ہے۔ ··· الَّذِينَ هُمُ فِي صَلاتِ مِمْ خَاشِعُونَ " (سورةالمؤمنون آيت نمبر 2) جونمازيل عجز ونيازكرت بي-" وَكَانُوا لَنَا خَاشِعِيْنَ " (سور قالانبياء آيت مر 90) اور ہمارے آ گے عاجز کی کیا کرتے تھے۔ "وَخَشَعَتِ الْآصُواتُ أَبْصارُهَا خَاشِعَةٌ " (سورتظهٰ آيت مر 108) آوازیں بست ہوجا تھی گے۔ان کی آنکھیں جھکی ہوئی ہول گی۔ (سورۃ الناز عات آیت نمبر 9) بیان کی نظروں کے مضطرب ہونے سے کنابیہ ہے۔جیسا کہ زمین دآسان کے متعلق بطور کنابہ کے فرمایا۔ "إذا رُجَّتِ الْإَرْضُ رَجًّا "(سورةالواقعة آيت مرد) جب زمین کانے کی تھر تھرا کر۔ "وإذا زُلُزِلَتِ الْارَضُ زِلُز الَها " (سور قالزلزلة آيت نمبر 1) جب زمین تفرتفرادی جائے جیسااس کا تفرتفرا ناتفہرا ہے۔ "يَوْمَر تَمُوُرُ السَّبَاء مَوْرًا وَتَسِيْرُ الْجَبَالُ سَيْرًا " (سورةالطورآيت مهر 10.9) جس دن آسان بلناسا بلنا بليس محاور يها دُجلناسا جلنا چليس مح-



سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

تغسيرييضاوى(س)

[سورة البقرة (2) : آية 46] الَّذِنِنَ يَظُنُّونَ اَنَّهُمُ مُلاقُوا دَبِّهِمُ وَاَنَّهُمُ الَّيُوراجِعُونَ (<sup>46</sup>) \*\*جنبي يَتَمَن بِكِدانَيْن الْبِرْبِ حَامَّا جِادِراى كَامَرَفْ بَمَرَنْ '-

الَّنِينَ يَظُنُونَ انْهُمَ مُلاقُوا رَبِّهِمْ وَانَّهُمُ الَيُهِ راجِعُونَ أَى يتوقعون لقاء الله تعالى ونيل ما عنديد أو يتيقنون أنهم يحشرون إلى الله فيجازيهم، ويؤيدة أن فى مصحف ابن مسعود يعلمون وكأن الظن لما شابه العلم فى الرجحان أطلق عليه لتضمن معنى التوقع، قال أوسبن جر:

فأرُسَلتُهُ مُستَيُقِنَ الظن أنَّه ... مُخالِطُ ما بينَ الشَّر اسِيفِ جائِفُ وإنما لم تثقل عليهم ثقلها على غيرهم فإن نفوسهم مرتاضة بأمثالها، متوقعة فى مقابلتها ما يستحقر لأجله مشاقها ويستلذ بسببه متاعبها، ومن ثمة قال عليه الصلاة والسلام »وجعلت قرة عينى فى الصلاة«.

ترجمه:

متن:

الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُمَ مُلاقُوا رَبِّهِمَ وَأَنَّهُمُ الَيُوراجِعُونَ -جنهي يقين بكداني ايزرب سلانا بوراى كاطرف بحرنا

ووالذكريم ب ملاقات كى اميدر كم ين اورجواجران كى پاس ب اسكو پان كى اميدر كم ين بي ايمنى بيدى كدوه يد يعين ركت بي كدان كوالذكريم كى بارگاه ميں حاضر كيا جائے گا۔ پھر ان كو بدلد عطافر مائے گا۔ اس معنى كى تائيداس سے ہوتى ب كد مصحف اين مسعود رضى اللہ عند ميں "يعلمون" آيا ب اور ظن اعتقاد رائح ہونے ميں چونكہ يقين سے مشابد ب اس لئے "طن" كااطلاق كيا كيا ہے - تاكة وقع كے معنى كى تضمين ہوجائے اور اور بن جركا شعر ب،

فاُزْ سَلَتُهُ مُستَيْفِقِنَ الظن أَنَّه ... مُحَالِطُ ما بدن الشَّر اسِدِفِ جائِفُ میں نے تیرکوال علم پریقین کرتے ہوئے چھوڑا کہ وہ شکار کی پسلیوں کے درمیان سے جائے گااور شکم میں نفوذ کرےگا۔ اور خاشعین پرنماز اتن ثقبل نہیں جتن کہ غیر خاشعین پر ہے۔اس کی وجہ یہ ہے وہ نماز جیسی چیز وں کے خوگر ہیں اور نماز کے بد لے وہ ان جزاؤں کی توقع رکھتے ہیں جن کی وجہ سے نماز کی مشقتیں معمولی معلوم ہوتی ہیں۔اور ان بنی جزاؤں کے سبب نماز کے تبحب میں ڈالنے والی چیزیں ان کولنہ یذ معلوم ہوتی ہیں بہی وجہ ہے کہ نمی کر کی میک سے خاص



وجعلت قرقاعيني في الصلاة میری آعموں کی شندک نماز میں رکھ دی گنی ہے۔ لفظرظن كامغهوم: (طرین)الطی(Doubt,To Presume) گمان: جس بات كی طرف تقس جعك جائے اور دل اس كی طرف مال ہوجائے اسے گمان كہتے ہیں۔ اور ظن چونکه عام طور پر براہوتا ہے اس لئے اس کی ذمت کرتے ہوئے فرمایا: "وَما يَتَّبعُ أَكْثَرُهُمُ إِلَّا ظَنًّا" (سورةيونس آيت مرد 36) ادران میں اکثر تونہیں چلتے مکر کمان پر۔ بدگمانی کی ترمت کاسب: بد کمانی حرام ہونے کا سبب سیہ ہے کہ دل کے بھیدوں کوسوائے اللہ عَزَّ وَجَلَّ کے کو کَی نہیں جانتا اور جب تک کمی شخص کی برائی اس طرح ظاہر نہ دیکھو کہ اس میں تاویل کی تنجائش باقی نہ دہے اس دفت تک تمہارے لئے اس کے بارے میں برائی کا عقبيده رکھنا جائز نہیں اور جب اس طرح ديکھو کہ اس ميں کوئي تا ويل کي گنجائش باقی نہ رہے تواس دقت جو بات تمہیں مطوم ہوئي یاجس کاتم نے آنکھوں سے مُشا بَرہ کیا ہے اس کا اعتقادر کھے بغیر تو کوئی چارہ ہیں لیکن جس بات کوتم نے آنکھوں سے ہیں دیکھا ادر نہ ہی کا نوب سے سنا پھر بھی وہ تمہارے دل میں آئٹی تو بیشیطان نے ڈالی ہے، لہٰذااسے جعٹلا نا چاہئے کہ شیطان سب سے

برافاس ب- (احياء العلوم جد نمبر 3 مني نبر 455)

[سورة البقرة (2) : آية 47] ياتنى إسرائيل اذ كُرُوا نِعْبَتى الَّتى أَنْعَبْتُ عَلَيْكُمُ وَالِّي فَضَّلُتُكُمُ عَلَى الْعالَمِينَ (<sup>47</sup>) "ااولاديقوب يادكردمير ادوا حسان جويس نتم پركيا اور بيكماس سار بزمان پرتم ميں بزاك دى"-

يا بَنِي إِسْر ائِيلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمُ كررة للتأكيد وتذكير التفضيل الذي هو أجل النعم خصوصاً، وربطه بالوعيد الشديد تخويفاً لمن غفل عنها وأخل بحقوقها. وَآنَى فَضَلتُكُم عطف على نعمى.

| 3.6            | سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ              | JA 0.1 240                                        | تفسير بيصاوى (ري)                        |                   |
|----------------|-----------------------------------|---------------------------------------------------|------------------------------------------|-------------------|
| يوسى           | اللاين كأنوا في عصر م             | مهم، يريد به تغضيل آباعهم ا                       | لُعالَبِهِنَ أَى عالِمي زِما             | عَلَى ا           |
| یان            | وتعالى من العلم والإ              | ، قبل ان يصروا بما مدحهم الله                     | الصلاةوالسلام وبعدة                      | عليه              |
| د على          | ،<br>به على تفضيل البش            | ياءوملوكأمقسطين.واستدل                            | ل الصالح وجعلهم أند                      | والعو             |
|                | ,                                 |                                                   | کو هو ضعیف.                              | المتلك            |
|                | :                                 |                                                   | ,                                        | ترجمه:            |
|                |                                   | الَّتِي آنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ                      | إشراثيل المكرُوا يَعْبَيْ                | يأتربى            |
|                |                                   | •,                                                | الا ديعقوب بإدكروميراوه احسار            |                   |
| س طور پر اُن   | ل یا د دہانی ہو <b>جائے۔جو خا</b> | کہ تا کبید ہو جائے اور اس تغضیل وتکریم ک          | ب مرراس کے لایا گیا ہے تا                | بيه خطار          |
| جونعمتوں سے    | کے ساتھ جوڑ دیا جائے تا کہ        | مور بیجھی ہے کہاس خطاب کوشد ید دعید۔              | جہ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔   | انعامات کې و      |
|                |                                   | ۔ ہے ہیں ان کی تخویف ہوا ور وہ ڈ ریں ۔<br>-       | اکی ادائیکی حقوق میں کوتا ہی کرر         | غاقل بیں ان       |
|                | • • •                             | A                                                 | لُضَّلُتُكُمُ عَلَى الُعِالَبِين.        | •                 |
|                |                                   |                                                   | بہاس سارے زمانیہ پر کمہیں بڑا            |                   |
|                |                                   | ہ۔اور "العالمین" سے مرادان کے د                   |                                          |                   |
|                |                                   | کے بعد ہوئے اور انبھی انہوں نے اللہ کر<br>سے      |                                          |                   |
| ب آیت کریمہ    | ،بادشاہ بنایا اور بعض نے ا        | ابت عطا کی ،اوران کو نبی بنایا اورمنصف<br>ا       | ں تبدیلی نہیں کی تصی، اُن کو فضیا<br>ذہب | عملِ صالح *       |
| • *            |                                   | نوں سے ہیکن بیاستدلال کمزور ہے۔                   | اكياب كدانسان الفنل بي فرشنا             | <u>سے استدلال</u> |
|                |                                   |                                                   |                                          | الذكرئ كأ         |
|                | ان میں ہے:                        | س میں الذکر سے زیادہ مہالغہ ہے۔قر آ               | یٰ۔ شکترت سے ذکرالہی کرنا ا              | الذكر             |
|                |                                   |                                                   | زئة كنا"                                 | 55"               |
|                |                                   | ار الله ·· ( سورة إبراتيم آيت نمبر 5 )            | ڹ <i>ؠڹٻ</i> : "ۊۮٙػۣۯۿؙۿڔؠٲؾ            | قرآل              |
|                |                                   | •                                                 | پکواللہ کے دن یا دولا ؤ۔                 | اوران             |
|                | (282                              | مُمَّهُمَّا الْأَلْصُرْى " (سورقالبقرة آيت ممير ? | بت كريمه: "قَعْلَ كَبِوَ إَحْدَا         | اورآ:             |
| <u> </u>       |                                   | wa e tual                                         | رى ات يا دولا دى كى-                     | تو دو <i>۳</i>    |
| ب دومری کود کر | فی کٹے بیں ووسلم لگانے میر        | ی دوبارہ یا د دلا و ہے۔اور بعض نے بیہ ج           | من نے بیمعنی کئے ہیں کہات                | ب مح بع           |
|                |                                   |                                                   |                                          | I                 |

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تفسيربيضاوي(س) بناد ہے کی یعض علماء نے آیت کریمہ؛۔ " فَالْحُكُوفِنِي أَذْكُرُ كُمُ " (سور قالبقر قايت ممبر 152) سوتم مجمع يادكما كرمين تمهيس يادكرون كا-" إلى كُرُوا يَعْمَدى " (سورة البقرة آيم 40) یادکر دمیراد واحسان -میں پی فرق بیان کیا ہے کہ کے مخاطب نبی کریم ملاطل کی اصحاب ہیں جنہیں معرفت الہی میں فوقیت حاصل تقی اس لئے انہیں براہ راست اللہ تعالیٰ کو یاد کرنے کا تھم دیا گیا ہے۔ادر دوسری آیت کے مخاطب بنی اسرائیل ہیں جواللہ تعالیٰ کو اس نے انعامات کے ذریعہ سے پہچائنے بتھے۔اس بنا پرانہیں تھم ہوا کہ انعامات الہی میں غور فکر کرتے رہوتی کہ اس ذریعہ سے تم کواللہ تعالی کی معرفت حاصل ہوجائے۔ تحقيق لفظ صل: (ف صْل)القضل(Virtue) . کے معنی کمبی چیز کے اقتضا (متوسط درجہ سے زیادہ ہونا کے ہیں اور بیددوشم پر ہے محود جیسے علم وعلم وغیرہ کی زیادتی مذموم جیسے غصہ کا حد سے بڑھ جاتالیکن عام طور الفضل اچھی باتوں پر بولا جاتا ہے اور الفضول بری باتوں میں اور جب فضل کے معنیٰ ایک چز کے دوسری پرزیادتی کے ہوتے ہیں تواس کی تین صورتیں ہو کتی ہیں۔ (1) برتر ی بلحاظ جنس سے جیسے جنس حیوان کا جنس نبا تات سے افضل ہونا۔ (2) ہرتری بلحاظ نوع کے جیسے نوع انسان کا دوسرے حیوانات سے برتر ہونا جیسے فرمایا: " وَلَقَنْ كَرَّمْنا بَنِي آَدَمَ " (سورةالاسراء آيت مبر 70) اورہم نے بنی آ دم کو مزت بخش اور اپن بہت سی مخلوق پر فضیلت دی۔ (3) نعنیات بلحاظ ذات مثلا ایک شخص کا دوسر محض سے برتر ہونا اول الذکر دونوں تسم کی نسیات بلحاظ جو ہر ہوتی ہے۔جن میں ادنی ترقی کر کے اپنے سے اعلی کے درجہ کو حاصل نہیں کر سکتا مثلاً کھوڑ ااور گدھا کہ یہ دونوں انسان کا درجہ حاصل نہیں کر سکتے۔البتہ تیسری شم کی فضیلت من حیث الذات چونکہ بھی عارضی ہوتی ہے اس لئے اس کا اکتساب عین ممکن ہے چنانچآيات كريمه: " وَاللهُ فَضَّلَ بَعْضَكُم عَلى بَعْضٍ في الرِّزْقِ " (سور قالنعل آيس مير 71) اوراللد في رزق (دولت) مي بعض كوبعض پر فسيلت دى ہے-"لِتَبْتَغُوا فَضَلًا مِنْ رَبِّكُمُ " (سور قالاسراء آيس مير 12)



سۇرتالىقرى

تفسير بيضاوى (٧٠٠)

تا کہ تم اپنے پر دردگار کافضل (لیعنی روزی) تلاش کر د۔ میں یہی تیسری قسم کی فضیلت مراد ہے جسے محنت اور سعی سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ نوٹ: لفظِ عالم اور نعمت کا تذکرہ ہو چکا ہے۔

[سورة البقرة (2) : آية 48]

وَاتَّقُوا يَوُماً لاَّتَجْزِى نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئاً وَلا يُقْبَلُ مِنْها شَفاعَةٌ وَلا يُؤْخَذُ مِنْها عَلْلُ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ (<sup>48</sup>)

'' اور ڈرواس دن سے جس دن کوئی جان دوسرے کا بدلہ نہ ہو سکے گی ادر نہ کافر کے لئے کوئی سفارش مانی جائے ادر نہ پچھ لے کراس کی جان چھوڑی جائے ادر نہان کی مدد ہو''۔

وَاتَّقُوا يَوْماً أَى ما فِيه من الحساب والعذاب.

لا تَجُزِى نَفُسٌ عَنْ نَفُسٍ شَيئاً لا تقصى عنها شيئاً من الحقوق، أو شيئاً من الجزاء فيكون نصبه على المصدر، وقر لا تجز من أجزاً عنه إذا أغنى وعلى هٰذَا تعين أن يكون مصدراً، وإيرادة منكراً مع تنكير النفسين للتعميم والإقناط الكلى والجملة صفة ليوماً، والعائد فيها محذوف تقديرة لا تجزى فيه، ومن لم يجوز حذف العائد المجرور قال: اتسع فيه نحذف عنه الجار وأجرى مجرى المفعول به ثم حذف كما حذف من قوله: أمر مال أصابوا.

وَلا يُقْبَلُ مِنْها شَفاعَةٌ وَلا يُؤْخَلُ مِنْها عَلَلْ أى من النفس الثانية العاصية، أو من الاولى، وكأنه أريد بالآية نفى أن يدفع العذاب أحد عن أحد من كل وجه محتمل فإنه إما أن يكون قهراً أو غيرة، والاول النصرة، والثانى إما أن يكون مجاناً أو غيرة. والاول أن يشفع له والثانى إما بأداء ما كان عليه وهو أن يجزى عنه، أو بغيرة وهو أن يعطى عنه عدالاً. والشفاعة من الشفع كأن المشفوع له كان فرداً فجعله الشفيع شفعًا بضم نفسه إليه، والعدل الفدية. وقيل: البدل وأصله التسوية سمى به الفدية لأبها سويت بالمفدى، وقرأ ابن كثير وأبو عمرو ولا تقبل بالتاء.

وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ يمنعون من عداب الله، والضمير لما دلت عليه النفس الثانية

شۇرۇالتىقرۇ (0.1) تغسير بيضاوي (٥٠) المدكرة الواقعة في سياق النفس من البغوس الكثيرة. وتلكيرة بمعنى العباد. أو الإناسي والنصر أخص من المعونة لاختصاصه بدفع الضر. وقد تمسكت المعتزلة بهذه الآية على نغى الشفاعة لأهل الكبائر، وأجيب بأنها تخصوصة بالكفار للآيات والإحاديث الواردة في الشفاعة، ويؤيدة أن الخطاب معهم، والآية نزلت رداً لما كأنت اليهود تزعم أن آباءهم تشفع لهم. 2.] ۄؘٵؾٞ*ٞڰ*ۏٳؾۏؚڡٵ اور ڈرواس دن سے۔ یہاں یوماً سے مراد وہ دن ہےجس دن حساب اور جز اوعذاب ہوگا۔ لاتجزى نفس عن نفس جس دِنْ کُونی جان دوسرے کا بدلہ نہ ہو سکے گی۔ یعنی کوئی بھی مخص کسی دوسرے کی طرف سے کوئی حق ادانہیں کرکرے گا، اس تقدیر پر شنیہ کا نصب مصدر یعنی مفعول مطلق ہونے کی بنا پر ہوگا اور ایک قرات "لا تُجزیٰ" بھی ہے یہ "اجزاء عند " سے مشتق ہے جس کامعنی ہے کام آیا۔ اس صورت میں شیئا کا مفعول مطلق ہونا متعمین ہے اور شینا کو اور دونوں "نفس "کونکرہ لا ناعموم پیدا کرنے اور کلی طور پر مایوس کرنے کے لئے ہے۔اور" لا تجزیٰ۔۔الخ" کا جملہ ہوما کی صفت داقع ہے۔اور جملہ موصوف کی جانب رجوع ہونے دالی ضمیر محذوف ہے۔ تقذیر عبارت یوں ہوگی "لا تجزیٰ فیں بھا" اور جولوگ ضمیر عائد مجرور کا حذف جائز قرار نہیں دیتے وہ کہتے ہیں کہ جملہ میں اتباع سے کام لیا گیا ہے یعنی "فید" کے حرف جارکوحذف کر کے عائد کومفعول بہ کے قائم مقام کردیا گیا ہے۔ پھراس مفعول بہ کوبھی حذف کردیا گیا جیسا کہ شاعر کے اس کلام میں اس طرح کا تصرف اور حذف ہوا ہے ،کلام ہے أمرمال أصابوا. وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفاعَةٌ وَلا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدُل ادر نہ کا فر کے لئے کوئی سفارش مانی جانے اور نہ پچھ لے کراس کی جان چھوڑ کی جائے۔ یہاں ضمیریں اس "نفس" کی طرف راج ہیں۔جو پہلے جملہ میں دوس نے نمبر پر مذکور ہیں یعنی تفسِ عاصی معنی سے ہوں گے نہیں تبول کی جائے گی تفس ثانیہ عاصیہ کی طرف سے کوئی سفارش الخ ۔ یا یہ کہ ضمیر تفس اولی کی جانب راجح ہے معنی سے ہوں گے کنفس اولی اگرکوئی سفارش کرنا چاہے گاتو اس کی سفارش قبول نہ کی جائے گیاور کویا آیت کر ہمہ سے مقصود سہ ہے کہ کوئی بھی محص ہوطرح کی کوشش کر لے تب بھی وہ کسی دوسرے سے عذاب کو دورنہیں کرسکتا اس لئے کہ دفع عذاب یا تو قہراورغلبہ کے ذربعہ ہوگا یا اس کے بغیر، پہلی صورت نصرت کی ہے ،ادر دوسری صورت کی دوشمیں ہیں پہلی سے کہ دفع عذاب بلاعوض ہواور ددسری بیه که پالعوض ہو۔

للمن تفسير بيضاوى (٥٠٠) ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ Sel 1 بلاعوض یہ ہے کہ اس کے لئے سفارش کی جائے اور بالعوض کی دوصورتیں ہیں یا تو اس حق کی ادائیگی کے ذریعہ جو اس پر عائد ہوتا ہے اور وہ بد ہے کہ مجرم کی جانب سے خود اپنے اعمال کو بدلے میں پیش کردے یا اس کے علادہ کوئی دوسری صورت ہواوردہ بیہ ہے کہ اس کی طرف سے فد سیاد اگر دے۔ "شغاعة" بيهشتق ہے صفع سے جس کامعنی ، خت ہے کو يامشفوع لہ تنہا تھا اور شفیع نے اس کو جفت بنا ديا بايں طور که خود کو اس کے ساتھ شامل کردیا اور "عدل" کے معنیٰ فدید کے ہیں اور بعض نے کہا ہے کہ ریم عنیٰ بدل ہے اور اس کا اصل معنیٰ ہے برابرر کھنا۔ اس نام کے ساتھ قد میکواسلتے موسوم کیا گیا ہے کہ فدید مفدی کے برابر ہوتا ہے اور این کثیر اور الوعمر فے "ولا تقبل" تاء کساتھ پڑھاہ۔ اورندان کی مددہو۔ ولاهم ينصرون لین ان کواللہ کریم کے عذاب سے ہیں بچایا جائے گا۔اور "ولا ہم پنصرون" کی صمیر ان نفوسِ کثیرہ کی جانب راجع ہے جن کے او پر نفس ثانیہ دلالت کرتا ہے جو کہ تکرہ ہے اور نفی کے تحت داخل ہے اور اس کو مذکر لانے کی وجہ یہ ہے کہ وہ بندوں ادرانسانوں کے معنیٰ میں ہے۔اور نصرت معونہ کے معنیٰ میں خاص مطلق ہے، کیونکہ نصرت کے مغہوم میں مدد کے ساتھ ساتھ دفع ضرر کی خصوصیت بھی ہے۔اور معتز لہ نے اس آیت کے لاریعہ اس پراستد لال کیا ہے کہ اہل کہا تر کی شفاعت نہیں ہو سکتی اور اس کا جواب سے کہ بیآیت کقار کے ساتھ مخصوص ہے قرینہ وہ آیات داحادیث ہیں جو شفاعت کے سلسلہ میں وارد ہیں اور اس کی تائیداس سے ہوتی ہے کہ خطاب کفّار سے ہواد آیت کریمہ یہود کے اس دعویٰ کی تر دید کے لئے اتر می کہ ان کے اباؤ اجدادان کے لئے سفارش کریں گے۔ تعريف لفظ يوم: (ىوم) اليوم (ن) (Day) بیطلوع آ فتاب سے خروب آ فتاب تک کی مدت اور دفت پر بولا جا تا ہے اور عربی زبان میں مطلقاً دفت اور زمانہ کے گئے استعال ہوتا ہے۔خواہ وہ زمانہ (ایک دن کا ہو یا ایک سال اورصدی کا یا ہزار سال کا ہو) کتنا ہی دراز کیوں نہ ہو۔قر آن میں "إِنَّ الَّذِينَ تَوَلَّوا مِنْكُمُ يَؤْمَر الْتَعَى الْجَهُعانِ" (سورة العران آيت مرد 155) یے شک وہ جوتم میں سے پھر گئے جس دن دونوں فوجیں ملی تھیں ۔ لفظ جزاء كامعن: (جزى) الجزاء (ض) (Reward) https://archive.org/d aibhasanattari

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تفسير بيضاوي (س) کافی ہونا۔قرآن میں ہے: " لا تَجْزِى تَغْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْمًا " (سورة الترة آيت نمر 48-123) کوئی کسی کے پچھکام نہ آئے گا۔ کہ نہ توباب اپنے بیٹے کے پچھکام آئے اور نہ بیٹا اپنے باپ کے پچھکام آسکے گا۔ الجزاءكامعنى: الجزاء (أسم) سمسی چیز کا بدلہ جو کافی ہو جیسے خیر کا بدلہ خیر سے اور شرکا بدلہ شر سے دیا جائے ۔ کہا جاتا ہے۔ جزیبتہ کذا بکذا میں نے فلال کواس کے عمل کا ایسابدلہ دیا قرآن میں ہے: "وَخْلِكَ جَزاء مَنْ تَزَكَّى " (سورة ظِهْ آيس ممبر 76) ادرىيمىلە باسكاجوياك بوا-قبلو تقبل كالحقيق: قبل ادر تقبل کے معنی کیس چیز کواس طرح قبول کرنے کے میں کہ دہ پوض کی مقتضی ہو جیسے ہدیہ دغیرہ قرآن میں ہے: " أُولَعِكَ اللَّذِينَ نَتَقَبَّلُ عَنْهُمُ آحْسَنَ ما عَمِلُوًا" (سور قالاحداف آيت مير 16) یمی او میں جن ے اعمال نیک ہم قبول کریں گے۔ " إِنَّما يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ الْمُتَّقِدُينَ " (سور قالمائدة آيت مور 27) اللهاي تقبول كرتاب جسے ذرب-میں اس بات پر تنبیہ ہے کہ ہرعیادت قبول نہیں ہوتی بلکہ دہی قبول کی جاتی ہے جو مخصوص طریق سے ادا کی جائے ۔ فرمایا: " مُحَرّ و أَفَت عَبّ ل مِنى " ( سورة آل عران آيت نبر 35) تواسے میر ی طرف سے تبول فرما۔ کفالة كوقبالة كهاجاتا ب كيونك كفالة كمعنى مؤكى طور بركس چيز كوقبول كرلينے سے بي تو آيت فتقبل منى ميں كفالت ت معنى معتبر بين اور لكصر بوئ عهد كو قب التكهاجا تا باور آيت كريمه: " فَتَقَبَّلُها رَبُها بِقَبُولِ حَسَن " (سورة آل عمران آيت مير 37) تو اُسے اس کے رب نے اچھی طرح قبول کیا۔ میں بعض نے کہا ہے کہ بیہ عنی تقبیلھا کے ہے اور بعض نے کہا ہے کہ بیہ عنی تکلفھا کے ہے یعنی اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہاس نے درحقیقت مجھے بہت بڑی کفالت کا ذمہ دار بنادیا ہے۔ https://archive.org/de ohasanattari

تغسير بيطاوى (رر) سُوْرَقُالْبَغَرَةُ 611 لفظه شغاعة كاعمد وهختين: الشفاعة (To Mediate,Entreaty) کے معنی دوسرے کے ساتھ اس کی مدد یا شغارش کرتے ہوئے مل جانے کے ہیں۔ عام طور پر کسی بڑے باعزت آ دمی کا ابنے سے کم تر کے ساتھ اسکی مدد کے لئے شامل ہوجانے پر بولا جاتا ہے۔ اور قیامت کے روز شفاعت بھی ای قبیل سے ہوگی۔ قرآن میں ہے، الر يَمْلِكُونَ الشَّفاعَةَ إِلَّا مَنِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْن عَهْداً " (سود تعريد آيت نمد 87) اس دن کسی کی شفاعت کام نہ دیے گی گراس کی جسے دسمن نے اذن دے دیا ہے۔ " لا تَنْفَعُ الشَّفاعَةُ إِلَّا مَنْ آذِنَ لَهُ الرَّحْمِنُ " (سور قطه آيت مر 109) لوگ شفاعت کے مالک نہیں مگروہی جنہوں نے رحمٰن کے پاس قرار کررکھا ہے۔ " لا تُغْنى شَفاعَتُهُمُ شَيْئاً " (سورةالنجم آيت نمبر 26) جن کی شفارش کچھ بھی فائد ہیں دیتی۔ "؛ وَلا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن ارْتَطَى" (سودة الانبياء آيت مرد 28) وہ اس کے پاس کسی کی سفارش نہیں کر سکتے مگر اس شخص کی جس سے خداخوش ہو۔ " فَما تَنْفَعُهُمُ شَفاعَةُ الشَّافِعِيْنَ" (سودة المدر آيت مر 48) توانہیں سفارشیوں کی سفارش کام نہ دےگی۔ یعنی جن معبودوں کو بیالند کے سوسفارش کے لئے پکارتے ہیں۔وہ ان کی سفارش نہیں کر سکیں گے۔ "مِنْ تَمِيْهِ وَلا شَفِيْج " (سور تمومن آيت مرد 18) ندکوئی دوست نه کوئی سفارش ۔ "مَنْ يَشْفَعُ شَفاعَةً حَسَنَةً " (سورة النساء آيت مرد8) جواجیمی سفارش کرے یہ ادرجو بری بات کی سفارش کرے اس کواس (کے عذاب) میں سے حصہ ملے گا۔ یعنی جوشخص ایچھے یابرے کام میں کسی کی مد دادر سفارش کرےگا وہ بھی اس نعل کے نفع ونقصان میں اس کا شریک ہوگا۔بعض نے کہا ہے کہ یہاں شفاعت سے مرادیہ ے کہ ایک فخص دوسرے کے لئے کسی ایچھے یا برے مسلک کی بنیا در کھے اور دہ اس کی اقتداء کر ہے تو وہ ایک طرح سے اس کا شفيع بن جاتا ہے۔

| 3 Col          | سُوْرَقُالْبَقَرَةُ     | - attanta                                           | تفسيربيطاوى(ش)                      | J.S.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|----------------|-------------------------|-----------------------------------------------------|-------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                |                         |                                                     | :                                   | حديث يا ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|                |                         |                                                     | لیہ نبی کریم سائطاتی پہ نے فر مایا: | State of the local division of the local div |
| وزرها          | ن سنّة سيّئة فعليه      | رها وأجر من عمل بها، ومن سَرّ                       |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | ت<br>۲                  |                                                     | من عمل بها"                         | ووزر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                |                         | ے اس کا ثواب ملے گا ادر اس پر عمل کر                |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ىتكريمة        | المجمى دوشريك بوكا-ادرآ | ۔اورجواس پر عمل کر بے گااس کے گناہ میں              | -                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                         |                                                     | <b>ڡؚڹؙۺٙڣ</b> ي؏ٳؘڵٳڡؚڹؠؘۼٮؚٳۮ۫ؠ   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                         | ب بغیر کسی کی سفارش نہیں کر سکتا۔ کے معنی ب         |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نتول كواجازت   | بيروهسيم كرني والے فرش  | ساجھى نېيى ب- بال جب دەاموركى تد                    | ت کے چلانے میں کوئی اس کا<br>-      | اور نظام کا تنا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                         | - <u></u><br><u>-</u><br><u>-</u><br><u>-</u>       | س کی اجازت سے تد بیر امر کر         | ديتا بخووه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| -              |                         |                                                     | شَفَّعَه كالمعنى:                   | شفعة أور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                |                         | إِن فَتَشَقَّعَ لَى"                                | ﯩﺘ <b>َ</b> شُفَعۡتُؠفلانعلىفلا     | "وال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                |                         | نے میری مددلی۔                                      | نے فلاں سے مدد طلب کی تو اس         | میں ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                |                         | کرنے کے ہیں۔اورائ کافرمان ہے،                       | ۵: کے معنی کسی کی شفارش قبول        | وشَقَّع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                |                         |                                                     | ؖڹۺؘ <b>ٳڣ</b> ڴڡؙۺؘڣؖٞڴ            | القرأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                |                         | ن کی سفارش قبول کی جائے گی۔                         |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| اثال كرايما-يه | کے اے اپنے ملک میں      | کے فروخت ہونے پراس کی قیمت اداکر                    | مَدْ کے معنی ہیں کسی مشتر کہ چیز    | (لشَّفُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                |                         | ₽. ₽. 8                                             | ت-ج-                                | شفع سے مشت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                |                         |                                                     | يم سآن أي الم                       | ي کر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                |                         | ••2                                                 | وقعت الحدود فلاشفُعَةً              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                |                         | قى ئېيں رہتا ۔                                      | عدود مقرر بوجاتمين توحق شفعه با     | جب,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                |                         | 20                                                  | كتن أفرادكي شفاعت كركك              | حافظ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| صون کی؟        |                         | رے گا سنا گیاہے کہاپنے اَبُرْزَ ا(یعنی رشت          |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                | جنامه)                  | باب في فضل مَن تعلم القران وعلمه ، الحديث ٢١٦ ، جما | بال-(منن ابن ماجه، كمَّاب السنة ،   | ارشاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                |                         |                                                     |                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

سُوْرَقُالْبَغَرَقُ a) # تفسیر بیضاوی (دری) منتخ ۵۱۳ جاری اور اُس کے مال باب کو قیامت کے دن ایسا تاج پہنا یا جائے گاجس سے مشرق سے مغرب تک روشن ہوجائے اور شہید بچاس شخصوں کی، حاجی ستر کی، اور علا بے کنتی لوگوں کی شفا حت کریں گے۔ جتی کہ عالم کے ساتھ جن لوگوں کو کچھ بھی تعلق ہوگا، اُس کی شفاعت کریں گے ۔ کوئی کہ گا: میں نے وضو کے لئے پانی دیا تھا، کوئی کہ گا: میں نے فلاں کا م کردیا تھا۔ لوگوں کا حساب ہوتا جائے گا اور وہ جنت کو بیسج جائی سے ،علا کا حساب کب کا ہو چکا ہوگا اور دہ رو کے جائیں گے۔عرض کریں گے: الی (عَزَّ وَجَلَّ )لوگ جارہے ہیں ہم کیوں رو کے گئے ہیں؟ فرما یا جائے گا: تم آج میرے نز دیکے فرشتوں کی مانند ہوشفاعت کرو کہ تمہاری شفاعت ہے لوگ بخشے جائیں۔ ہرئٹی عالم سے فرمایا جائے گااپنے شاگردوں کی شفاعت کراگر جد آسان کے ستاروں کے برابر ہوں۔ (ملوطات املی حضرت منون بر 92) لفظ اخذ کی تحقیق: (Hold, To Catch) الاخذ) الاخت کے معنی ہیں کسی چیز کو حاصل کر لینا جمع کر لینا اور احاطہ میں لے لینا اور بید صول کبھی کسی چیز کو پکڑ لینے کی صورت میں ہوتا ب-جيے فرمايا: "مَعَاذَ اللهِ أَنْ كَأُخُلُ إِلَّا مَنْ وَجَلْكَا مَتَاعَدًا عِنْكَةً" (سورة يوسف آيت مبر 79) کہاخدا کی پناہ کہ ہم لیں گرائی کوجس کے پاس ہارامال ملا۔ ادر بهى غلبداور قبرك صورت مس جيس فرمايا: " لَا تَأْخُلُهُ سِنَةٌ وَلَا نَوُهُ " (سورة البقرة آيت مبر 255) اے نداد کھوآئے ندنیز ۔ تحقيق عمين للفظ العدل: (عدل) العدالة والمعادلة (Justice) کے لفظ میں مساوات کے معنی پائے جاتے ہیں اور معنی اضافی کے اعتبار سے استعال ہوتا ہے یعنی ایک دوسرے کے ہم وزن اور برابر ہوتا اور عدل کے قریب قریب ایک ہی معنی ہیں لیکن عدل کا لفظ معنوی چیزوں کے متعلق استعال ہوتا ہے جيحاحكام شرعيه چنانچه الامعنى ميں فرمايان " أَوْ عَنْلُ ذَلِكَ صِياماً " (سورةالمائدة آيت ممر 95) او عدل ذلك صياما يا اس كے برابرروز ، ركھنا اور عدل كالفاظ ان چيزوں كے لئے بولے جاتے ہيں جن https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| تفسير بيضاوى (ررى) ويتحد ٥١٥ ٢٠ ٢٠٠٠ شورة البَعَرة                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کا اوراک حواس ظاہرہ ہے ہوتا ہے جیسے وہ چیزیں جن کا تعلق ماپ تول یا دزن سے ہوتا ہے پس عدل کے معنی دو چیر وں کا برابر<br>کا اوراک حواس ظاہرہ سے ہوتا ہے جیسے وہ چیزیں جن کا تعلق ماپ تول یا دزن سے ہوتا ہے پس عدل کے معنی دو چیر وں کا برابر |
| ہونا کے بیں چنانچہ ای معنی میں مروی ہے،                                                                                                                                                                                                    |
| "بألعدل قامت السبوت والاارض"                                                                                                                                                                                                               |
| ب کاری کی سے اسان وزمین قائم ہیں یعنی اگر عناصر اربعہ جن کا سَنات نے تر کیب پائی ہے میں سے ایک عنصر میں بھی<br>کہ عدل ہی ہے آسان وزمین قائم ہیں یعنی اگر عناصر اربعہ جن کا سَنات نے تر کیب پائی ہے میں سے ایک عنصر میں بھی                 |
| اس کی معینہ مقدار ہے گی یا ہیشی ہوجائے تو نظام کا سَنات قائم ہیں رہ سکتا ،                                                                                                                                                                 |
| العدل وقشم پریہے                                                                                                                                                                                                                           |
| عدل مطلق:                                                                                                                                                                                                                                  |
| جوعقلامستحن ہوتا ہے بیدندتوکسی زمانہ میں منسوخ ہواہےاور نہ ہی کسی اعتبار سے تعدی کے ساتھ متصف ہوسکتا ہے مثلاکسی                                                                                                                            |
| ملال من<br>جوعقلاً ستحن ہوتا ہے بیدنہ تو کسی زمانہ میں منسوخ ہوا ہے اور نہ ہی کسی اعتبار سے تعدی کے ساتھ متصف ہوسکتا ہے مثلا کسی<br>کے احسان کے بدلہ میں اس پراحسان کرنا اور جوتمہیں نکایف نہ دے اسے ایذ ارسانی سے بازر ہناوغیرہ۔          |
| : ( <b>\$</b> <sup>2</sup> / <sub>2</sub> ) / (c)                                                                                                                                                                                          |
| میں مرب<br>جسے شریعت نے عدل کہا ہے اور بیمنسوخ بھی ہوسکتا ہے جیسے قصاص جنایات کی دیت اور مال مرتد کی اصل وغیرہ چنانچہ                                                                                                                      |
| :                                                                                                                                                                                                                                          |
| " فَهَرْنِ اعْتَبْ ي عَلَيْ كُمْرِ فَاعْتَكُوْ اعَلَيْهِ "(سورةالبقرةآيت مير <sup>194</sup> )                                                                                                                                              |
| ، پی .<br>" فَهَن اعْتَلْ ی عَلَیْ کُمْه فَاعْتَلُوْا عَلَیْهِ "(سورةالبقر <sup>ة</sup> آی <sup>ن نم</sup> ل <sup>ر 194</sup> )<br>پس اگرکوئی تم پرزیادتی کرتے توجیسی زیادتی وہ تم پرکرے۔واپس ہی تم اس پرکرو۔                              |
| وربيس دوسة تقريم في أم الإنسار قالشوذي أبت تمزير 40)                                                                                                                                                                                       |
| " وجزاء سیچیک سیجنگ سیجنگ (سوده سودن) یہ معنی کی سرا کا کام بھی زیادتی اور برائی ہی قرار دیا ہے۔اور<br>اور برائی کا بدلہ تو اس طرح کی برائی ہے۔ میں زیادتی اور برائی کی سزا کا کام بھی زیادتی اور برائی ہی قرار دیا ہے۔                    |
| آيت كريمہ:                                                                                                                                                                                                                                 |
| "إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ بِإِلْعَدُلِ وَالْإِحْسِانِ" (سور قالنعل آيت نمبر <sup>90</sup> )                                                                                                                                                    |
| م في بن بن بدهان كي أكلهم ويتل من                                                                                                                                                                                                          |
| ہیں یہ ایس میں معنی مزاد کیونکہ کسی چیز کے برابراس کا بدلہ دینے کا نام عدل میں یکی کا بدلہ یک سے اور برای کا بدلہ بران                                                                                                                     |
| ے اور نیکی سے مقابلہ میں زیادہ نیکی اور شرکے مقابلہ میں مسامحت سے کام لینے کا نام احسان ہے اور لفظ علر ک واحد ک                                                                                                                            |
| کے لئے استعال ہوتا ہے جیسے رجل عدل عادل ورجال عدل شاعرنے کہا ہے:                                                                                                                                                                           |
| فهمرضاوهم علل                                                                                                                                                                                                                              |
| وہ راضی رینے والے اور عادل ہیں ۔                                                                                                                                                                                                           |
| دراصل عدل كالفظ مصدر ب چنانچه آيت:                                                                                                                                                                                                         |
| https://archive.org/details/@zohaibhasanattari                                                                                                                                                                                             |

تفسير بيضاوى (درى) سورةالتقرة 617 " وَٱشْهِلُوا ذَوَى عَلَلٍ مِنْكُمُ " (سورةالطلاق ايد مر 2) اوراب من سے دومنصب مردوں کو کواہ بنالد میں عدل کے معنی عدالہ ہیں قرآن میں ہے: " وَأَمِرْتُ لِآعَدِلَ بَدِنَكُمُ " (سودةالموزى آيت مر 15) اور بجصيحم ہوا کہتم میں انصاف کروں۔ " لا يَجُر مَنَّكُمُ شَنَّانُ قَوْمٍ عَلى آلًا تَعْلِلُوا اعْلِلُوا" (سور قالمائدة آيد مر8) اورلوگوں کی دشمنی تم کواس بات پرامادہ نہ کرے کہ انصاف چھوڑ دو۔ انصاف کیا کرو۔ اورآيت كريمه: " وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَعْدِلُوا بَدُن النِّساء " (سورةالنساء آيد ممر 129) اورتم خواہ کتناہی چاہو عورتوں میں ہرگز برابری نہیں کرسکو گے۔ اس آیت میں انسان کے طبعی میلان کی طرف اشارہ ہے کہ تمام بیویوں سے برابر وجہ کی محبت اس کی قدرت سے باہر اورا يت كريم: "فَإِنْ خِفْتُمُ اللا تَعْدِلُوا فَواحِدَةً " (سورُ قالنساء آيت مرد) اگراس بات کااندیشہ وکہ سب تورتوں نے بکسان سلوک نہ کرسکو کے توایک عورت کانی ہے۔ میں عدل سے نان وفقة، اور از واجی تعلقات میں برابری مراد ہے۔ اور آیت کریمہ: " أَوْ عَلْلُ ذٰلِكَ صِيماً " (سورةالمائدة ايت مر 95) اس کے برابر روز بے رکھنا۔ میں عدل سے مراد ہید ہے کہ وہ روز ے طعام سے فدید کے برابر ہوں کیونکہ فدید میں مسادات کے معن طحوظ ہوں واسے بھی عدل کہدد یا جاتا ہے اور لايقبل منهصرف ولاعدل میں بعض نے کہا ہے کہ عدل کا لفظ فریضہ سے کنا بیہ ہے مگر اس کے اصل معنی وہی ہیں جوہم بیان کر چکے ہیں اور صرف کا لفظ نافلة ، اور بداصل فرض ، بر حركام كرف كانام بالبذايد با بم تقابل كاعتبار ، عدل اوراحسان كي بم مثل بي اور لایقبل مند کے عن بدیں کدائر کے پاس کی قسم کی نیکی ہوگی جو تبول کی جائے اور بدا یت: " بِرَيْهُمْ يَعْلِلُونَ " (سورة الانعام آيت مر 1) کے معنی سی جی کہ دہ ددسروں کو خدا کی مثل اور نظیر قرار دیتے ہیں۔ لْبِدَامِياً يت: " هُمْرِبِهِ مُشْرِكُونَ " (سورة النعل آيت نمبر 100) ے ہم معنی ہو کی بعض نے اس کے معنی یہ کئے ہیں کہ وہ افعال البیہ کو دوسروں کی طرف منسوب کرتے ہیں بعض نے اللہ تعالى كى عبادت سے عدول كرنا مرادليا ب-اور آيت كريمہ:

شورة البقرة تفسير بيعناوى (ررى) مريح ١٤ 1340 14 " يَلْ هُمْ قَوْمٌ يَحْدِلُونَ " (سور قالسل ايد مر 60) يك بولوك رسة ف الك الارب ال-م ای معنی پر محول ہو سکتی ہے یعنی اس کے متح دہمد لون بد کے ایں ۔ اور بی می ہو سکتا ہے کہ یہ عدل عن الحق سے شتق ہوجس کے متح صب جاتا کے ایں۔ ایام معتد لات معتد ل زمانہ یعنی جب رات دن برابر ہوتے ہیں۔ عادل بین الا مریمن اس نے دو چیزوں کے درمیان موازنہ کیا عادل الامر کسی معاملہ میں پینس کیا ادر کسی ایک جانب فیصلہ نہ کر سکا ادر جب سی مخص کی زندگی سے مایوی ہو جائے تو اس کے متعلق کہا جاتا ہے: وضع على يدى عَدُلِ يعنى آب دەزىرە ئېي روسكتا -نفرت كامعنى : (Help, Support) (ن صرر) النصر والنصر <u>کے معنی کسی کی مدد کرنے کے ہیں قرآن میں ہے:</u> " نَصَرٌ مِنَ اللَّهِ وَفَتُحٌ قَرِيُبٌ " (سود ةالصف آيت ممهر <sup>13</sup>) اللّٰہ کی مدداور جلد آنے والی متح ۔ " إذا جاءَ نَصْرُ الله " (سورة النصر آيت ممر () جب الله كى مدد آ بيني -نوٹ: لغظ وقیٰ ہُنس اور شکی کامعنی گزر چکا ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 49] وَإِذْ نَجْتَيْنِكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُوْنَكُمْ سُوْءَ الْعَذَابِ يُذَيِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِساء كَمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلاء مِن رَبِّكُمْ عَظِيْمٌ (<sup>49</sup>) " اور یاد کروجب ہم نے تم کو فرعون والوں سے نجات بخش کہ تم پر بُراعذاب کرتے تھے تمبارے بیٹوں کو ذیج کرتے اور تمہاری بیٹیوں کوزندہ رکھتے اور اس میں تمہارے رب کی طرف سے بڑی بلاتھی یا بڑاانعام'۔ وَإِذْ نَجَّيْنِا كُمْ مِنْ آلٍ فِرْعَوْنَ تفصيل لما أجمله في قوله: اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّتِي آنْعَبْتُ عَلَيْكُمُ وعطف على يَعْبَيْنَ، وقر م أنجيتكم . وأصل آلِ أهل لأن تصغيره أهيل، وخص

معتدي معسير بيصاوى (١٠٠٠)

بالإضافة إلى أولى الخطر كالانبياء والملوك. وفِرْعَوْنَ لقب لمن ملك العمالقة ككسرى وقيصر لملكي الفرس والروم. ولعتوهم اشتق منه تفرعن الرجل إذا عتا وتجبر، وكأن فرعون موسى، مصعب بن ريان، وقيل ابنه وليد من بقاياً عاد. وفرعون يوسف عليه السلام، ريان وكان بينهما أكثر من أربعها ئة سنة. يَسُومُونَكُمُ يبغونكم، من سامه خسفاً إذا أولا لاظلماً، وأصل السوم الذهاب في طلب الشيء. سُوءَ الْعَذابِ أفظعه فإنه قبيح بالإضافة إلى سائرة، والسوء مصدر ساء يسوء ونصبه على المفعول ليسومونكم، والجملة حال من الضمير في نجيناكم، أو من آلٍ فِرْعَوْنَ أو منهما جميعًا لأن فيها ضمير كل واحد منهما. يُذَبِّحُونَ أَبُناءَكُمُ وَيَسُتَحْيُونَ نِساءَكُمُ بيان ليسومونكم ولذلك لم يعطف وقر »يَزُبَحُونَ«بِالتخفيف. وإنما فعلوا بهم ذلك لأن فرعون رأى في المنام، أو قال له الكهنة: سيول منهم من ينهب بملكه فلم يرداجتهادهم من قدر الله شيئاً. وَفِي ذَلِكُمُ بَلاءٌ محنة، إن أشير بذلكم إلى صنيعهم، ونعبة إن أشير به إلى الإنجاء، وأصله الاختبار لكن لما كان اختبار الله تعالى عبادة تارة بالمنحة أطلق عليهما، ويجوز أن يشاربنلكم إلى الجملة ويرادبه الامتحان الشائع بينهما. مِنُ رَبِّكُمُ بتسليطهم عليكم، أو ببعث موسى عليه السلام وتوفيقه لتخليصكم، أو بهما. عَظِيمٌ صفة بلاء. وفي الآية تنبيه على أن ما يصيب العبد من خير أو شر إختبار من الله تعالى فعليه أن يشكر على مسارة ويصبر على مضارة ليكون من خير المختبرين. وَإِذْ نَجَّيْنا كَمُ مِنُ آلِ فِرْعَوْنَ اور یادکروجب ہم نے تم کوفر عون والوں سے نجات بخش -"اذكروا نعمتى التى عليكم" مي جوبات مجمل تقى يداس كى تفسيل بوبال مجملا يفرما يا كياب كداب بن اسرائكل میرے انعامات کو یاد کرولیکن وہ انعامات کیا ہیں؟ ان کی تفصیل "واذ نتجینا کم" ۔ شروع ہوتی ہے۔ "اذ نتجینا کم "کا عطف نعمتی پر ہے نعمتی عام ہے اور اذ نجینا کہ خاص ہے۔ تہذا بیعطف خاص علی العام ہے۔ جیسے کہ الملا تکہ پر

19th سورقالبقرة D.S. تفسير بيضاوى (درى) منتخر ٥١٩ ٢٠٠ جریل دمیکائیل کاعطف معطف خاص علی العام ہے۔ایک قرات انجینا کم کی بھی ہے ملہوم دولوں قرآنوں کا آیک ہی ہے۔ آل کی اصل "اہل" ہے بدلیل اُھیل کیونکہ بداس کی تصغیر ہے اور تصغیر اسا مکوان کی اصل کی طرف اوٹاتی ہے۔ آل کا مضاف اليه بميشه مشهور اورا بم هخصيت ہوتی ہے جيسا كہ انبيا و وطائكہ دخيرہ - نيز مغسر ابن جرير كہتے ہيں كہ عرب كے استعمال عام ہے واضح ہوتا ہے کہ اس کا مضاف الیہ ہمیشہ ذی عقل ہوتا ہے۔لہذا آل مدینہ یا آل مدینیں کہیں کے اور اگر کہیں ایسا ہو توشاذونا درہی ہے۔قوم عمالقہ کے بادشاہ کالقب فرعون ہوتا ہے۔جیسا کہ سرمل ،شاہ فارس کا ادر قیصر شاہ ردم کالقب ہے چونگ شابان عمالقد سركش تتصاس ليحفر عون سے مشتق كركے تفرعن الرجل بولتے ہیں بیاس وقت بولا جاتا ہے جب کوئی سرکشی کرے، حضرت موٹ علیہ السلام کے دور میں جوفر عون تعا اس کا نام مصعب بن ریّان تھا بعض نے کہا کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کا معاصر مصعب کا بیٹا دلید ہے، یہ تو م عاد کی سل میں سے بچ ہوتے لوگوں میں سے بے اور حضرت بوسف علیہ السلام کے دور کے فرعون کا نام رتان ہے۔فرعون مولیٰ ادر فرعون بوسف کے درمیان چارسوسال (400) سےزیادہ کافاصلہ ہے۔ "سوء العداب" فبيح ترين عذاب تعا-تمام کا تمام فبیج اورشنیع ہے اس کی تمام اقسام فنیج ہیں لہٰ داسوء العذاب کی تفسیر عذاب فنیج سے نہیں کی جاسکتی ورنہ سوء کا مفہوم ادانہیں ہوسکتا۔اس کامفہوم اسی دفت اداہوگا جب کہاس کی تفسیر قبیح ترین عذاب سے کی جائے۔ "السبوء" - بيرساء يسبوء سے مصدر ہے جس كامعنى ہے رنج پنچانا، تكليف دينا - "سوء العذاب يسبومونكم" كا مفعول ثاني بادراس بناء پرمنصوب ب- جمله "يسومونكم" نجينا كمكي ضمير مفعول به يا آل فرعون سے حال ب، يا يدكه دونوں سے حال واقع ہے کیونکہ اس میں دونوں کی ضمیریں موجود ہیں،تر جمہ پیہوگا،اور یادکرووہ وقت کہ جب ہم نے تم کوآل فرعون سے نجات بخشی اس حال میں کہ وہ تم کو ہدترین عذاب چکھار ہے بتھے۔ "يذبتحون ابناء كم ويستحيون نساءكم" بيجمله يوموكم كابيان باوربيان ومبيّن كررميان چونكه كمال اتصال ہوتا ہے اس لئے اس کا اُس پر عطف نہیں کیا گیا۔ اور ایک قرات "یذبحون" بغیر تشدید کے ہے، اور آل فرعون نے بن اسرائیل کے ساتھ بیسلوک اس لئے کیا کہ فرعون نے خواب میں دیکھاتھا یا اس سے نجومیوں نے کہاتھا کہ بنی اسرائیل میں دہ شخص پیدا ہونے والا ہے جوتمہاری سلطنت کو تم کردے گا لیکن فرعونیوں کی بیتمام تر کوششیں اللہ کریم کی نقد برکو چھ بھی دور نہ كالتكبير وَفِي ذَلِكُمُ بَلاءً مِنْ رَبِّكُمُ عَظِيم



یہ ہوگا کہ فرعونیوں کے ال سلوک میں تمہارے لئے بڑی آ زمائش تھی ،اورا کر "ذال کہ" کا مشارالیہ " نجیدنا کہ" کا مانا جائے تو بلاء کے معنی نعمت ہوں کے ہوں گے بتو دریں صورت ترجمہ یہ ہوگا ،اور ہمارے نجات دینے میں بہت بڑا انعام تھا۔ "بلاء " کے اصل معنیٰ امتحان لینے اور جانچنے کے ہیں لیکن اللہ کریم کا امتحان کم مصیبت کے ذریعہ ہوتا ہے اور کم مادار بلاء کے دریعہ اس لیے "بلاء "کا اطلاق دونوں معانی پر ہو سکتا ہے۔ اور ایک تیسری صورت ریمہ کا مشارالیہ دونوں معار الدی چیز وں کا مجمور قرار دیا جائے تقال کا انجاء اور آل فرعون کی تعذیب اور ایک تیسری صورت ہے۔ معنی معنی مادر الیہ دونوں کے معنی اللہ کر میں معنی معنی معنی کے معنی معنی معنی معنی معنی اللہ کر کم کا المتحان کم معنی معنی ہوتا ہے اور کم کی انعام اور عطیات کے دریعہ ماں لیے "بلاء "کا اطلاق دونوں معانی پر ہو سکتا ہے۔ اور ایک تیسری صورت ہیں ہوتا ہے اور کم کا مشار الیہ دونوں چیز وں کا مجمور قرار دیا جائے یعنی حق تعالیٰ کا انجاء اور آل فرعون کی تعذیب اور "بلاء" سے امتحان اور آل میں کے معنی معنی مراد

بلاءمنربكم

ابتلاء یا انعام جوتمہارے رب کی طرف سے تھا ابتلاء کا اللہ کریم کی طرف سے ہونا اس لئے تھا کہ اس نے آل فرعون کو تمہارے او پر مسلط کر دیا تھا، اور انعام کا اللہ کریم کی طرف سے ہونا اس طرح تھا کہ اس نے حضرت موئی علیہ السلام کو مبعوث فرمایا اور ان کو اس کی تو فیق بخش کہ تم کونجات دلائیں۔ اور جب "ذالکم" کا مشار الیہ دونوں چیز وں کا مجموعہ قر اردیا جائے تو "بلاء من دیکم" کی تفسیر سیہ ہوگی کہ اللہ کریم نے بید دونوں موقع دیئے۔ آل فرعون کو تمہارے او پر مشلط کم کی کا اور حضرت مولی علیہ السلام کے ذریعے تمہیں نجات بھی عطا کی۔

"عظیم" یہ بلاء کی صفت ہے اور آیت کریمہ میں اس حقیقت پر متنبہ کیا گیا ہے کہ بندہ کو جوخیریا شرچیش آتا ہے وہ اللہ کریم کی جانب سے آزمائش ہے۔ بندے کا کام یہ ہے کہ اللہ کریم کی عطا کر دہ نعمتوں پرشکرا دا کرے اور اس کے بیسے ہوئے مصائب پر صبر کرتار ہے تا کہ خیر المختبرین یعنی امتحان میں اچھا جانچا ہوا اور اچھا لکا ہوا قرار پائے۔ نجو کا مفہوم:

(ن جو) نجو (Forgiving) اصل میں نجاء کے میں چیز سے الگ ہونے کے ہیں۔ ای سے نجا فلان من فلان کا محاورہ ہے جس کے متی نجات پانے کے ہیں اور انجیتدہ ونجیتدہ کے متی نجات دینے کے چنانچ فرمایا: " وَاتْمَجَيْدَا الَّذِي لَيْنَ آمَدُوُا" (سور قالد مل آبت محمد <sup>53</sup>) اور جولوگ ایمان لائے ان کوہم نے نجات دی۔

لفظ فرعون كالمغنى: ورعون (Pharoha) یے کم بچی ہے اور اس سے سرکش کے معنی لے کر کہا جاتا ہے تفرعن فلان کہ فلال فرعون بنا ہوا ہے جس طرح کہ اہلیس سے

تغسير بيضاوى (رر) *سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ* ایلس و تبلس وغیرہ مشتقات استعال ہوتے ہیں اور اس سے سرکشوں کو فد اعدہ جمع فرعون کی اور ابیا لسدة (جمع ابلیس کی ) کہا باتاب-لفظهاء كاعمده فتعتق: (Bad, Evil) اورساءنى كذاوسة تنى كماجاتا ب-اوراسات الى فلان (بصلدالى) بولتے بيں - چنانچ قرآن ميں -: "سِيتَتُ وُجُولُا أَلْنِينَ كَفَرُوا" (سورةالملك آيت مر 27) تو کافروں کے منہ برے ہوجا تمیں گے۔ "لِيَسُوؤُا وُجُوهَكُمُ " (سورةالاسراء آيت مرر 7) تا كەتمہارے چېروں كوبگاڑي -اور آيت : " مَنْ يَعْمَلُ سُوْءً ا يُجْزَبِهِ " (سورة النساء آيس مرد 123) جوخص بر عظم کر بے گااسے ای (طرح) کابدلہ دیا جائیگا۔ میں سوء سے اعمال تبیچہ مرادیں۔ ای طرح آیت: "زُيِّنَ لَهُمُ سُوْءُ أَعْمالِهِمُ " (سور قالتوبة آيت مرد 37) ان کے برے اعمال ان کو بھلے دکھائی دیتے ہیں۔ میں بھی بہی معنی مراد ہیں اور آیت: "عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ " (سورةالفتح ايت مور) اہیں پر ہے بڑی گردش۔ میں دائر ۃالسبوء سے مراد ہروہ چیز ہو کتی ہے۔جوانجام کارغم کاموجب ہواور آیت: " وَسَاءَت مَصِيرًا " (سورةالنساء آيت مبر 97) اورده بری جگہ ہے۔ " وَسَاءَتُ مُسْتَقَرًا " (سودةالفرقان آيت مهر 66) (دوزخ) تفہرنے کی بری جگہ ہے۔ میں بھی یہی معنی مراد ہے۔اور بھی سائنس کے قائم مقام ہوتا ہے۔ یعنی معنی ذم کے لئے استعال ہوتا ہے جیسے فرمایا: " فَإِذَا نَزَلَ بِساحَةٍ بِمُ فَساء صَباحُ الْمُنْلَدِينَ " (سور قالعامات ايت مر 177) مگرجب وہ ان کے مکان میں اتر بچا توجن کوڈر سنایا تمیا تھا ان کے لئے برادن ہوگا۔

https://archive

تغسير بيضاوى (٥٠) سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ "وَسَاءَمًا يَعْمَلُونَ" (سور البائدة آيد مر 66) ان کے مل برے ہیں۔ " سَماء مَتَكًا" (سورة الاعراف آيت مي 177) مثال بری ہے۔ اورا يت "سِيدَت وُجُوكُ النِّنِينَ كَغَرُوا" (سور قالملك آيت مر 27) ( تو) کافروں کے منہ برے ہوجا تیں گے۔ میں سینت کی نسبت وجوہ کی طرف کی تن ہے کیونکہ جزن وسر درکا اثر ہیشہ چہرے پر ظاہر ہوتا ہے ادر آیت: "سىء بالمروضاق بالمرفرغا "(سور تعود آيت مر 77) تو وہ (ان کے آنے سے)عم ناک اور تنگدل ہوئے۔ لینی ان مہمانوں کو وہ حالات پیش آئے جن کی وجہ سے اسے صدمدلاحق موا-اورفر مايا: " مُوء الْجِساب " (سور قالرعد آيت مرد 21) ایسےلوگوں کا حساب بھی براہوگا۔ " وَلَهُمُ سُوءُ اللَّارِ " (سورة الرعد آيت مير 25) اوران کے لئے تھر بھی براہے۔ اور كنابيك طور برسو عكالفظ تورت يامردكى شرمكاه يرجمى بولاجا تاب- چنانچ قرآن مس ب: "كَيْفَ يُوَارِئْ سَوْأَةَ أَخِيْهِ" (سورةالمائدة آيت مر 31) این بھائی کی لاش کو کیونکہ چھپائے۔ " فَأُوَارِي سَوْأَكَا أَخِي " (سور قالمائدة آيت مرد 31) کہانی بھائی کی لاش چھیادیتا۔ "يُوارِي سَوْآتِكُمُ " (سودة الاعراف آيت مدر 26) كتمهارستر ذهائك،-"تَكَتُ لَهُما سَوْ أَتَهُما " (سورة الاعراف آيت مر 22) توان کے ستر کی چیزیں کھل شکیں۔ "إِيبَنِينَ لَهُما ما وُورِي عَنْهُما مِنْ سَوُ آتِهما " (سور قالاعراف آيد مر 20) کہان پر کھول دے ان کی شرم کی چیزیں جوان سے چھی تعیں۔

سُوَرَقُالُبَغَرَةُ تفسير بيضاوى (ري) لفظوذ بح كااصل معنى: رذبح)الت الترك (Secrifice, Slaughter, Killing) اصل میں اس کے معنی حیوانات کے طلق کو قطع کرنے کے ہیں اور ذریح بمعنی مذہوح آتا ہے۔ قمر آن میں ہے: " وَفَلَيْنا لَا بِنِ نَجْ عَظِيمَ " (سود قالصافات آيت مدر 107) ادرہم نے ایک بڑی قربانی کوان کافد بید یا۔ "إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ كُمُرانُ تَذَلَّكُوا بَعَرَةً " (سورة البغرة آيت مدر 67) كەخداتم كوتكم ديتاب كەايك بىل ذىخ كرد ـ ذبعت الفارة مي في تافد متك كوكو چيرا - بيد حيوان ك ذبح ك ساتھ تشبيد ك طور پر بولا جاتا ہے -ای طرح ذبع الدن کامحاورہ ہے جس کے معنى منظ ميں شكاف كرنے تے ہیں۔اور آيت كريمہ: " يُذَبِّحُونَ أَبْداءَ كُمُ " (سورة البقرة آيت نمبر 49) تمهارے بیٹوں کوتوٹل کرڈالتے تھے۔ میں میغہ تفعیل برائے تکثیر ہے یعنی وہ کثرت کے ساتھ کے بعد دیگرےتمہار لڑکوں کوذبح کررہے تھے۔ معرالدابع: سعدالدابع (برج جدى كايك) ستار بكانام بادرسلاب كرموں كوندائ كهاجاتا ب-تحقيق لفظِالابن: (Son) بداصل میں بنو ہے کیونکہ اس کی جمع ابناء اور تصغیر بنی آتی ہے۔ قرآن میں ہے: "يا بُنَتَى لا تَقْصُصُ رُؤْياكَ عَلى إِخْوَتِكَ "(سورةيوسف آيت ممر<sup>5</sup>) کہ بیٹااینے خواب کا ذکراپنے بھائیوں سے نہ کرنا۔ "يَأَبُنَتَى إِنِّي آرى فِي الْمَدامِر آنِّي آذْبَعُكَ" (سور قالصافات آيت مرد 102) اے میرے بیٹے میں نے خواب دیکھامیں بچھے ذبح کرتا ہوں۔ "يا بُحَتى لا تُشْرِكُ بالله" (سور تلقمان آيت ممرد 13) كدبينا خداك ساتحاشريك ندكرنا-ببثا شبطان کی عمادت نہ کرنا۔ "يابئىلا تعبدالشيطان"

تفسير بيضاوى ( ٢٠٠ ) دي تحري ٥٢٢ کې تو سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ 9 to اور بينا بھی چونکہ اپنے باپ کی عمارت ہوتا ہے اس لئے اسے ابن کہا جاتا ہے۔ کیونکہ باپ کو اللہ تعالٰی نے اس کا بانی بنایا ہے اور بیٹے کی تکلیف میں باپ بمنزلہ معمار کے ہوتا ہے اور ہروہ چیز جو دوس ے کے سبب اس کی تربیت دیکھ بھال اور گمرانی ے حاصل ہوا سے اس کا ابن کہا جاتا ہے۔ نیز جے کسی چیز سے لگاؤہ وااسے بھی اس کا ابن کہا جاتا جیسے: فلان ابن حوب دفلان جنك جوب- ابن السبيل مسافر ابن الليل چور - ابن العلم پرورد كاروه علم - شاعر في كها ب: أولاك بنو خير وشر كليهما ييلوك خير دزريعني مرحالت ميں ايجھ بي \_ فلان ابن بطند پيد پرست فلان ابن فرجه شهوت پرست \_ ابن بو مه جوکل کي فکرند کرے قرآن ميں ب: "وَقَالَتِ الْيَهُودُعُزَيْرُ ابْنُ الله وَقَالَتِ النَّصَارِي الْمَسِيحُ ابْنُ اللهِ " ( سرة الوبة آيت نمبر 30) ادر یہودی بولے عزیر اللہ کا بیٹا ہے۔اور نصر انی بولے سے اللہ کا بیٹا ہے۔ "إِنَّ أَيْنِي مِنَ أَهْلِي " (سور تعود آيت مبر 45) میرابیٹابھی میر کے تھردالوں میں ہے۔ "إِنَّ أَبْنَكَ سَرَقَ " (سورةيوسف آيت مرد 8) بیتک آپ کے بیٹے نے چور کی۔ ابن کی جم ابناءاوربنون آتی ہے آن میں ہے: " وَجَعَلَ لَكُم مِنُ أَزُواجِكُم بَنِينَ وَحَفَلَةً " (سورةالنعل آيت مر 72) ادرعورتوں سے تمہارے بیٹے اور پوتے پیدا کئے۔ " يا يَنِي لا تَنُخُلُوا مِنُ باب واحدٍ " (سور قيوسف آيت ممر 67) کہ بیٹاایک ہی دروازے سے داخل نہ ہونا۔ "يابَنى آدَمَر خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلّ مَسْجِل " (سور قالاعراف آيت ممر 31) اے آ دم کی اولا دایتی زینت لوجب مسجد میں جا ؤ۔ " يأَيَنِي آدَمَر لا يَفْتِنَتَكُمُ الشَّيْطانُ " (سور قالاعراف آيسه مرد 27) اے آ دم کی اولا دخبر دارتمہیں شیطان فتنہ میں نہ ڈ الے۔ ادرابن کی موتشابنة وبنت اوران کی جمع ادرابن کی موتش ابنة وبنت اوران کی جمع بنات آتی ہے قر آن میں ہے: " هؤُلاء بَناتي هُنَّ أَظْهَرُ لَكُمُ " (سور تعود ايت ممر 78) یہ میری توم کی بیٹیاں ہیں میتمہارے لئے تھری ہیں۔ "لَقَلْ عَلِيهُتَ مالَنا في بَناتِكَ مِنُ حَقّ " (سور تعود آيت مر 79) https://archive bhasanattari

ایک روایت میں ہے کہ اللہ تعالیٰ بوڑ ھے مسلمان کوعذاب دینے سے شرما تا ہے۔ پس اللہ کی طرف جب حیہ کن نسبت بند تواس کے مغنی انقباض نفس کے نہیں ہوتے ۔ کیونکہ اس قسم کے اوصاف سے ذات باری تعالیٰ مغزو ہے بلکہ اس سے مراداسے عذاب نہ کرنا ہے اور ایک دوسری حدیث میں ہے کہ اللہ حس کہ اللہ حس ہے تو اس کے معتی بھی بچی جی کہ اللہ قیارتے کو تیسوڑ تے والا اور محان یعنی افعال حسنہ کوسراانجام دینے والا ہے۔

لفظ نساء كامفهوم:

نساء(Woman,Female)

| <b>B</b> EC         | ڛؙۅٞڗڰ۫ٵڵؠٙڦٙڗڰ۫                         | De Corresta                                                                                    | تفسيربيضاوي(س)                           |                                         |
|---------------------|------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------------|
|                     |                                          | ۔<br>ب امراءة کی جمع من غیرلنظہ ہیں۔ جیسے                                                      |                                          |                                         |
|                     | · · ·                                    |                                                                                                |                                          | میں ہے:                                 |
| ڹؾٞػؙؾٞ             | ساً محمِّن نِّسَاءٍ عَسَى أَرْ           | ، آنُ يَّكُوْنُوَا حَيْرًا مِنْهُمَ وَلَا نِ                                                   | سْخَرْ قَوْهُ مِنْ قَوْمٍ عَسٰى          | ا الله الله الله الله الله الله الله ال |
|                     |                                          | (                                                                                              | م م بن " ( سورة الحجرات آيت نمبر [ ا     | خيرًا                                   |
| سے دور میں کہ       | ( هون اور نه عور کلس عور تون .<br>(      | ،عجب نہیں کہ دہ ان میسنے دالوں سے بہتر                                                         |                                          |                                         |
|                     |                                          |                                                                                                | پوں سے بہتر ہوں۔<br>ق                    |                                         |
| -<br>-<br>-         | •                                        | يَر اي الم الم الم الم الم الم الم الم <sup>50</sup> )                                         |                                          |                                         |
|                     |                                          | نے اپنے ہاتھ کاٹ لئے تتھے۔                                                                     | مورتوں کا کیا جال ہےجنہوں۔               |                                         |
|                     |                                          |                                                                                                |                                          | حقيق بلي:                               |
| · . •               |                                          |                                                                                                |                                          | بل)                                     |
|                     |                                          | ے کا بوسیدہ اور پرانا ہونے کے بیں ا                                                            |                                          |                                         |
| ات كهندكرديا        | <b>ڑت آ</b> زمانش سے میں نے              | <sup>ی</sup> معنی ہیں بیں نے اسے آ زمایا۔ گویا <sup>ک</sup> ٹ                                  |                                          |                                         |
| -                   |                                          |                                                                                                | •                                        | اورآيت كريم                             |
|                     | •                                        | نُسْلَغْتْ" (سورقايونس آيت نمبر <sup>30</sup> )                                                | ڸؚڬؾٞڹڵۅؙٵػؙڷۜؽؘڡ۫ڛٟڡؘٲٲۥ                | المنا                                   |
|                     |                                          | نے آگے بیسجے ہوں گے آ زمائش کرلے گا<br>پیر                                                     |                                          |                                         |
| پہنچان میں کے<br>بر | س کے اعمال کی حقیقت کو '<br>سر جربر سر ک | ) بھی ہےاور معنی میہ ہیں کہ وہاں ہم ہر <sup>لف</sup><br>سر بھی ہے جہ میں                       | - قرآت نبلوا (بصيغه ب <sup>مع</sup> متلم | يں ايک                                  |
| ياغر كرديتا ہے۔     | تاہے لیونکہ وہ جسم کو کھلا کرا           | ی کرنا بھی آتے ہیں۔اورغم کوبلاء کہاجا                                                          | 1                                        |                                         |
|                     |                                          |                                                                                                | ·                                        | قرآن میں ۔                              |
|                     | . · ·                                    | د مر ۱۱ (سورة البقرة آيت ممبر <sup>49</sup> )<br>مرجع ۱۲ (سورة البقرة آيت ممبر <sup>49</sup> ) | ۮڸػۿڔٙؠڵٳۛۛۛ <sup>ۅ</sup> ؿڹۯۑؚٙػۿ؏ٙڟۣ   | "وفي                                    |
|                     |                                          | ، سے بڑی صحت ا زماس کی ۔                                                                       | امیں تمہارے پروردگار کی طرف              |                                         |
|                     | · · · ·                                  |                                                                                                |                                          | عظم كالمتخ                              |
|                     | ,<br>◆                                   |                                                                                                | م)العظم (Bone)                           | (3स                                     |
| نا ہے خواہ اس کا    |                                          | ہڑی کے بڑا ہونے کے ہیں مجازا ہر چ                                                              |                                          |                                         |
|                     | :4                                       | ، کہ دہ مادی چیز ہو یا مولی قر آن میں ہے                                                       | مر یا معل سے اور عام اس سے               | تعلق حس 🗝                               |
| • •                 |                                          | •                                                                                              |                                          |                                         |

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

" عَلَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ " (سور ظالزمر آين ممر 13) بڑے تحت دن کاعذاب تھا۔ " قُلْ هُوَ نَبَ عَظِيمٌ " (سور قص آين ممر <sup>67</sup>) کبردو کہ وہ ايک تخت حادثہ ہے۔ نوٹ : لفظ عذاب اوررب کامتن گزر چکا ہے۔

تغسيربيضاوى (٨٧)

## [سورة البقرة (2) : آية 50]

وَإِذْ فَرَقُنا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنا كُمْ وَآغْرَقْنا آلَ فِرْعَوْنَ وَآنْتُمْ تَنْظُرُونَ (<sup>50</sup>) ''اور جب بم نے تمہارے لئے دریا پیاڑ دیا تو تمہیں بچالیا اور فرعون والوں کو تمہاری آنکھوں کے سامنے ڈیو دیا''۔

وَإِذْ فَرَقْنا بِكُمُ الْبَحْرَ فلقناة وفصلنا بين بعضه وبعض حتى حصلت فيه مسالك بسلو ككم فيه. أو بسبب إنجائكم، أو ملتبساً بكم كقوله:

تَنُوسُ بِنَا الجُهَاجِمَ والتّريبا وقر • فَرَقْنَاعلى بناء التكثير لأن المسالك كانت اثنى عشر بعدد الإسباط.

فَٱنْجَيْناكُمْ وَٱغْرَقْنا آلَ فِرْعَوْنَ أَراد به فرعون وقومه، واقتصر على ذكر هم للعلم بأنه كان أولى به،

وقيل شخصه كما

روى أن الحسن رضى الله تعالى عنه كأن يقول: اللهم صل على آل محمد أى شخصه واستغنى بل كر لاعن ذكر أتباعه.

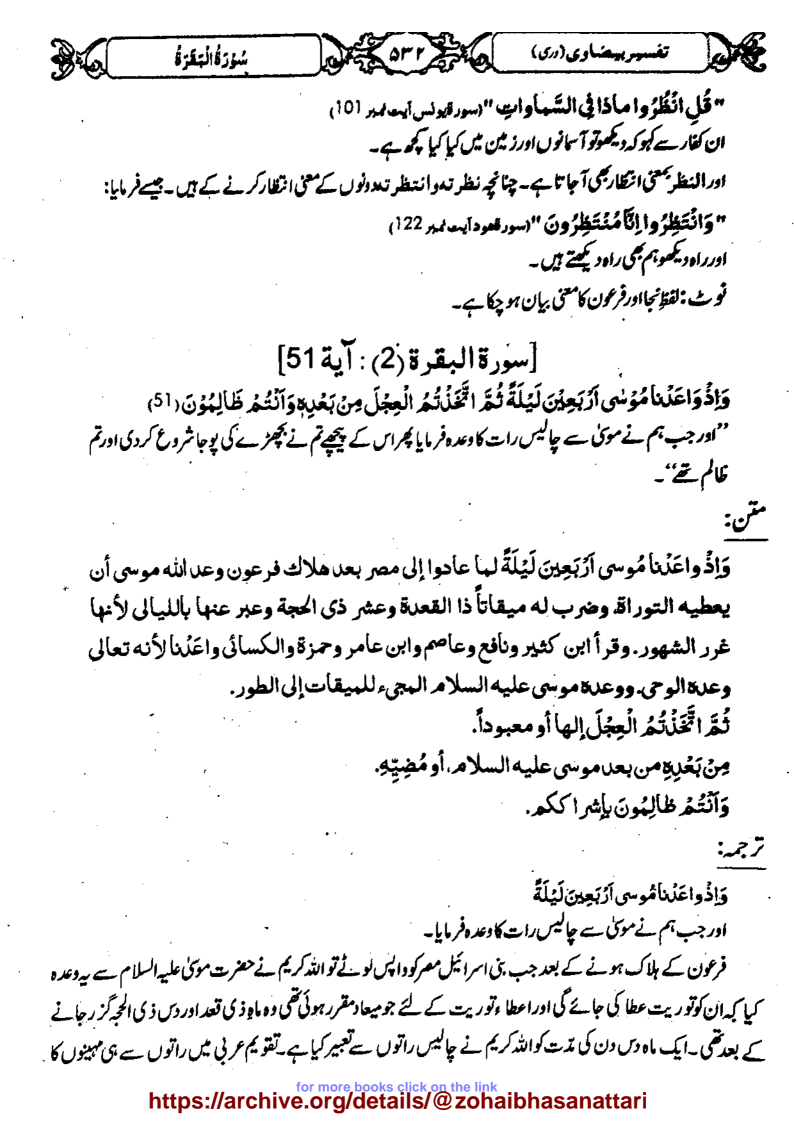
وَٱنْتُمْ تَنْظُرُونَ ذلك، أى غرقهم وإطباق البحر عليهم، أو انفلاق البحر عن طرق يابسة مذللة، أو جثعهم التي قذفها البحر إلى الساحل، أو ينظر بعضكم بعضاً. روى أنه تعالى أمر موسى عليه السلام أن يسرى ببنى إسر ائيل، نخرج بهم فصبحهم فرعون وجنودة، وصادفوهم على شاطئ البحر، فأوى الله تعالى إليه أن اضرب بتحصّاك البحر، فضربه فظهر فيه اثنا عشر طريقاً يابساً فسلكوها فقالوا: يا موسى نخاف أن

تغسير بيضاوى (درى) كم سؤد كالبقرة [arn يغرق بعضنا ولا نعلم، ففتح الله فيها كوى فتراؤوا وتسامعوا حتى عبروا البحر، ثمر لها وصل إليه فرعون ورآلامنفلقًا اقتحم فيه هو وجنودة فالتطم عليهم وأغرقهم أجعين. واعلم أن هذه الواقعة من أعظم ما أنعم الله به على بني إسرائيل. ومن الآيات الملجئة إلى العلم بوجود الصانع الحكيم وتصديق موسى عليه الصلاة والسلام، ثمر إنهم بعد ذلك اتخذوا العجل وقالوا: أَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللهَ جَهْرَةً ونحو ذلك. فهم بمعزل في الفطنة والذكاء وسلامة النفس وحسن الاتباع عن أمة محمد صلّى الله عليه وسلَّم، مع أن ما تواتر من معجزاته أمور نظرية مثل: القرآن والتحدى به والفضائل المجتمعة فيه المشاهدة على نبوة محمد صلّى الله عليه وسلّم دقيقة تدركها الاذكياء، وإخبارة عليه الصلاة والسلام عنها من جملة معجزاته على ما مرتقريرة. رجمه وإذفرقنا بكم البخر اورجب بهم فيتمهار ب لئے دريا پياڑ ديا۔ یعنی ہم نے دریا کو پھاڑ دیا اور اس کے بعض حصہ کو بعض حصہ سے جدا کر دیا، یہاں تک کہتمہارے اس میں سے گزرنے کے سبب بہت سے راہتے بن گئے، یا بیمعنیٰ ہیں کہ ہم نے دریا کواس لئے چھاڑا تھا کہ تم کونجات دینی تھی ، یا بیہ کہ" بکہ "کی باء مصاحبت اور ملابست کے لیتے ہے اب معنیٰ میہ ہوں گے کہ تمہاری دریا میں داخلہ کے ساتھ ہی ہم نے دریا کو بچاڑ دیا۔ یہ باءاس طرح ملابست کے لئے ہے جس طرح متنبی کا شعر، تكوس يتا الجتاجم والتريبا اس میں با وطابست کے لئے ہے۔ ادر" فرقنا" میں ایک قرات "فترقنا" مبالغدادرتکثیر کے صیغہ کے ساتھ، اب معنی میہ ہوں کے کہ اور جب ہم نے تمہارے لئے دریا کو ہیت زیادہ پچاڑ دیا تھا،اور ہیکشیراس لئے ہے کہ بنی اسرائیل کے گھرانوں کی گنتی کے مطابق دریا میں بارہ (12) راہتے ہو گئے بتھے، "فانجینا کم واغرقنا ال فوعون" سے مرادفر عون اور فرعون کی قوم ہے اور ذکر صرف قوم فرعون کا کیا ہے، فرعون کانہیں اس کی وجہ بیا ہے کہ سب کو معلوم ہے کہ فرعون تو اس سزا کا سب سے زیادہ ستحق ہے اور بعض مفسرین کی رائے ہے کہ آل فرعون سے مراد فرعون کی ذات ہے۔جیسا کہ منقول ہے کہ حضرت حسن رضی اللہ عنہ فرمایا کرتے



تعديد المسير بيضاوى ( ( ر) ما محمد ٥٣٠ محمد المحمد المتقرة کا مطالعہ نیں کیا نہ آپ کی سے یہودی عالم سے محبت رہی پھر بھی آپ مان چین اتاراست اور سے واقعہ بیان فرمار ہے ہیں، ب اس كى دليل ب كدآب من فلي اللدكريم م سيح رسول إلى ، اللدكريم ن آب من فلي م تعاليم حقب براس كونا زل فرمايا-لفظ فرقنا كالخقق: (فرق) الفرق والغلق (To be Cracked, To Burst) کر یب ایک بی معنی ال لیکن معنی انشقاق یعنی مجد جانا کے لحاظ سے فلق کالفظ بولا جاتا ہے اور معنی انفعال یعنی الگ الگ ہونے کے لحاظ سے فرق قرآن میں ہے: " وَإِذْ فَرَقْدا بِكُثُر الْبَحْرَ " (سورة البقرة آيت مير 50) اورجب بم في تمهار ب كتر دريا كو مجار ديا-اور الغراق کے معنی الگ ہونے والانکڑہ کے ہیں اس سے فرقد ہے جس کے معنی لوگوں کا گردہ یا جماعت کے ہیں۔اور طلوع فجر پرفرق اورفلق دونوں لفظ بولے جاتے ہیں قر آن میں ہے: " فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْتٍ كَالطَّوُدِ الْعَظِيمِ "(سورةالشعراء آيت مدر 63) تودر یا بحث کیاادر جرایک ظرایوں ہوگیا (کہ) کو یابز ایہا (ب-لفظ بحر کی شخصت: (See , Ocean) البعر (See , Ocean) (سمندر) اصل میں اس دسیع مقام کو کہتے ہیں جہاں کثرت سے پانی جمع ہو پھر بھی اس کی ظاہر کی دسعت کے اعتبار سے بطور تشبیه بعدت کذاکا محارد استعال ہوتا ہے جس کے منی سندر کی طرح سی چیز کو دیتا کے ہیں اس سے بعدت البعیر ہے یعنی میں نے بہت زیادہ ادنٹ کے کان کو چیز ڈالایا مجاڑ دیا اور اس طرح کان چ ہے ہوئے ادنٹ کوالب حیر ہ کہا جاتا ہے قرآن ميں بي: " ما جَعَلَ اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ " (سورقالمائدة آيت مر 103) الله في مقررتيس كياب كان چراموار یعنی للد تعالی نے بحیرہ جانور کا تکم بیں دیا کفار کی عادت تھی کہ جواؤش دی بچ جن چکتی تو اس کا کان مجار کر بتوں کے تام پر چھوڑ دیتے نہ اس پر سواری کرتے اور نہ بوجھ لادیتے۔اورجس کو کسی منعت میں وسعت حاصل ہوجائے اسے بحر کہا جاتا ہے۔ چنانچہ بہت زیادہ دوڑنے والے تحور کو بحر کہددیا جاتا ہے۔ نبی کریم مان کا بیج نے ایک تحور بر سواری کے بعد فرماياذ کہ میں نے اسے سمندریایا۔ وجاتهحرا

تفسير بيضاوى (٥٦) من المحمد المحمد . اس طرح وسعت على كاعتبار - مجمى بحركم، دياجاتا بادر تبعد فى كذا كمنى بن ال فال جز من بب وسعت حاصل كرلى اور البتحد في العلم على وسعت حاصل كرنا - اورتبعي سمندركي طوحت اجد تمكين كاعتبار - كمعارى اوركروب ياني كوبحراني كدديت بي -ابحرالماء - پاني كروا بوكيا - شاعر فكما ب: قدعا دماء الارض بحر فزادتى الى مرض ان ابحر المشر اب العذاب ز بین کا پانی کڑ داہو گیا تو شریں کھاٹ کے تلخ ہونے سے میرے مرض میں اضافہ کردیا۔ اورآیت کریمہ: "وَهُوَ الَّنِيْ مَرَجَ الْبَحْرَيْنِ هٰذَا عَلُبُ فُرَاتٌ وَهٰذَا مِلْحُ أَجَاجُ " (سودةالفرقان آيد معر 53) اوروی ہے جس نے طے ہوئے روال کے دوسمندر بيد معابن ايت شيري اور بيكمارى ب نهايت تا -می عذاب کو بحر کہنا ملح کے بالمقابل آنے کی وجہ سے جیسا کہ سورج اور چاند کو قصر ان کہا جاتا ہے اور بنات بحر کے معنی زیادہ بارش برسانے والے بادلوں کے ہیں۔اور آیت: " ظَهَرَ الْفَسادُفِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ " (سورةالروم آيت مرد 4) کی تغسیر میں بعض نے کہاہے کہ بحر سے سمندرم ادہیں ہے بلکہ برے جنگلات اور بحرے زرخیز علاقے مراد ہیں۔لقیت صحرة بعرة عراب ايس ميدان عن طاجهال كوتى اوث ندهى؟ غرق كالمعنى: (غرق)الغرق(Drowned) یانی میں تذخین ہوجاتا کسی مصیبت میں گرفتار ہوجاتا۔ غرق (س) فلان بغرق غرق فلاں پانی میں ڈوب کیا۔قرآں بيں سيج "حَتَّى إذا أَخَرَكَهُ الْغَرَقُ" (سورةيونس آيت ممهر 90) یہاں تک کہ جب اے ڈوبنے نے آلیا۔ لفظ نظر كامفهوم: (Slight, Vision) (نظر) النظر ے معنی کسی چیز کو دیکھنے یا اس کا ادراک کرنے کے لئے آئکھ یا فکر کوجولائی دینے سے ہیں۔ پھر بھی اس سے محض فوروفکر کرنے کامنی مرادلیا جاتا ہے اور بھی اس معرفت کو کہتے ہیں جونور دفکر کے بعد حاصل ہوتی ہے۔ چناچہ محاورہ بے۔ نظرت فلم تنظر بر تونے دیکھالیکن نور ہیں کیا۔ چنانچہ آیت کریمہ:



With a سورةالمقرة تفسیر بیضاوی (۲۰۰) دی تر ۲۳۰ ج مرد آغاز ہوتا ہے۔ راتیں ہی "غود الشہود" ہیں اس لیتے حساب دنوں کی بچائے راتوں سے لگایا۔ ابن کثیر، نافع ، ابن عاصم ،ابن عامر، حمزه اور کسائی نے "واعد نا" بصیغہ مفاعلت کی قرات اختیار کی ہے کیونکہ یہاں دعدہ میں مشار کمت تھی۔التد کریم نے حضرت موئ عليه السلام ب وتى كا وعده كيا تھا - اور حضرت موئ عليه السلام ف وقع مقرره مح مطابق كو وطور برآ فكا وعدوكيا تحابه ثُمَّرًا تَخَذُلُتُهُ الْعِجُلَ مِنْ بَعْدِيهِ پھراس کے پیچھےتم نے بچھڑ سے کی پوجا شروع کردی۔ یعنی تم نے بچھڑ بے کوالہ اور معبود بنالیا، یعنی حضرت مولی علیہ السلام کے میقات پر چلے جانے کے بعد-وَأَنْتُمُ ظَالِبُونَ ادرتم ظالم تتص-ليعنىتم ايخ شرك کی دجہ سے ظلم کررہے تھے۔ محقيق لفظ وعده: (وعد)الوعد(Primise) (وعدہ کرنا) کالفظ خیر دشریعنی اچھے اور برے (وعدہ دونوں پر بولا جاتا ہے اور اس معنی میں استعال ہوتا ہے گمر الوعید کا لفظ خاص کرشر (یعنی دهمکی اور تهدید) کے لئے بولا جاتا ہے۔اوراس معنی میں باب او عد ( موقد استعال ہوتا ہے۔اور داعد تہ مفاعلۃ ) و تواعدنا ( نفاعل ) کے معنیٰ باہم عہدو پتان کرنا نے ہیں ( قرآن کریم میں ودع کا لفظ خیر دشر دونوں کے لئے استعال ہوا ہے۔ چنانچہ وعدہ خیر کے متعلق فرمایا: "إِنَّ الله وَعَلَّ كُمُ وَعُلَ الْحَق " (سور قابر اهيم آيت مر 22) جودعد واللدفي تم سے كيا تھا وہ توسچا تھا۔ " أَفْمَنْ وَعَدْنَاكُ وَعُداً حَسَنًا فَهُوَ لاقِيْهِ " (سورةالقصص آيت مرد) بملاجس تخص ، بم في نيك دعد وكيا-لىل كامعنى : • (لى لى ليل وليلة (Night) کے معنی رات کے ہیں اس کی جمع ایبال ولیہ انل ولیہ لات آتی ہے اور نہایت تاریک رات کولیہ لالیل ولیہ لیہ لا عکما

شۇرغال<u>ت</u>قرق تغسير بيضاوي (س) جاتا بعض في كماب كد ليلة صل يس ليلاة ب كيونكداس كى تعفير ليلة اور جع ليال آتى ب قرآن مس ب: " إِنَّا آنُوَلْداكُ فِي لَيْلَةِ الْقَدُرِ " (سود العدد آيسه مرد ) ہم نے اس قرآن کوشب قدر میں نازل ( ' کرنا شروع ) ۔ " وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالتَّهارَ " (سود البراهيد آيس مير 33) اوررات اوردن کوتمهاری خاطر کام میں لگا دیا۔ لفظ عجل كالمعنى: (A Calf) (ج جل) العبجلة بچھڑ بے کو کہتے ہیں کیونکہ اس میں پھرتی پائی جاتی ہے جو بیل کی عمر تک پینچنے پرختم ہوجاتی ہے۔قر آن پاک میں " عَجُلًا جَسَبًا لَّهُ خُوَارٌ " (سورةالاعراف آيت ممر 148) ایک بچھڑابنا بیٹھی بے جان کا دھڑ ۔ معجّل کے کہتے ہیں؟: اور دوگائے جس کے ساتھ اس کا بچھڑ ہوا سے مجل کہا جاتا ہے۔ نوث : انخاذ اورظلم كامعنى كزر چكاب-[سورة البقرة (2) : الآيات 52 إلى 53] ثُمَّر عَفَوْنا عَنْكُم مِنْ بَعْدِ ذلِكَ لَعَلَّكُمُ تَشُكُرُونَ • وَإِذْ آتَيْنا مُوسَى الْكِتابَ وَالْفُرُقانَ لَعَلَّكُمُ عَنْتَدُونَ<sup>0</sup> " پھراس سے بعد ہم نے تمہیں معافی دی، کہ کہیں تم احسان مانو، اور جب ہم نے مولی کو کتاب عطا کی اور حق و باطل میں تمیز کردینا کہ ہیں تم راہ پرآ وُ' ۔ ثُمَّر عَفَوْنا عَنُكُمُ حين تبتم، والعفو محو الجريمة، من عفا إذا درس. مِنْ بَعْدِ ذلِكَ أي الاتخاذلَعَلَّكُمُ تَشُكَّرُونَ أَى لَى تَشكروا عفوه. وَإِذْ آتَيْنا مُوسَى الْكِتابَ وَالْفُرُقانَ يعنى التوراة الجامع بين كونه كتاباً منزلاً وجه تفرق بين الحق والباطل. وقيل أراد بالفرقان معجزاته الفارقة بين المحق والمبطل

١ or o Sila تغسير بيضاوى (درى) في الدعوى، أو بين الكفر والإيمان، وقيل الشرع الفارق بين الحلال والجرام، أو النصر الذي فرق بينه وبين علوه كقوله تعالى: يَوْمَ الْفُرُقانِ يريد به يوم بلد. لَعَلَّكُمُ مَهُتَدُونَ لِك مهتدوا بتدبر الكتاب والتفكر في الآيات. <sup>5</sup>مَّ عَفَوْناعَنْكُم ہم نے شہیں معافی دی۔ بیاسوفت ہوا جب تم نے تو بہ کی ، "عفو" کے معنیٰ ہیں جرم کومٹا دینا۔ بیعفوے مشتق ہے جس کامعنیٰ مٹا دینا ،مٹ جانا من بعدذلك پھراس کے بعد یعنی اس معبود سازی کے بعد۔ ڶؘعَلَّكُمُ تَشُكُرُوْنَ کہ ہیں تم احسان مانو۔ تا كمةم اللدكريم كي تعمت عفو كاشكرادا كرو-وَإِذْ آتَيُنا مُوْسَى الْكِتَابَ وَالْفُرُقَانَ اورجب ہم نے موئی کو کتاب عطا کی اور حق وباطل میں تمیز کردینا كتاب فرقان كامغهوم بيب كمديم في توريت عطاكى جود دنوں دمفوں كى جامع تقى ، دو كتاب بھى تقى ، ادرايك جخت بھى تھی جوجق وباطل کے درمیان فرق کررہی تھی۔اور بعض نے کہا کہ فرقان سے مراد حضرت مویٰ علیہ السلام کے معجزات ہیں۔جو محقق ومبطل کے دعووں میں فرق کررہے بتھے۔ یا کفر دایمان کے درمیان فرق کررہے بتھے بعض نے کہا کہ شریعتِ مولی مراد ہے جو حلال وحرام کے درمیان فارق تھی بعض نے وہ نصرت اللی مراد کی ہےجس نے حضرت موئی علیہ السلام اور آپ کے دشمنوں سے درمیان فرق وامتیاز قائم کردیا تھا، جیسا اللہ کریم " بوم فرقان" سے یوم بدرمراد لیتا ہے۔ لَعَلَّكُمُ عَمْتَلُوْنَ که بی تم راه پرآ دٔ-تا کہ تم کتاب میں تد ترکر کے اور اس کی آیات میں خور کر کے راہ یا ک

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسيرييضاوى (٥٠٠) لغظ عغو كالحقيق: (Forgiveness, Pardon) عفو) العفو کے معنی کی چیز کو لینے کا قصد کرنے کے بی - چنانچ محاورہ ب- عفاد واعتقاد ، کس کے پاس جو کچھ بود لینے کا قصد كيا- عفت الربع الدرا بوات تم كمر كنشانات منادية المعنى كلحاظ ت شاعرت كها ب-اخز البلى اياتها بوسیدگی نے اس کے نشانات منا ڈالے عفت الدار کھر کے نشانات مٹ گئے کو یا ان اثار نے ازخود مٹ جانے کا قصد کیا عفاالنبت والشجرينا تات اور درخت بڑھ گئے جیسا کہ آخذ النبت فی الذیاد فکامحاورہ ہے کیتی پودے نے بڑھنا شروع کیا۔ عفوت عند کے معنی ہیں میں نے اس سے درگز رکرتے ہوئے اس کا گناہ متادینے کا قصد کیا۔ لہٰذا یہاں اصل میں اس کا مفعول ترک کردیا کیا ہے اور عن کامتعلق مخدوف ہے یاقصدت از التدذ نبد سار فاعند پس عفو کے معنی کناہ سے درگز رکرنا کے <del>ہ</del>ا قرآن میں ہے۔ " فَمَنْ عَفا وَأَصْلَحَ " (سور قالشوذى آيت مرد 40) تحکر جودرگز رکرے اور معاملہ کو درست کرلے۔ "وَأَنُ تَعْفُوا أَقُرَبُ لِلتَّقُوى " (سورة المقرة آيت مرر 237) اوراگرتم ہی اپناحق چھوڑ دوتو یہ پر ہیز گاری کی بات ہے۔ " تُم عَفَو دا عَن كُم " (سور قالبقرة آيت مدر 52) بجراس کے بعد ہم نے تم کومعاف کردیا۔ "إن نَعْفُ عَنْ طَائِفَةٍ مِنْكُمُ "(سورةالتوبة آيت مر 66) اگر ہمتم میں سے ایک جماعت کومعاف کردیں۔ " فَاعْفُ عَنْهُمُ " (سور قال عران آيت مر 159) توان کی خطائی معاف کردو۔ اورا يت كريمة " حُني الْعَقْق " (سورة الاعراف آيت مرد 199) (ا مے مجمد )عفوا ختیار کرد۔ میں العفو ہراس چیز کو کہا گیا جس کا قصد کرنا اور لینا آسان ہو۔اور بعض نے اس کے معنی کئے ہیں درگز رکیجئے۔اور آیت " وَيَسْتَلُونَكَ ماذا يُنْفِقُونَ قُلِ الْعَفُوَ " (سورةالبقرة إيد مرر 219) https://archive.org/ bhasanattari

تفسير بيضاوى (رى) ما تحري ٥٣ ٢ سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ (ا یے محمد ) لوگ تم سے یو چھتے ہیں کہ خدا کی راہ میں کس طرح کا مال خربی کریں کہہ دد جو مال خرج کر د۔ اس آیت می مخوب بروه چزمراد ب جوضروریات بزائد بوادراس کے خرب سے تکلیف نہ بوادرا عطی عفوا اس نے اسے بے ماتلے دے دیا یہاں عفوا مصدراسم فاعل کے معنی میں ہے اور حال واقع ہوا ہے یعنی بخش کرتے وقت اس کی حالت ریم کد کو یا خود اے رہا ہے اور اس میں اس عمد ومعنی کی طرف اشار دے جے شاعر نے بیان کرتے ہوئے کہا ہے، كانك تعطيه الذى انت سائله لعنى جب سائل اس كے پاس آتا بتواس طرح خوش ہوتا ہے كو ياجو چيزتم اس سے لے رہے ہود دارے دے رہے ہو۔ اورد عائے ماتو رومیں ب "اسئلك العفو والعافيته" ليعنى اب التد تجھ سے عفوا در تندر ستى طلب كرتا ہوں اور قرآن ميں التد تعالى فے اپنى ذات كو عفو كہا ہے ۔ چنا نچ فر مايا: "إِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا غَفُورًا " (سور قالنساء آيت مرد4) بيتك خدامعاف كرني والااور بخشخ والاب اور حديث مي ب مااكلكت العافيته فهوصدقته لین کیتی ہے جو کچھ پرندہ چرندااور ضرورت مندانسان کھاجا تم وہ وہ مدقبہ ہے،۔ اعفیت کذا یعنی میں نے اسے پڑھنے دیا ای سے۔اعفواالحیبی ہے۔ یعنی ڈاڑھی کے بال بڑھنے دو۔العفاءاون یا پرند کے پرجوبڑھ جائیں۔ المعافى كم كتبي ال سمی ، دیک مستعار لین والاجوشور بداس کی دیگ میں اے بھیجتا ہے اس شور بدکوالمعافی کہاجا تا ہے۔ شكركامعنى: (شاتر)الشكر (Thanks, Gratitude) کے معنی کی نعمت کا تصور اور اس کے اظہار کے ہیں۔ بعض نے کہائے کہ بیک شرے مقلوب ہے جس کے **عنی کشف یعنی** کولنا کے ہیں۔شکر کی ضد کفر ہے۔جس کے معنی نعمت کو بھلا دینے اوراسے چھپار کھنے کے ہیں اور دابیة شکور اس چو پائے کو کتے ہیں جوابت فربمی سے بینظاہر کررہا ہو کہ اس کے مالک نے اس کی خوب پر ورش اور حفاظت کی ہے۔ بعض نے کہا ہے کہ بی

میں شکر کی سے ماخوذ ہے جس کے معنی آنسووں ہے بھر پور آنکھ کے ہیں اس لحاظ سے شکر کے معنی ہوں گے منعم کے ذکر ہے۔



شکرکی شمین: شکرتی قسم پرہے۔ شکر طبی یعنی نومت کا تصور کرتا۔ شکر لسانی یعنی زبان سے منع کی تعریف کرتا۔ شکر بالجوار 7 یعنی بقد را سخطاق نومت کی مکانات کرنا۔ شکر بالجوار 7 یعنی بقد را سخطاق نومت کی مکانات کرنا۔ اور آیت کریر۔ افر آیا تک کی تحقیق: الفر قان کی تحقیق:

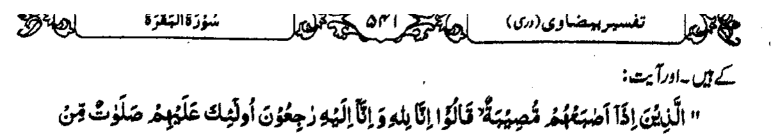
(The Holy Quran (as distinguished or separating truth )فرق) from falsehod

امتياز ہو گيا تھا۔اور كلام اللى (وى ) بھى فرقان ہوتى ہے كيونكہ دون اور باطل عقائد ميں فرق كرديتى ہے تي اور جمو أي باتوں اور

| 36                    | ۺۊ۫ۯڰؙٵڷؠٙڟٙڗڰ              | Dest or 9                                         | b            | تفسيربيضاوي(س)                            |               |
|-----------------------|-----------------------------|---------------------------------------------------|--------------|-------------------------------------------|---------------|
| اگياب چنانچه          |                             | باس ليحقر آن كريم تورات او                        |              |                                           |               |
| •                     |                             | · · ·                                             | • •          |                                           | توراة كے متعل |
|                       |                             | ن " (سورقالانبياء آيت مير 48)                     | الفرقا       | ڵٱتَيۡنا مُوسىوَهارُونَ                   | اوَلَقَ       |
|                       | ·                           | х.<br>Х                                           |              | بہم نے مولیٰ اور ہارون کوفیع              |               |
| " :                   | مِنَ الْهُدى وَالْفُرُقَارِ | ٲڽؙۿ؈ <i>ڰ</i> ڸڶڹۜٞٳڛۅؘؠؘۑۣۨٮٵؾٟ                 | بوالقرا      | زِرَمَضانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِ            | الشهر         |
| ر<br>رة آيت نمبر 185) | (سورة البقر                 | · · · ·                                           |              |                                           |               |
|                       | ماردشن بأتيس-               | لتح بدايت اوررجنماني اورفيصله كح                  | لوں کے       | ) کامہینہ <sup>ج</sup> س میں قر آن اترالو | • رمضان       |
| •                     |                             | الفرقانآيت مُزر [)                                | ا" (سورة     | رَكَ الَّذِي كُوَّلَ الْفُرُقَانَ         | "تباز         |
| •••                   | رمايا                       | نے اپنے بندے پر قرآن نازل فر                      |              |                                           |               |
|                       |                             | نَ " (سور قالبقر قاَيت نمبر <sup>53</sup> )       | الفرقا       | ٱتَيْنا مُؤسَّى الْكِتَا <b>بَ وَ</b>     | اوًادُ        |
|                       | · ·                         | ت کئے۔                                            | _عناير       | بہم نے مولی کو کتاب اور معجز              | اورجب         |
| ر 48)                 | ي "(سورقالانبياءآيت،مه      | انَوَضِيَ <b>ا</b> ٓءًوَّذِكُرًا لِّلُمُتَّقِيْرَ | الفرقا       | ڵٲؾۜؽؙڹٵ <i>ڡؙ</i> ۅ۫ڛ؈ؘۅۿٵٝۯٷڗ           | "وَلَقَ       |
| . *                   |                             | اوجالااور پر ہیز گاروں کونصیحت .                  | ملهد يااور   | بہم نے مولیٰ اور ہارون کو فیع             | اور بيشك      |
|                       | ·<br>·                      |                                                   | •••          | كى تحقيق بالتفصيل:                        | لفظاهتداء     |
|                       |                             | <u>.</u>                                          | •            | الا                                       | الامت         |
| حاصل کرتا             | یمتعلق انسان ایے اختیار     | دلاجاتا ہے جود نینوی یا اخروی کے                  | يت پر بو     |                                           |               |
|                       | •                           |                                                   |              | اک میں ہے:                                |               |
|                       | ير 97)                      | للواجها ! (سور قالانعام آيت م                     | مَرْلِتَهُدَ |                                           | • • •         |
| نةمعلوم كرو-          |                             | بنائے تا کہ جنگلوں اور دریا ذک                    |              |                                           |               |
|                       |                             | النِّساءِ وَالُولُدانِ لا يَسْتَ                  |              |                                           |               |
|                       |                             |                                                   |              | ر                                         | e .           |
|                       | -6                          | ۵ کر سکتے ہیں اور نہ رستہ جانتے ہیں               |              |                                           | -             |
|                       | -                           |                                                   | -            | می اهتداء کے معنی طلب ہدا ہ               |               |
|                       | البقرة آيت تمزر 53)         | ؘڹ <i>ؘ</i> ڶؘۼڷؖڴۿ ٵٛؠؾؘۮؙۅؙڹؘ" (سورة            |              |                                           |               |
|                       |                             | ت کئے تا کہتم ہدایت حاصل کرو                      |              |                                           |               |
| . •                   |                             | for more books click on<br>nive.org/details/@     |              |                                           |               |

•

تفسير بيضاوى (٥٦) الدينج ٥٣٠ ٢ J.S. سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ " فَلا تَخْشَوُهُمُ وَاخْشَوْنِي وَلا يَمَّ نِعْبَتِي عَلَيْكُمُ وَلَعَلَّكُمُ عَبْتَلُونَ "(سورةالبقرة آيت مبر 150). سوان سے مت ڈرنا اور مجھ ہی سے ڈرتے رہنا اور بیکھی مقصود ہے کہ میں تم کواپنی تمام متیں بخشوں اور ریکھی کہتم راہ راست يرچلو\_ " فَإِنَّ أَسْلَهُوا فَقَلِ اهْتَدَكُوا " (سودة آل عمران آيت عمر 20) اگر بیلوگ اسلام کے آئمی تو بیشک ہدایت پالیں۔ " فَإِنَّ آمَنُوا بِمِثْلِ ما آمَنُتُم بِهِ فَقَلِ اهْتَلَوُا " (سورةالبقرة آيت مبر 137) تواگر بیلوگ بھی اسی طرح ایمان لے آئیں جس طرح تم ایمان لے آئے ہوتو ہدایت یاب ہوجا تیں۔ المهتدي كي *تعريف*: المهتدى الشخص كوكهاجا تاب جوكس عالم كى اقتد اكرر باب موچنانچه آيت: " أَوَلَوُ كَانَ آبِاؤُهُمُ لا يَعْلَمُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَلُونَ "(سورةالمائدة آيت مر 104) بھلاا گران کے باپ دادانہ تو کچھ جانتے ہوں اور نہ کی پیروی کرتے ہوں۔ اس میں تنبید کی گئی ہے کہ نہ دہ خود عالم تھے اور نہ ہی کسی عالم کی اقتداء کرتے تھے۔ اورآيت: " فَمَنِ اهْتَدى فَإِنَّمَا يَهُتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلُ إِنَّمَا ٱنَامِنَ الْمُنْذِرِينَ " (سورةالنمل آيت لمبر92) توجوکوئی ہدایت حاصل کرتے ہدایت سے اپنے ہی حق میں بھلائی کرتا ہے اور جو گمراہی اختیار کرتا ہے تو گمراہی سے اپناہی نقصان کرتا ہے۔ میں اهتداء کالفظ طلب بدایت اقتد ااور تح ی بدایت تینوں کوشامل ہے اس طرح آیت: " وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطانُ آعْمالَهُم فَصَنَّهُم عَنِ السَّبِيلِ فَهُم لا يَهْتَلُونَ " (سرة الم آبت نمر 24) ادر شیطان نے ان کے اعمال انہیں آ راستہ رے دَھائے ہیں اوران کوریتے سے روک رکھا ہے پس وہ رہتے پر نہیں آتے۔ میں بھی سے تینوں مسم کی ہدایت کی تفی کی گنی ہے۔ ادرآيت : " وَإِنِّي لَغَفَّارٌ لِّمَنْ تَابَ وَامَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّر اهْتَلْي " (سور قطه آيت مهر 82) ادر جوتو بہ کرلےادرا یمان لائے ادرعمل نیک کرے پھر سید بھے راستہ پر چلے اس کو میں بخش دینے والا ہوں۔ میں اہندی کے معنی لگا تار ہدایت طلب کرنے اور اس میں سستی نہ کرنے اور دوبار ہ معصیت کی طرف رجوع نہ کرنے https://archive.o



تَرْتِبِهِمْ وَدَمْحَةٌ وَٱلْولَمِكَ هُمُ الْمُهْتَلُوْنَ. (سور قالبغر قابسه ممه <sup>157</sup>) که جب ان پرکوئی مصیبت پڑ ہےتو کہیں ہم اللہ کے مال ہیں اور ہم کوای کی طرف پھرنا، بیلوگ ہیں جن پران کے رب کی ڈرودیں ہیں اور رحمت اور یہی لوگ راہ پر ہیں۔

میں مہتدون سے مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے ہدایت اکمیٰ کوقبول کیا اور اس کے حصول کے لئے کوشش کی اور اس کے مطابق عمل بھی کیا چنانچہ انہی لوگوں کے متعلق فر مایا۔

"وقالُوا يا أَيُّهَا السَّاحِرُ ادْعُ لَنا رَبَّكَ بِما عَهِدَ عِنْدَلْكَ إِنَّنا لَمُهْتَلُونَ " (سرة الزخرف آيت نبر 49) اور بولے كدا بحاد وكر جارب لئے اپنے رب سے دعاكر اس عبد كے سبب جواس كا تير ب پاس ہے۔ نوٹ : اتى ،كتب اور لعل كاذكر كر رچكا ہے۔

[سورة البقرة (2) : آية 54]

وَإِذْ قَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ يا قَوْمِ إِنَّكُمْ طَلَبْتُمُ أَنْفُسَكُمْ بِأَيِّخَاذِ كُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إلى بأرِيكُمُ فَاقْتُلُوا آنُفُسَكُمْ ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بأرِيكُمْ فَتَابَ عَلَيُكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ<sup>0</sup> ''اورجب موىٰ نے اپن قوم ے كہااے ميرى قوم تم نَجْمِر ابناكرا پن جانوں پرظم كياتوا بن پيداكر نے والے كى طرف رجوع لاؤتو آپس ميں ايك دوسر كون كرو، يتمهارے پيداكر نے والے كنزد يك تمهار ك بهتر بتواس نے تمهارى توبة بول كى بيتك وہى ج بہت توبة قول كرف والا مربان' -

وَإِذْقَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ يَاقَوْمِ إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمُ ٱنْفُسَكُمْ بِاتِّخاذِ كُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إلى بأرِئِكُمُ فاعزموا على التوبة والرجوع إلى من خلقكم براءٍ من التفاوت، ومميزاً بعضكم عن بعض بصور وهيئات محتلفة، وأصل التركيب لخلوص الشىء عن غيرة إما على سبيل التقصى كقولهم بر المريض من مرضه والمديون من دينه، أو الإنشاء كقولهم يرأ الله آدم من الطين أو فتوبوا. فَاقْتُلُوا آنُفُسَكُمٌ إتماماً لتوبتكم بالبخع، أو قطع الشهوات كما قيل من لم يعلب نفسه لم ينعبها ومن لم يقتلها لم يحيها. وقيل أمروا أن يقتل بعضهم بعضاً.

تغسيربيضاوي (س)

أمر من لم يعبد العجل أن يقتل العبرة. روى أن الرجل كأن يرى بعضه وقريبه فلم يقدر على المصى لأمر الله، فأرسل الله ضبابة وسحابة سوداء لا يتباصرون، فأخذوا يقتتلون من الغداة إلى العشى حتى دعا موسى وهارون فكشفت السحابة ونزلت التوبة، وكانت القتلى سبعين ألفاً. والفاء الاولى للتسبب، والثانية للتعقيب.

arr 2

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ عِنْنَ بِإِرْئِكُمْ من حيث إنه طهرة من الشرك. ووصلة إلى الحياة الابدية والبهجة السرمدية.

فَتابَ عَلَيْكُمُ متعلق محذوف إن جعلته من كلام موسى عليه السلام لهم تقديرة: إن فعلتم ما أمرتم به فقر تاب عليكم، أو عطف على محذوف إن جعلته خطاباً من الله تعالى لهم على طريقة الالتفات، كأنه قال: ففعلتم ما أمرتم به فتاب عليكم بارئكم. وذكر البار وترتيب الامر عليه إشعار بأنهم بلغوا غاية الجهالة والغباوة. حتى تركوا عبادة خالقهم الحكيم إلى عبادة البقر التى هى مثل فى الغباوة، وأن من لم يعرف حتى منعمة حقيق بأن لا يسترد منه، ولذلك أمروا بالقتل وفك التركيب.

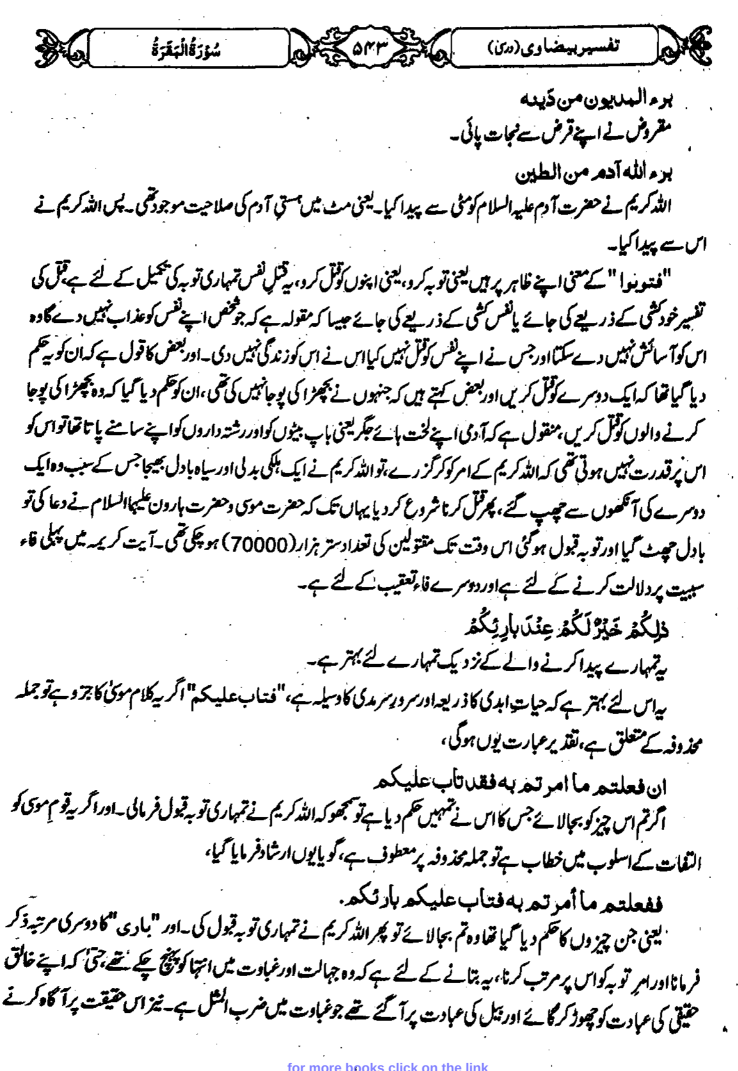
للذي يكثر توفيق التوبة، أو قبولها من المذنبين، ويبالغ في الإنعام عليهم.

وَإِذْ قَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ يا قَوْمِهِ إِنَّكُمُ ظَلَمُتُمُ آنَفُسَكُمُ بِاتِّخَاذِ كُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوا إلى باَدِئِكُمُ اور جب مویٰ نے اپنی توم سے کہااے میری تومتم نے بچھڑا بنا کراپنی جانوں پڑھلم کیاتوا پنے پیدا کرنے والے کی طرف رجوع لاؤ۔

یہاں تو بہ کروکامعنی مدیب کہ تو بہ کاعز م کرو۔اوراس ہتی کی طرف رجوع کرنے کا پکاارادہ کر دجس نے تم کو تفاوت سے بری بنا کر پیدا کیا۔ یعنی تمہارے اعضاءوغیرہ میں توازن و تناسب کو کو ظار کھاءاور تم کوایک دوسرے سے مختلف صورتوں اور مختلف ہیکوں کے ذریعے متاز کیا۔اوربر ء کی اصل تر کیب یا اس مادہ کے اصل معنی ہیں ایک چیز کو دوسر کی چیز سے جدا کر دینا۔ بیجدائی چھٹکارہ کے طور پر ہو۔ جیسا کہ،

ہور نے این براری سے نجابت بالی more books click on the limit of the simulation of the limit of the second second

برء المريض من مرضه



تفسير بيضاوى (دى) مىلى ماد <u>مُوْرَةُ لَيَعْرَةً</u> کے لئے ہے جوابی منع کا حق ند پرچانے ودائ لائق ہے کہ ود نعمت اس بے والیس نے داچہ اوراق بیجے سے تحکم سوا کہ ان کولل کردیا جائے اوران کی بندش جسم کوکھول دیا جائے۔ انهمو التواب الرحيم بیتک دہی ہے بہت توبہ قبول کرنے والامیریان۔ یعنی توبید کی بہت زیادہ تو فیق عطا کرنے والا ، یا گنبگاروں کی طرف سے بہت زیادہ توبیہ قیول فرہ نے والا۔ دیر "الوحیہ " جوان کے او پر بہت زیادہ انعام کرنے والا ہے۔ لفظِقوم كالمعنى: (Tribe, Nation) (قوم) قوم (Tribe, Nation) الغوم بياصل ميں صرف مردوں كى جماعت پر بولاجا تاب جس متر عورتش شرق نہ بوں ۔ چنانچ قرمة ية " يَأْتُبُهَا الَّذِينَ أَمَنُوا لَا يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَنِي آنُ يَكُونُوُا حَبُرًا مِنْهُمَ وَلَا يَسَاً عَقَ نْسَاء عَسَى أَنْ يَكُنّ خَيْرًا مِنْهُنّ "(سورة الحرات آيت مُدر 11) اے ایمان والونہ مرد مُردوں ہے جسیں تجب نہیں کہ وہ ان پننے والوں ہے پہتر ہوں اور نہ تور تشکیہ تورتو یہ ہے دبیر نہیں کہ وہ ان بنے والیوں سے بہتر ہوں۔ اخذاورا تىخاد كامعنى: (اخذ)الاخذ(Grab,Forge) الا تدخاذ (افتعال) ہے اور بید دو مفعولوں کی طرف متعدی ہو کرجعل کے جارئ بجری ہوتا ہے بیسے قرید یہ " لَا تَتَّعِنُوا الْيَهُودَوَالنَّصَارَى اوَلِيَاءَ " (سورة المائدة أيد عدر ال يبوداورنصاري كودوست نهربناؤيه " وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أَوَلِيَاءَ " (سور قَالزمر أيد مُر ٤) جن لوگوں نے اس کے سوااور دوست بنائے۔ " قَا تَخْذُ تُمُو هُمْ بِعَقُرِيًّا " (سورة المؤمنون أيسد مدر 110) توتم نے اس مسخر بنالیا۔ " ٱٱنْتَ قُلُتَ لِلنَّاسِ اتْحِنُونِي وَأُتِي إِلَهَ بْنِ " سورة الدردة أيد مدرم 116 کہاتم نے لوگوں سے کہا تھا کہ بھےاور میر ی والد وکومعبود بتالو۔ اورا يت كريمه: " وَلَوْ يُوَاحِنُ اللهُ النَّاسَ بِظُلْمِهِمْ " سورة البعر أيد مدر " https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

تفسير بيضاوى (درى) ما محمد ٥٢٥ ٢٠٠ شۇرۇالتىكرۇ 86 اوراكراللدلوكول كوان فيظلم يركرفت كرتاب میں میغہ مغاعلہ لا کرمنی مجازات اور مقابلہ پر تعبیہ کی ہے جوانعا مات اللہ کریم کی طرف سے انہیں طے ان کے مقابلہ میں انہوں نے شکر گذاری سے کام تیں لیا۔ توبيركامعني اوراقسام: (توب) التوب (ن) (Repentance) کے معنی کناہ کے باحسن وجودترک کرنے کے ہیں اور بدمعذرت کی سب سے بہتر صورت بے کیونکہ اعتذار کی تین ہی صورتیں ہیں۔ يېلى صورت: ہیہ ہے کہ عذر کنندہ اپنے جرم کا سرے سے انکار کرد ے اور کہہ دے لما فعلہ کہ میں نے کیا ہی تہیں۔ دوسری صورت: میہ ہے کہ اس کے لئے وجہ جواز تلاش کرے اور بہانے تراث لگ جائے۔ تيسري صورت: یہ ہے کہ اعتراف جرم کے ساتھ آئندہ نہ کرنے کا یقین بھی دلائے فرض اعتذار کی یہ تین ہی صورتیں ہیں اور کوئی چوتھی صورت بيس باوراس آخرى صورت كوتوبه كهاجا تاب-شرعاً توبه: جب کہیں سے کہ گناہ کو گناہ سمجھ کر چھوڑ دے اور اپنی کوتا ہی پر نادم ہواور دوبارہ نہ کرنے کا پختہ عزم کرے۔ اگر ان ا الناہوں کی تلافی ممکن ہوتو حتى الامكان تلافى كى كوشش كرے يس توبدكى يد چار شرطيس ہيں جن سے پائے جانے سے توبد عمل ہوتی ہے۔ تاب الی اللہ ان باتوں کا تصور کرنا جوانابت الی اللہ کی مقتضی ہوں۔ قرآن میں ہے؛۔ "وَتُوبُوا إِلَى اللهِ بَحِينِكا " (سورة النور آيت ممر 31) سب اللد المحقوب كرو-لفظالبارى كم تعريف: ·البارى(Creater) (پیداکرنے والا) بیاسا و سنل سے بیسے فرمایا: " الْبَارِي الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْلِى " (سورة الحشر آيت مر 24)

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تغسیر بیضاوی (دری) منتخ ۵۳۶ ایجادواختر اع کرنے والاصور نیس بنانے والا۔ " فَتُوبُوا إِلَى بَارِيْكُمُ " (سورة المقرة آيت ممر 64) توابيخ پيداكرف والے ك آ گ توبد كرو-فل كامعنى: (قتل) القتل (ن) (kill) الموت کی طرح اس کے معنی بھی جسم سے روح کوزائل کرنے کے ہیں لیکن موت ادر قُلّ میں فرق یہ ہے کہ اگر اس فعل کوسرا انجام دینے دالے کا اعتبار کیا جائے تو الے قل کہا جاتا ہے اور اگر صرف روح کے فوت ہونے کا اعتبار کیا جائے تو اسے موت کہا جاتاب قرآن میں ب: "أَفْرَانُ ماتَ أَوْ قُتِل " (سورة آل عران آيد مبر 144) توكيا أكروه انقال فرماتمي ياشهيد مول-لتحقيق خيروشر: (خېر)الخير (Goodness) وہ ہے جوسب کو مرغوب ہو مثلاً عقل عدل وصل اور تمام مفید چیزیں ۔ بیشر کی ضد ہے۔ اور خیر دوشتم پر ہے۔ خرمطلق: خیر مطلق جو ہر حال میں اور ہرایک کے نز دیک پسندیدہ ہوجیسا کہ آنخصرت نے جنت کی صفت بیان کرتے ہوئے فرمایا کہ وہ خیر ہیں ہے جس کے بعد آگ ہواور وہ شرکچہ بھی شر ہیں ۔ جس کے بعد جنت حاصل ہوجائے خیر دشرمقید کی ہے۔ یعنی وہ چیز جوایک کے حق میں خیر اور دوسرے کے لئے شر ہومثلا دولت کہ بسا اوقات پیرزید کے حق میں خیرادرعمر و کے حق میں شربن جاتی ہے۔اس بنا پر قرآن نے اسے خیر وشر دونوں سے تعبیر کیا ہے۔ چنا نچہ فرمایا: "إن تَركَ خَيراً " (سورقالمغرة آيس مر 180) اگروہ کچھ مال چھوڑ جاتے۔ لفظ توّاب كس يربولا جائكا ؟: التواب https://archive. ohasanattari

سورةالبقرة تفسير بيضاوى (رى) ما مريد یہ ہمی اللہ تعالیٰ اور بندے دونوں پر بولا جاتا ہے۔ جب بندے کی صنعت ہوتو اس کے معنی کثرت سے تو بہ کرنے دالا *کے ہوتے ہیں۔ یعنی وو مخص جو یکے بعد دیگر نے کن*اہ چھوڑتے چھوڑتے بالکل کناہ کوترک کردے ادر جب تو اب کا لفظ اللہ تعالیٰ کی مغت ہوتو اس کے معنی ہوں سے دودات جو کثرت سے ہار بار بندوں کی تو بہتھول فر ماتی ہے۔ قرآن میں ہے: "إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيْمُ " (سود قلبغرة آيمه مدر 54) بیتک وہ بار بارتوبہ قبول کرنے والامہر بان ہے۔ اورآيت كريمه: . " وَمَنْ تَلْبَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَإِنَّهُ يَتُوُبُ إِلَى اللهِ مَتَابًا " (سورةالغرقان آيت مير 71) اورجوتوبه كرب اوراجها كام كرت ووواللد كى طرف رجوع لاياجيس جاب تقى-" عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ " (سور قالر عد آيت مدر 30) میں نے اس پر بھر دسہ کیا ادراس کی طرف میر کی رجوع ہے۔ لتحقيق لفظِرتم: (رحم) الرحم (Merci, Kindness) الرحسة وہ رقت قلب جومرحوم (لیتن جس پر رحم کیا جائے ) پر احسان کی مقتضی ہو۔ پھر بھی اس کا استعال صرف رقت قلب کے معنی میں ہوتا ہے اور بھی صرف احسان کے معنی میں خواہ رقت کی دجہ سے نہ ہو۔ ای معنی میں نبی کریم مل الا بر نے ایک حدیث قدی میں فرمایا ہے، " أنه لها خلق الله الرحم قال له إنا الرحمن وانت الرحم شفقت أسمك مين اسمى فمن وصلك وصلته ومن قطعت قطعتة " کہ جب اللد تعالی نے رحم پیدا کیاتو اس سے فرمایا: تین رحمان ہوں اور تو رحم ہے۔ میں نے تیرے نام کوا بنے نام ے اخذ کیا ہے۔ پس جو تحج ملائے گا۔ (یعنی صلہ رحمی کرےگا) میں بھی اسے ملا دُن گااور جو تحقیق طع کرلےگا میں ات ياره ياره كردول كا-اس حدیث میں بھی معنی سابق کی طرف اشارہ ہے کہ رحمت میں رقت اور احسان دونوں معنی یائے جاتے ہیں۔ پس رقت تواللد تعالى في طبائع مخلوق مين دديعت كردى باحسان كواب في في خاص كرليا ب توجس طرح لفظ رحم رحمت سي مشتق ب اس طرح اس کا وہ معنی جولوگوں میں پایا جاتا ہے۔ وہ بھی اس معنی سے ماخوذ ہے۔ جو اللہ تعالٰ میں پایا جاتا ہے اور ان وونوں کے معنی میں بھی وہی تناسب پایا جاتا ہے جوان کے لفظوں میں ہے، بیدونوں فعلان و فعیل کے وزن پر مبالغہ کے صیغ ہیں

جیے ندمان و ندیم پھر رحمن کا اطلاق ذات پر ہوتا ہے جس نے اپنی رحمت کی وسعت میں ہر چیز کوسالیا ہو۔ اس لئے اللہ تعالی for more books click on the link

| 36                       | سُوْرَةُ الْمَعَرَةُ                  | Deta or A 336                                                                                                                                                                                                                          | تفسير بيضاوى (ررى)                                   |                       |
|--------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------|
| , کرنے والے              | ، کے معنی بہت زیادہ رحمت              | اور رحیم بھی اساء حسنیٰ سے ہے اور اس                                                                                                                                                                                                   |                                                      |                       |
|                          | ,                                     |                                                                                                                                                                                                                                        | ی کا اطلاق دوسروں پر جا ئزنہیں ہے                    |                       |
|                          |                                       | اآيت مزر 182)                                                                                                                                                                                                                          | ﻪ غَفُور رَجِيهُ " (سور قالب قرا                     | "إنَّ اللَّ           |
| I                        |                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | م بخشخ والامهر بان ہے۔                               | بيشك الأ              |
|                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | یم مذہبی کم تعلق فرمایا:                             |                       |
| مِنِينَ                  | مَرِيضٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْ          | كُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ ما عَنِتُمْ خ                                                                                                                                                                                                    | جاءَكُمُ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِ                       | " لَعَلُ              |
|                          |                                       | (12                                                                                                                                                                                                                                    | حِيمُ " (سور قالتوبة آيت ممبر 8                      | ر <b>ۇق</b> ر         |
| ائی کے 👘                 | ) پڑنا گراں ہےتمہاری بھل              | ے دہ رسول <sup>ج</sup> ن پرتمہارا مشقت میں                                                                                                                                                                                             | ارے پاس تشریف لائے تم میں ۔                          | بيثكتمها              |
|                          |                                       | -10                                                                                                                                                                                                                                    | بابنے دالے مسلمانوں پر کمال مہر                      | نہایت چ               |
| _جومومن اور              | کے اعتبارے بولا جاتا ہے               | ن کیا ہے کہ رحمن کا لفظ د نیوی رحمت ۔                                                                                                                                                                                                  | ،<br>مرحمن اور دحیه میں بیفرق بیا                    | بعض_                  |
|                          |                                       | ،اعتبارے جو خاصِ کر مونین پر ہوگی .<br>،                                                                                                                                                                                               |                                                      |                       |
|                          | رافآيت تمير 156 <sub>)</sub>          | تُبُها لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ "(سورةالاء                                                                                                                                                                                                | ڹى وَسِعَتُ كُلَّ شَى <sub>ْء</sub> ٍ فَسَاً كُ      | وَرَحْمَكُ            |
| _گر                      |                                       | ، چیز وں کوشامل ہے۔ پھر اس کو خاص                                                                                                                                                                                                      |                                                      |                       |
|                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | اری اختیار کریں گے۔                                  | ج رميز                |
| ت میں مونین              | ینوں کوشامل ہے کیکن آخرر              | ت الہی عام ہے اور مومن و کا فروں دو                                                                                                                                                                                                    | ت پرمتنبر کیا ہے کہ دنیا میں رحمد                    | <u>یں اس با</u>       |
| •                        |                                       | -24                                                                                                                                                                                                                                    | یکی اور کفارا <i>س سے کلیۃ محر</i> وم ہوں            | بك ساته مختص به       |
|                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                        | ول ظلم نفس ادرعجل کامعنی گزرچ                        | نوث:                  |
|                          | ĺ                                     | ة البقرة (2) : آية 55]                                                                                                                                                                                                                 | [سور ا                                               |                       |
| 0 - 22                   | الصاءة ومتأزة                         | ى<br>ئى ئۆرى لىلە جەرى كۈنى ئەرىيە ئەر<br>ئىلى ئەرى ئەرىيە ئەللە ئە ئەمەر ئەرىيە ئە | مْ يَامُوْسِي لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَ                  | وَإِذْقُلُتُ          |
| لرون <sup>ن</sup><br>ا ز | خطاکونید کمرلیں تونمیں ک <sup>و</sup> | القین نہلائمیں کے جب تک اعلانیہ                                                                                                                                                                                                        | بتم في كماات موى بم مركز تمهار                       | <sup>د د</sup> اور چپ |
| 20                       | ۲۳۳ <u>م</u> سور میں کر               | •                                                                                                                                                                                                                                      | د يكورب منفى .                                       | آليااورهم             |
|                          |                                       |                                                                                                                                                                                                                                        |                                                      | متن:                  |
|                          |                                       | ن لأجل قولك، أو لن نقر لَكَ                                                                                                                                                                                                            | ه بامُوسى كَرْ يُقْمِيراً كَانَ أَي                  | <br>وَاذْقُلُتُ       |
| ولي ومن                  | هرت بالقراءة، استع                    | ل لا جل قولك، أو لن نقر لكُ<br>ل الاصل مصدر قولك: جه                                                                                                                                                                                   | مديد و ي بن ورين مد.<br>ي الله جَهْرَةً عياناً وهي ف | حقّى نَرَ             |
|                          |                                       | for more books click on the                                                                                                                                                                                                            | link                                                 |                       |



تفسیر بیضاوی (س)

للمعاينة، ونصبها على المصدر لأنها نوع من الرؤية، أو الحال من القاعل، أو المغعول. وقرء جهرة بالفتح على أنها مصدر كالغلبة، أو جمع جاهر كالكتبة فيكون حالاً من الفاعل قطعاً، والقائلون هم السبعون الذين اختارهم موسى عليه السلام للميقات. وقيل عشرة آلاف من قومه، والمؤمن به: إن الله الذى أعطاك التوراة وكلمك، أو إنك دي.

فَاَحَنَاتُكُمُ الصَّاعِقَةُ لفرط العداد والنعت وطلب المستحيل، فإنهم ظنوا أنه تعالى يشبه الاجسام فطلبوا رؤيته رؤية الاجسام فى الجهات والاحياز المقابلة للرائى وهى محال، بل الممكن أن يرى رؤية منزهة عن الكيفية، وذلك للمؤمدين فى الآخرة ولأفراد من الانبياء فى بعض الاحوال فى الدنيا. قيل جاءت دار من السماء فأحرقتهم، وقيل صيحة. وقيل جنود سمعوا بحسيسها فخروا صعقين ميتين يوماً وليلة. وَآنْتُمُ تَنْظُرُونَ ما أصابكم بنفسه أو أثره.

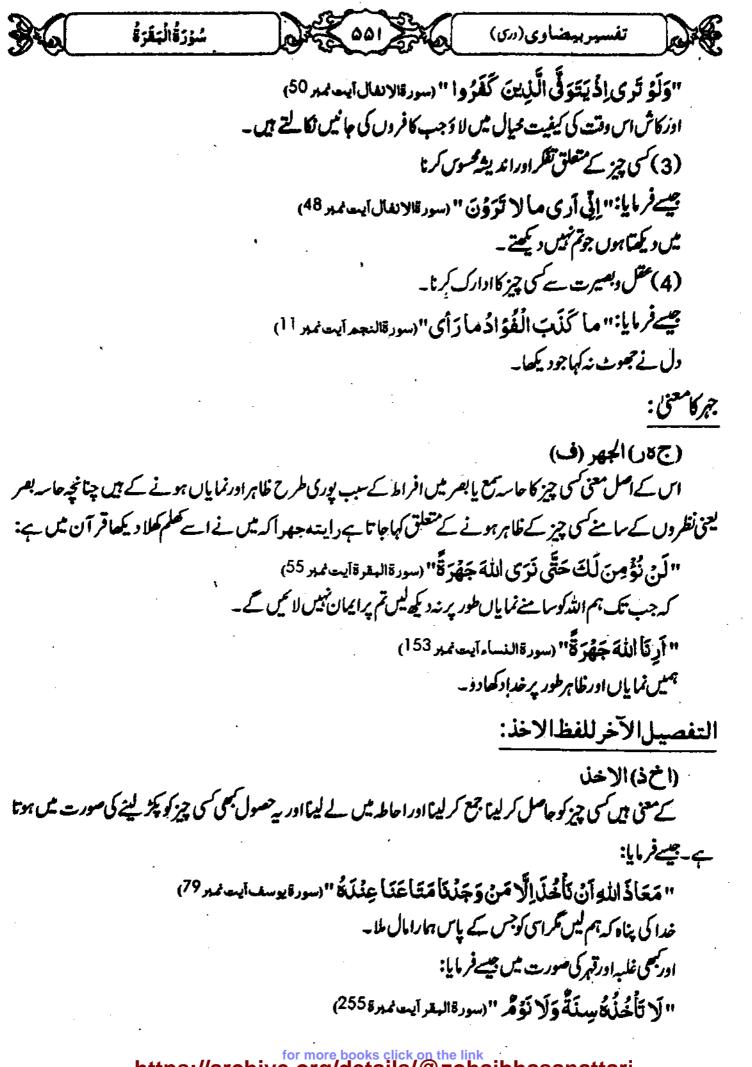
1.5

وَإِذْ قُلْتُمْ يامُوسى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ اور جب تم نے كہاا ب موى بم مركز تمهارا يقين ندلا س م

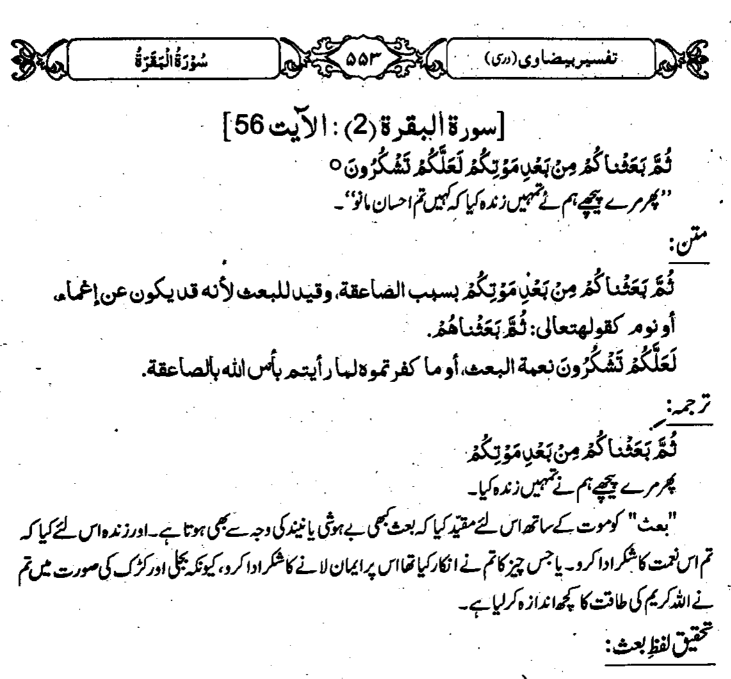
"لى "كامعنى بتم بار يكني كادجد بالتين تم بار يكني وجد به بركز ايمان نبيس لا كي مريد بايد معنى جل كه تم تم بارا اقرار نبيس كري مريد " جعدة "كامعنى بآكلموں بد يكمنا، در اصل يد لفظ " جهدت بالقراءت "كا معدر ب جس كامعنى ب با آواز بلند قرات كرنا، مجاز أمشا بده كمن شمال مواب ، اور اس كانصب مفعول مطلق مون كى بناه پر ب كيونكه بيدويت كى ايك قسم ب، يايد "نوى الله " كافاعل يا اس كر مفعول بد ب حال مون كى دجد منموب ب اور ايك قرات جعدة فتى المهاء محكم بال اس كر مفعول بد ب حال مون كى دجد منموب ب مورت مي حال موكان المهاء محكم بي ايد "نوى الله " كافاعل يا اس كر مفعول بد ب حال مون كى دجد منموب ب مورت مي حال موكا، اور "حتى نوى الله "كون علية تكوزن پر معدر ب يا جمع ب يعني "كتبة " جمع مون كى مورت مي حال موكا، اور "حتى نوى الله جعدة "كنية وال ده ستر (70) آدى جل جن كو دهرت موى عليه السلام ف ميقات كر ليخترب كيا تقا اور اور بعض كم جال كه بيلوگ قوم موى كه دى بزار (1000) ادى تقر المام ف ريقات كر ليخترب كيا تقا اور اور بعض كم جال كه بيلوگ قوم موى كه دى بزار (10000) ادى تقر المام ف لى حال مومن به "ان الله الذى الغ مى الم جم ايك تر والي ده ستر (70) آدى جل مي محك كو حضرت موى عليه السلام ف ميقات كر ليخترب كيا تقا اور اور بعض كتر جل كه بيلوگ قوم موى كه دى بزار (10000) ادى تقر اور "لن نومن لى "كا" مومن به "ان الله الذى الغ ب مي يون انهوں فرى موى كه دى بزار (10000) ادى تقر اور "لن نومن م كم مورت بل مومن به "ان الله الذى الغ ب كل ميلوگ توم موى كه دى بزار (10000) ادى تقر اور "لن نومن كار كوتور بت عطا كى جراور آب سكلام كيا جر ايركم آبي تي جل بي تري موري كه دى بزار مول كان كان كان كوني كي كان لا كم كول مول بي مول المول بي تولي بي مول بي موري بي مول بي تول بي مول بي مول بي مول بي مول بي موري بي مول بي مول بي كوتور بي عطا كى جراور آبي مول بي كوتور بي عطا كى جراور مول بي مول بي بي مول بي

توتهيں كڑك نے آليا۔ https://archive.org/de

تفسير بيضاوى (٢٠٠) دي تشريح ٥٥٠ حد ال سُوْدَكَالْبَعَرَةُ کڑک کا آلیتا بتمہاری انتہائی جث دھرمی ، دشوارکوش اور محال طلی کی وجہ سے ہوا۔ کیونکہ ان کا یہ خیال تھا کہ اللہ کریم اجسام کے مثابہ بے لہٰذاانہوں کے اللہ کریم کی روئیت کا اس طرح مطالبہ کیا کیسے اجسام کی روئیت ہوتی ہے کہ دہ رائی کی جہت اور اس ے سامنے سے جیز میں ہوتے ہیں۔ اور اللہ کریم کا اس طرح مرتی ہونا محال ہے۔ بلکہ مکن سے بے کہ اللہ کریم کی روئیت اس طرح حاصل ہوکہ وہ کی تشم کی کیفیت سے پاک ہو،اور آخرت میں مونین کو بیردئیت حاصل ہوگی اور بعض ادقات دنیا میں انبیاء کرام کواس طرح کی روئیت حاصل ہوجاتی ہے۔ "صاعقه" نے آلیا۔ بعض نے کہا کہ صاعقہ آسان سے آنے والی ایک آگتھی جس نے ان سب کوجلا دیا ،اور بعض کہتے ہیں کہ وہ ایک چنگھاڑتھی،اور بعض نے کہا کہ شکر تھے جن کے آنے کی انہوں نے آواز سی اور بے ہوش وبے جان ہو کر زین پر کر گئے اور ایک دن وایک رات یوں ہی پڑے رہے۔ وانتم تنظرون ادرتم دیکھرے تھے۔ بعینہاس چیز کود کم ہر ہے تھے جس نے تم کو پکڑ لیا تھا، یاس کے آثار دنشانات کود کم ہر ہے، پھر ہم نے تم کوتمہارے مرنے کے بعد زندہ کیا۔ بیموت بجل کی کڑک کی وجہ سے ہوئی تھی اور "بعث" کوموت کے ساتھ اس لئے مقید کیا کہ بعث مجھی ب ہوتی یا نیندکی وجہ سے بھی ہوتا ہے جیسا کہ آئندہ آیت میں ہے۔ تحقيق لفظ الرؤيته: الرؤيته(Dream) کے معنی سم رکی چیز کاادراک کرلینا کے ہیں۔اور قوائے <sup>نف</sup>س (قوائے مدر کہ) کہ اعتبار سے رؤینہ کی چند قسمیں ہیں۔ اقسام رؤيت: (1) جامعہ بھر یا کمی ایسی چیز سے ادراک کرنا جوحاسہ بھر کے ہم معنی ہے جیسے قرآن میں ہے: "لَتَرَوُنَ الْجَحِيمَ ثُمَّ لَتَرَوُنَّها عَيْنَ الْيَقِينِ " (سود قالتكاثر آيت مرد 6-7) تم ضروری دوزخ کوا پنی آنگھوں ہے دیکھلو کے پھر (اگر دیکھو کے بھی توغیر مشتنیہ ) یقینی دیکھنا دیکھو گے۔ (2) وہم دخیال ہے کی چیز کاادراک کرنا۔ جیے۔اریانزیدا منطلق۔میراخیال ہےکہزیدجارہا ہوگا۔قرآن میں ب: https://archive.org/d ©zohaibhasanattari

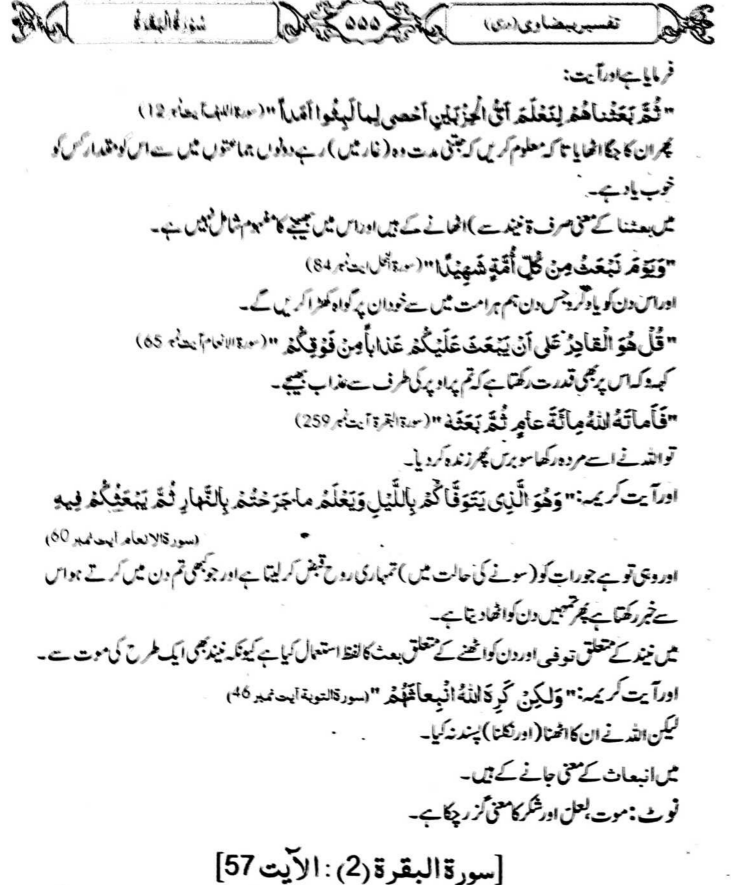


محقق تفسير بيضاوى (رى) كالم سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ 001 Sil نداس براوتكم غالب آسكتي اورنده نيند -الصاعقة كالحقيق مع صقع اور صعق مي فرق: (صعق) الصاعقة (Explosion, A Crash) اور صاقعة دونوں کے تقریباایک ہی معنی ہیں یعنی ہولناک دھما کہ لیکن صقع کالفظ اجسام ارض کے متعلق استعال ہوتا <u>ےالا صعق اجسام علوی کے بارے میں نے</u> اقسام صاعقة: بمض الل لغت نے کہاہے کہ صاعقتین قسم پر ہے۔ \_ اول بمعنی موت اور ہلا کت، جي فرمايا: " فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّه أواتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ " (سور قالزمر آيت نمير <sup>68</sup>) توجولوگ آسان میں ہیں اور جوز مین میں ہیں سب کے سب مرجا نی گے۔ "فَأَخَلَ مُهُمُ الصَّاعِقَةُ " (سورةالنساء آيت مبر 153) سوتم كوموت في آ چكر ا دوم بمعنى عذاب جيس فرمايا: "أَنْذَرْ تُكْفُر صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَتَمْوُدُ "(سرة نسلت آيت نمر 13) میں تم کوم ملک عذاب سے آگاہ کرتا ہوں جیسے عادادرخمود پر وہ (عذاب ) آیا تھا۔ سوم بمعنی آگ (اور بکل کی کڑک) جي فرمايا: " وَيُؤْسِلُ الصّواعِقَ فَيُصِيبُ بِها مَنْ يَشاءُ " (سورةالرعد آيت مهر 13) اوركڑك بھيجما بےتوات ڈالما ہے جس پر چاہے۔ لیکن میتینوں چیزیں درامل صاعقہ کے آثار ہے ہیں کیونکہ اس کے اصل معنی تو قضامیں سخت آ داز کے ہیں پھر کمجی تو اس آواز سے صرف آگ بھی پیدا ہوتی ہےاور بھی وہ آواز عذاب اور بھی موت کا سبب بن جاتی ہے یعنی دراصل وہ ایک ہی چیز ہاور بیسب چیزیں اس کے آثار سے ہیں۔ نوب: قول،ايمان،اللدأورنظركامعنى كّزر چكايے۔ https://archive sanattari

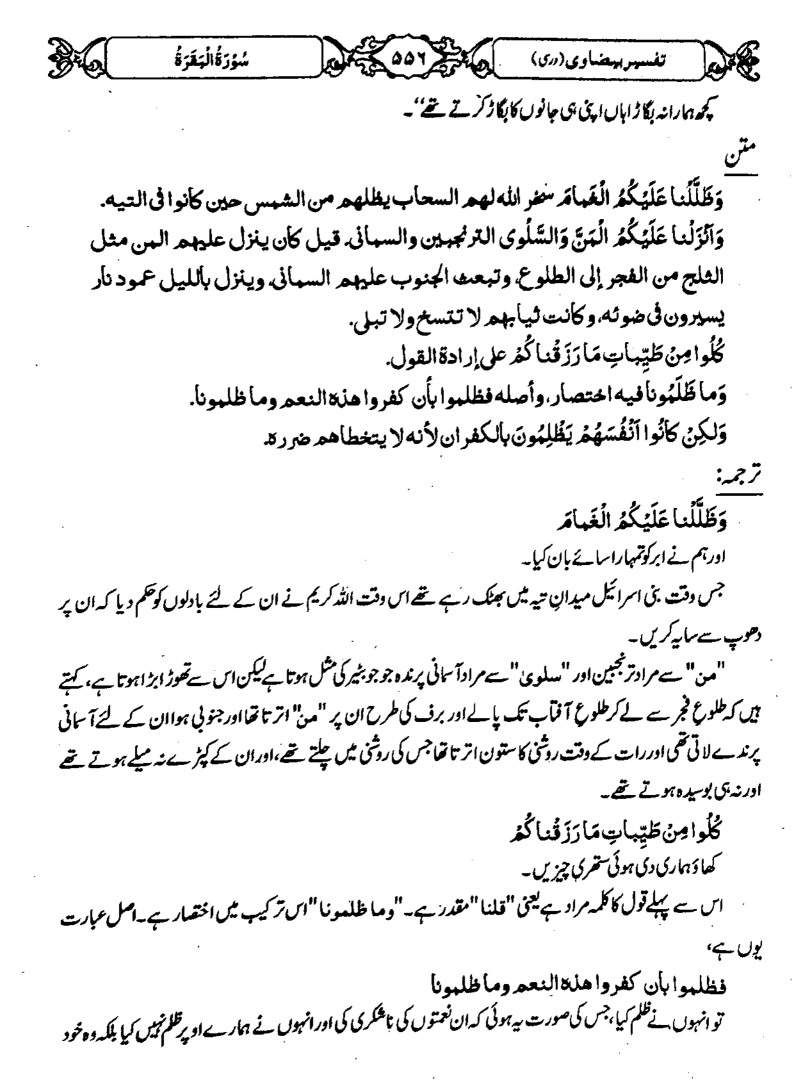


(ب عن) المبعد (ف) (Bring to Life) اصل میں بعث کے محق کسی چیز کو ابحار نے اور کسی طرف بچھنا کے ہیں اورا نبعث در اصل مطاوع بعث کا گر متعلقات کے لحاظ سے اس کے محق محق کسی چیز کو ابحار نے اور کسی طرف بچھنا کے ہیں اور مردوں کے متعلق استعال ہوتو قبروں سے زندہ کر کے محشر کی طرف چلا نامرا وہ ہوتا ہے۔ جیے قرمایا: " وَالْمَوْنِي يَبْحَعُهُمُ اللهُ " (سورة قالا نعام آیت میر 36) اور ان مردہ دلوں کو اللہ الحالی " (سورة قالد تعام آیت میر 46) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد تعام آیت میر 64) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد تعام آیت میر 64) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد تعام آیت میر 6) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد جادلہ آیت میر 6) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد جادلہ آیت میر 6) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد جادلہ آیت میر 6) " یَوْ حَدَيْ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد جادلہ آیت میر 6) " یَوْ حَدَقَ يَبْحَعُهُمُ الله تحقیقاً " (سورة قالد جادلہ آیت میر 6)

DE CON STA تفسيربيطباوي (دري) سورةالتقرة جولوگ کا فرہوئے ان کا اعتقاد سہے کہ دہ ( دوہارہ ) ہرگزنہیں اٹھانے جا تھیں ہے۔ سہد دیر ہاں باں میرے پر دردگاری متسمتم منرورا شمائع جا ذکے۔ "ما مَلْقُكُم وَلا بَعْثُكُم إِلَّا كَتَفْسٍ وَّاحِدَةٍ " (سور اللهان آيس مدر 28) تمہارا پیدا کرنا اور جلا اٹھانا ایک مخص کے پیدا کرنے اور جلانے اٹھانے کی طرح ہے۔ بعث کی اقسام: پس بعث دومتم پر ہے۔ بعث بشرى: یعنی جس کا فاعل انسان ہوتا ہے جیسے بعث البعیر (یعنی اونٹ کواٹھا کرچلانا) کسی کوکسی کام کے لئے بھیجنا) بعث الهي: یعنی جب اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف ہو پھر اس کی بھی دوشہ میں ہیں اول یہ کہ اعیان ، اجناس اور فواع کوعدم سے وجود میں لانا۔ بیشم اللہ تعالیٰ کے ساتھ مخصوص ہے اور اس پر کبھی کسی دوسرے کو قدرت نہیں بخش۔ دوم مردوں کوزندہ کرنا۔اس صغت کے ساتھ بھی تبھی اللہ تعالیٰ اپنے خاص بندوں کو بھی سرفراز فرمادیتا ہے جیسا کہ حضرت عیسی (علیہ السلام) اور ان کے ہم مثل ددسری انبیاء کے متعلق مذکور ہے اور آیت کریمہ: " فَهْنَا يَعْمُرُ الْبَعْبِ " (سورة الروم آيت نمبر 56) اور بيد قيامت بي كادن ب مجمی اسی قبیل سے ہے یعنی ریچشر کا دن ہےاور آیت کریمہ: " فَبَعَتَ اللهُ غُواباً يَبْحَتُ فِي الْأَرْضِ " (سورة المائدة آيت نمبر 31) اب خدانے ایک کوا بھیجا جوز میں کو کریڈنے لگا۔ میں بعث بمعنی قیص ہے۔ یعنی مقرر کردیا اور رسولوں کے متعلق کہا جائے ۔ تو اس کے معنی مبعوث کرنے اور بیجینے کے ہوتے ہیں۔چنانچەفرمایا: " وَلَقَلْ بَعَثْنا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا " (سرر المُل آيت نمر 36) اورہم نے ہر جماعت میں پیغمبر بھیجا۔ جيبا كه دوسري آيت ميں ·· آرْمتىلُنا رُسُلَنا " (مورة المؤمنون آيت نمبر 44)



وَظَلَّلُنا عَلَيْكُمُ الْعَمامَ وَآنَزَلُنا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّباتِ مَا رَزَقُدا كُمُ وَما ظَلَمُونا وَلَكِنَ كَانُوا آنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ<sup>0</sup> "درهم ن ابركوتم اراسا تبان كيا درتم برمن ادرسلو كل تارا كها دَهارى دى دونى تمرى چزى ، ادران دى ن



Diff OOL Sta تغسیر بیضاوی (س) **سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ** این جانوں پرظم کرر بے متعے کیونکہ ناشکری کرر ہے متھے۔ کیونکہ ناشکری کا دبال ان پر بی پڑنے دالاتھا۔ ان سے جت کرس ادر پر جیس پڑنے والاتھا۔ لغظه ظلل كامغهوم: (Shade,Shadow) الظل سابير بيرالضع (دحوب) كي ضد ب اور فيبي ب زياده عام ب كيونكه مجاز االطلكالفظ تورات كي تاريكي اورباغات کے سابد پر بھی بولاجا تاہے۔ ظلل اورفنى مي فرق: مرده جكر جهان دموب فدينين استظل كمددياجاتا بمكرفيس مصرف اس س ساريكو كبت بي جوز دال آفتاب س خطامر ہوتا ہے اور عزت وحفاظت اور ہر شم کی خوشحالی کو طل تعبیر کر لیتے ہیں۔ چنا نچہ آیت کر یمہ: " إِن الْمُتَقِين في ظِلال " (مورة الرسلات آيت نمر 41) ب شک ڈروالے سابوں اور چشموں میں ہیں۔ کے معنی میہ ہیں کہ پر ہیز گار ہرطرح سے عزت وحفاظت میں ہوں گے۔ لفظم كالتحقيق: (غرم) الغر(ن) (Grief, Sorrow) کے بنیادی معنی کی چیز کو چھیا لینے کے ہیں ای سے العمیٰ ہے جس کے معنی غراراور تاریکی کے ہیں۔ نیز العمیٰ جنگ کی شدت الغمام كتبح بين كيونكه ووسورج كى روشى كود هان ليتاب قرآن ياك مي ب: " يَأْتِيَهُمُ اللهُ فِي ظُلَل مِنَ الْعَمامِ " (سورةالبقرة آيت نمبر 210) الله كاعذاب آئ چھائے ہوئے بادلوں میں۔ ای سے غمالهلال (جاندابر کے پنچ آگیااورد یکھانہ جاسکا۔ویو مغم سخت گرم دن ولیلة غمة وغمی (تاریک اور سخت كرم رات ) وغير ومامحاورات بي سى شاعر في كها ب: ليلة غمى طامس هلالها تاريک رات جس کاچاند بنور ہو۔ اور غیمةالا مد کے متن کسی معاملہ کا پیچیدہ اور مشتبہ ہونا ہیں ،قرآن یاک میں ہے: " ثُمَّر لا يَكُن أَمُرُ كُمْ عَلَيْكُم عُمَّةً " (سور قيونس آيت مر 71)



پون پر بهارا سامید به سیست بید سیست لیعن پحروه معامله تمهارے لیے قلق واضطراب کا موجب نہ ہواور غمو غمة کے ایک ہی معنی ہیں یعنی حزن د کرب جیسے کوب و کوبة اور غمامة اس چیفٹر کو کہتے ہیں جوافٹن کی ناک اور آنکھوں پر باند ہد یا جاتا ہے تا کہ کسی چیز کود کچھ یاسونگھنہ سکے اور ناصیہ غماء پیشانی کے لیے بال جو چہر ے کو چھالیں۔ من وسلو کی کیا تھا ؟:

اس میں چندا توال ہیں:

بعض نے کہاہے: منة بالقول بھی اس ہے ہے کیونکہ احسان جنلانے نے تعت کو قطع کردیا تھا ادر شکر گزرا می کی انقطاع کو مقتضی ہے اور آیت کریمہ:

> " وَأَنْزَلْنا عَلَيْكُمُ الْمَنَ وَالسَّلُوٰى" (سور قالبقرة آيت نمبر 57) اور تمہارے لئے من سلوى اتارتے رہے۔

میں من سے جنبی گوند مراد ہے جورات کو درخت کو درخت کے پتوں پرجم جاتی تھی اور سلو کی ایک پرندہ کا نام ہے بعض نے کہا ہے کہ من اور سلوی سے احسانات کی طرف اشارہ ہے جو اللہ تعالیٰ نے ان پر کئے تصاور یہ دونوں اصل میں ایک ہی چیز سے عبارت ہیں ؛ لیکن ان پراحسان کرنے کے لحاظ سے اسے من کہا ہے اور اس لحاظ سے کہ وہ نعمت ان کے لئے باعث اطمینان تھی اے سلو کی فرما یا ہے جو کہ تسلی سے ماخوذ ہے۔ اس سے ذوی العقول مراد ہوتے ہیں اور غیر ذوی العقول پر اس کا اطلاق یا تو اس وقت ہوتا ہے۔ جب وہ ذوی العقول کے ملتب مراد ہوں مثلار ایت من فی الدار کہ کر گھر کے لوگ اور بہائم دونوں مراد لئے جائی ۔ اور یا اس دون ہوت جب اہل نطق کے ساتھ مزاد ہوں مثلار ایت من فی الدار کہ کر گھر کے لوگ اور بہائم دونوں مراد ہوتے ہیں ۔ اور یا اس دفت جب اہل نطق کے ساتھ مثال کر کے پھر ان کی تفصیل بیان کر نامقصود ہوتی ہے جیسے فرمایا: " قرم نہ کہ مرفق میں تو کہ اند کہ کر کھر کے لوگ اور بہائم دونوں مراد

(سورة النورا يت نمبر 45)

توان میں ہے بعض ایسے ہیں جو پہیٹ کے بل چلتے ہیں اور بعض ایسے ہیں جودویا وّں پر چلتے ہیں۔ اور بیتنہا غیر ذوبی العقول کے لئے استعال نہیں ہوتا۔

اكل كامعنى:

(ال ل) الاكل (To Eat, To Suffer) ك معنى كهانا تناول كرف كي بين اورمجاز الكلت النار الحظب كامحاوره بهى استعمال موتاب يعنى آك في ايندهن كوجلا. ذ الا اورجو چيز بهى كهائى جائر اسے اكل بضم كاف وسكونا كہاجا تا ہے ارشاد ہے، " أُكُلُها ذَائِهم " (سورة الرعد آيت نمبر <sup>35</sup>)

تفسيربيضاوي(س) سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ أس كے پھل ہميشہ قائم رہنے دالے ہيں۔ متهوم طاب: (طىب)طاب (ض) (Chioce, Liking) الشمى يطيب طيبا فهم طيب ( كمعنى سى چيز ك يا كيز واور طال مون كي س) قر آن مس ب، " فَانْكِحُوا ما طاب لَكُم " (سورةالنساء آيت مبر 3) توان کے سواعور تیں تم کو پیند ہوں ان سے نکاح کرلو۔ "فَإِنَّ طِبْنَ لَكُمُ " (سورة النساء آيت مبر 4) ہاں اگر دہا پنی خوشی سے تم کو چھوڑ دیں۔ اصل میں طبیب اسے کہا جاتا ہے جس سے انسان کے حواس بھی لذت یاب ہوں اور نفس بھی اور شریعت کی رو ہے الطعام الطيب اس كمان كوكها جائكا جوجا تزطريق سے حاصل كياجائ اورجائز جكمه سے جائز انداز كے مطابق لياجائ کیونکہ جوغذ ااس طرح حاصل کی جائے وہ دنیا اور آخرت دونوں میں خوشگوار ثابت ہوگی ورنہ دنیا کی خوشہ کوار چیزیں آخرت میں نقصان وہ ثابت ہوتی اس بنا پرقر آن طیب چیزوں کے کھانے کا تھم دیتا ہے۔ چنانچے فرمایا۔ " كُلُوا مِنْ طَيّباتِ ما رَزَقُنا كُمْ " (سورةالبقرة آيت نمبر 172) جو پا کیزہ چیزین ہم نے تمہیں عطافر مائی ہیں اوران کو کھا ؤ۔ نوٹ: نزل،رزق ظلم اورنفس کی تحقیق گزرچک ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 58] وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هذِيرِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوا مِنْها حَيْثُ شِنُتُمُ رَغَداً وَادْخُلُوا الْبابَ سُجَداً وَقُولُوا جِطَةٌ نَغْفِرُ لَكُمْ خَطَاياً كُمْ وَسَنَزِيلُ الْمُحْسِنِينَ • " اور جب ہم نے فرمایا اس بستی میں جاؤ، پھر اس میں جہاں چاہو بے روک ٹوک کھاؤاور درواز ومیں سجد ہ کرتے داخل ہو،اور کہو ہمارے گناہ معاف ہوں ہم تمہاری خطائم بخش دیں گےاور قریب ہے کہ نیکی والوں کواور زیادہ دیں''۔ وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُوا هَلِيَّ الْقَرْيَةَ يعنى بيت المقدس، وقيل أريحا أمروا به بعد التيه. فَكُلُوا مِنْها حَيْثُ شِنْتُمُ رَغَداً واسعاً، ونصبه على المصدر، أو الحال من الواو. وَادْخُلُوا الْبابَ أَى باب القرية، أو القبة التي كانوا يصلون إليها، فإنهم لم يدخلوا بيت

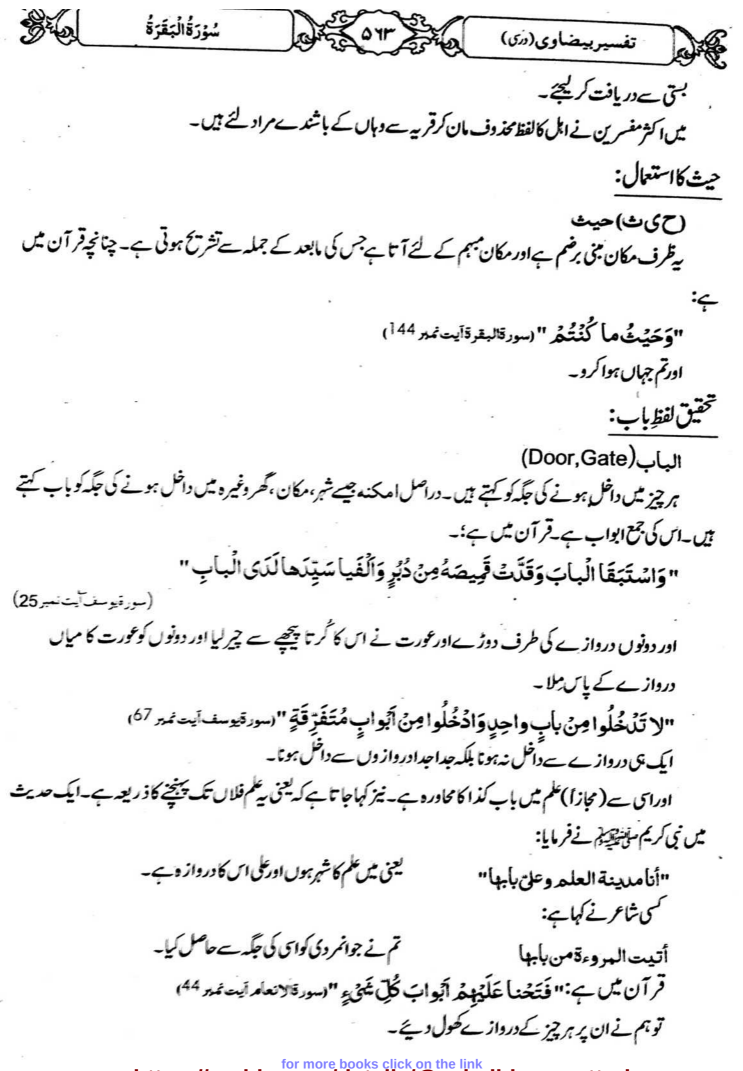
https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| BE6                  | سُوْرَقُالْمَعَرَةُ                             |                                                                        | تغسيربيضاوى(«ى)                                                |                           |
|----------------------|-------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------|
| <br>,<br>-           |                                                 | لصلاةوالسلام.                                                          | <b>س في حياة موسى عليه ال</b>                                  | المقد                     |
|                      | م من التيه.                                     | اجدين نله شكراً على إخراجهم                                            | ٔ متطامدین <del>ع</del> ربتین، أو س                            | شتقدأ                     |
| ب على                | الجلسة، وقر م النصم                             | رك حطة وهي فعلة من الحط ك                                              | را حِطَّةٌ أي مسألتنا، أو أم                                   | وَقُولُو                  |
| كلية.                | لُوا أي قولوا هذه ال                            | ا حطة، أو على أنه مفعول قُولُ                                          | ل معنى: حط عنا ذنوبنا                                          | الاص                      |
|                      |                                                 |                                                                        | معناة أمرنا حطة أي:                                            | وقيل                      |
|                      |                                                 |                                                                        | لم في هذه القرية ونقيم به                                      | ار أن نحد                 |
| لبناء                | بن عامر بالتاءعل ا                              | ودعائكم. وقرأ نافع بالياء وا                                           | لگم تحطایاگم بسجودکم                                           | تغفر أ                    |
| •                    |                                                 |                                                                        | ول.                                                            | للبقع                     |
| وعفا                 | باء الذائدة هم: قالة ق                          | فعند سيبويه أنه أبدلت الير                                             | يا أصله خطابيء كخطائع،                                         | وخطا                      |
| و مهر<br>قربین       | والفاً، وكانت المد:                             | فأبدلت الثانية ياء ثمر قلبت                                            | (لف، واجتمعت همزتان                                            | بعدال                     |
|                      | فعارساماذك                                      | بل قدمت الهمزة على الياء ثم                                            | ن فأبدلت ياء. وعند الخلب                                       | الألغو                    |
|                      | ر عن بهد مع تر.<br>بن بادة الثيراب لل.          | الامتثال توبة للمسىء وسبم                                              | بدُ الْمُحْسِنِينَ ثواباً، جعل                                 | وَسَنَّزٍ                 |
| سن.<br>فوالم         | بدرية مان مورب مين.<br>مديد ذلك وأن لم يز       | الوعد إيهاماً بأن المحسن بص                                            | مه عن صورة الجواب إلى                                          | وأخرج                     |
|                      |                                                 | للإمحالة.                                                              | إذا فعله وأنه تعالى يفعا                                       | فكيغ                      |
| • .                  |                                                 |                                                                        |                                                                | ترجمہ:                    |
| · .                  |                                                 |                                                                        | مَا ادْخُلُوا هَذِي الْقَرْيَةَ                                | وَادْقُلُ                 |
|                      | ·<br>· · ·                                      |                                                                        | ہم نے فرمایا اس بستی میں جاؤ۔                                  |                           |
|                      | اس علم بد والري حكم الم                         | ب کے نزدیک اس سے مرادار یجا ہے،                                        | یم ادبیت المقدیں ہے۔ اور بعض                                   | قريدية                    |
| اتيدك بعد            | اس بین داخله کا م میدان                         | ، در یک در این                     |                                                                | ہوا۔                      |
| ۰.                   | · · · · ·                                       |                                                                        | بنباحيْفُشِنْتُمَرَعَداً                                       | فكلوا                     |
|                      | · ·                                             | _                                                                      | بر به میلان پیدی پیدیستد و میں .<br>بس جہاں چاہو۔بےروک ٹوک کھا | بجراس:                    |
|                      | اس مثم                                          | رے<br>بعت کے ساتھ کھاؤ، بیہ فعول مطلق ہے<br>مدینہ میں ایک              | ا کے معنی دست کے ہیں، یعنی دس                                  | "رغداً"                   |
| _يا"كلوا"            | ہا گا وجہ سے تنقلوب ہے۔<br>ایسا بیادہ           | لمواالباب ستجدا" يہاں باب ہے مرا<br>فہ بہ ایر                          | واؤے سے حال واقع ہے۔ "واد خا                                   | كالنمير مخاطب             |
| القبله ب             | راد باب القريد ہے يا، باب<br>در مدر سرا مار بار | ہو، ب ب بینجدا بیچاں باب سے مرا<br>ہے۔اس لیے کہ بیت المقدس میں مجمی حط | یخ کر کے دہلوگ نماز پڑھتے <sub>ت</sub> ے                       | ښ کی طرف ر                |
| بات مبارکه<br>سر مرا | <b>مرت مون علیهاسلام ی</b> حب<br>بر از سرچ      | ے۔ من سے تہ بیٹ (مقدل یں کی خط<br>رتے ہوئے ، جھکے ہوئے ، یا میدان تی   | لتے تھے۔"سبتحدا" لیتن تواضع کر                                 | ں دا <del>فل ہو</del> ئیے |
| بالتدكريم كا         | ہ سے لگانے کے سکر بیر میں<br>·                  | وسے اور سے اوسے ایا شیران تیا                                          |                                                                |                           |
| •                    |                                                 | for more books click on the li                                         | ink                                                            | e'                        |

| 36                       | ۺۅڗڰ۬ٵڵؠٙڦڗڰ               | Dest ovi sta                               | تغسيربيطاوى(دري)                                    |                      |
|--------------------------|----------------------------|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------|----------------------|
| فرمادے،یا                | · ·                        | مسئلتناحطة" بمارى درخواست                  |                                                     |                      |
| <u>چ</u>                 | لعلة ے، يعنی اسم اينت ۔    | ی شان عنو کی ہے،اور حطّ مشتق ہے            | رک حطنہ" اے اللہ کریم تیرا                          | معنی میں "ام         |
| ،کے،                     | زير کى بنياد پر ب_معنى ہوں | "حطة لعب كماتم ب يامل تق                   |                                                     |                      |
|                          |                            |                                            | تا دنوبدا حظة                                       |                      |
| ہونے کی بتا پر           | ہ ہے "قولوا "کامقول یہ:    | ارديجتح ،معاف فرماد يجئ - يابيمنعور        | کناہوں کو ہمارے او پر سے ات                         | <i>مار</i> ے         |
| ای بستی میں              | ہ"لین ہارا کام بہ ہے کہ ہم | ول بیمجی ہے کہ معنی میں "امرنا حطا         | لماه الكلمة" اورايك ضعيف ق                          | يعني "قولوا ه        |
|                          | •                          |                                            | یں قیام کریں۔                                       | اترين اوراس          |
|                          |                            | ,                                          | کم خطایاکم                                          | نغقرل                |
|                          |                            | ι                                          | ن خطائمیں بخش دیں گے۔                               | بهم جمهار ک          |
| "يغفرلكم"                | مادیں مے۔نافع کی قرات      | اوجد سے ہم تم جماری خطاؤں کو معاف فر       | ۔ سے سجدوں اور تمہاری د عاکی                        | ليعنى تمهار          |
| دنوں قر اتو <sup>ل</sup> | کے ساتھ قرات کی ہے۔ان د    | ن "تغفر لكم "صيفه مجهول مؤمث               | يغده مجهول ب- اورابن عامر                           | ياء كے ساتھ بھ       |
|                          | •                          | ں گی تمہارے کتے تمہاری خطائیں۔             | نی میہ ہوں کے کہ بخش دی جائلم                       | ک روشن میں مع        |
| وبهمزه يرمقذم            | اب خطینة کی جس میں یاء     | لل، بتقديم ياءعلى العمو دفعا كيونكه سيرجمع |                                                     |                      |
|                          |                            | ) جانور کے پہیٹ کا کڑ گڑانا) کی یا والف    |                                                     |                      |
|                          |                            | کے مکسور ہونے کی وجہ سے باء سے بد          |                                                     |                      |
|                          |                            | ں پرمنتزاد میہ کہ بعد میں کسرہ کی ہم جنس   |                                                     |                      |
|                          |                            | دوالفوں کے درمیان ہے اور ہمزہ اور ا        |                                                     |                      |
|                          | •                          | حاصل بیرکہ سیبو بیر کے تول کے مطابق ا      |                                                     |                      |
|                          |                            | ••••••••••••••••••••••••••••••••••••••     | ئدەكەبىمزەت تېدىل كرنا-                             |                      |
|                          |                            |                                            | مىلىدكو باء _ تېدىل كرنا-                           |                      |
|                          |                            | 、                                          | منتیہ ریو ہونے ہویں دیں۔<br>بفتہ سے تبدیل کرنا۔     | -                    |
|                          |                            |                                            | د مسط جدیں کرہ۔<br>لی کوالف سے بدل دینا۔            | -                    |
|                          |                            |                                            |                                                     | -                    |
| ن د کر ہوتی۔             | ں میں دی تعلیل ہوئی جوابھج | طانی "بتقدیم ہمزہ ہاں کے بعدا              | ائدہ کو یا ہ سے بدلنا۔<br>کے نز دیک خطایا کی اصل "خ | 5-،مرەر<br>خليل محوى |
|                          |                            |                                            | والمحسنان                                           | ``                   |

16-

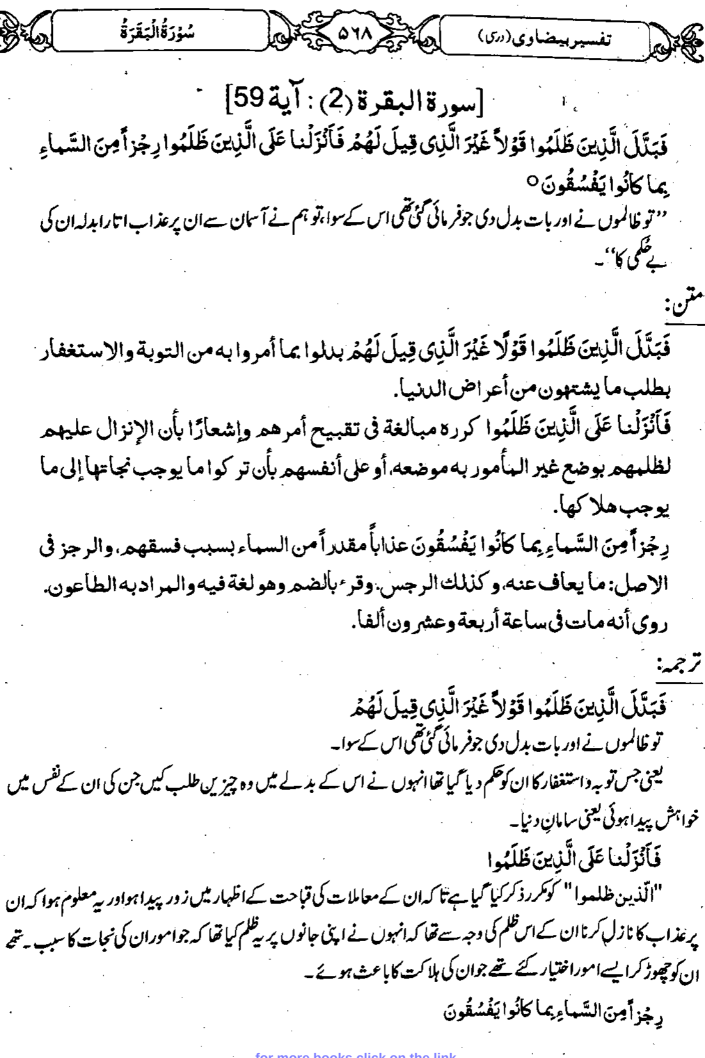
تفسير بيضاوى ( (ر) محمد المحمد المحمد الم سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ λEL, اور قريب ي كم يكى والول كواورزياده دي .. لیعنی مزید تواب عطا کریں کے اللہ کریم نے انتثال امرکو کنہکاروں کے لیے تو بہ اور مغفرت قرار دیا۔اور نیکوں کے لئے زيادتي اجركا باعث قرارديا-اوربيتر كيب جواب امر يحطور پرنيس ب اگرچه جواب امر بوناتو" نغفد لكم" كي طرح مجز دم ہونا اور یوں فرمایا جاتا۔" ونزد محسنین " غرض کہ جواب کی صورت سے نکال کر اس کوستقل دعدہ قرار دیا یہ خیال دلانے کے لئے کہ کون نکوکا راس زیادتی اجر کے درپے ہے، اس کو بیاجر کی زیادتی مل کرر ہے گی اگر چہ وہ امتثال امرنہ کرے، اس سے اندازہ سیجئے کہ جب وہ انتثال اجر کرے گا اس کے اجر کا کیا عالم ہوگا۔اور یہ طے شدہ امر ہے کہ وہ انتثال امرضر درکرے گا-انتثال امر سے مراد ب باب القربيد مي سجده كرت موئ داخل مونا-ادر "حطّة "كہنا اللدكريم في مغفرت كوتو" قولوا" اور "اد خلوا" پرموتوف کیا ہے،جس کی معنیٰ بیریں کہات بدکارو!اے گنہکارو!اگرتم باب القربیہ سے سجدہ کرتے ہوئے داخل ہوئے اورتم نے "حطّة" کی صدائی لگائی ہو ہم تمہارے گناہوں کو معاف کر دیں گے۔ یہاں تک کہ امر وجواب امر کاسلسلختم ہوا۔اب نے سرے سے نیک لوگوں سے دعدہ کیاجار ہا ہے۔ وسنزيد المحسنين اس سے میہ اشارہ ملتا ہے کہ مسنین کوزیادتی اجر کا ملنا سابقہ انتثالِ امر پر موقوف نہیں ہے۔ گوان سے توقع یہی ہے کہ وہ امتثال امرکریں گے۔ دخول کی تحقیق: (دخل)الدخول (ن) (Entered) بيخروج كى ضد ب- اور مكان وزمان اوراعمال سب في متعلق استعال موتا بكها جاتا ب- دخل مكان كذا ، فلا ب جکہ میں داخل ہوا۔ قَرآن مي ب: " ادْخُلُوا هذِي الْقَرْيَةَ " (سورةالبقرة آيت مر 58) کہ اس گا ڈن میں داخل ہوجا ؤ۔ قربه کی تعریف: (قرى)القرية (Town). وہ جگہ جہاں لوگ جمع ہو کر آباد ہوجا سی تو بحیثیت مجموعی ان دونوں کو قدید کہتے ہیں اور جمع ہونے والے لوگوں اور جگہ انفراد يربعي قربيه بولاجا تاب-اورآيت كريمه: "وَسُتَلِ الْقَرْيَةَ " (سورةيوسف آيت مبر 82)



| 36                 | سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ             | 010 20 010                                                                     | تفسيربيضاوي(س)                                                   |                       |
|--------------------|----------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|-----------------------|
|                    |                                  | • · · · ·                                                                      | -                                                                | سجود شخيرى:           |
|                    |                                  | کے <b>ق میں عام ہے۔ چنا نچ</b> فرمایا:                                         | ن حيوانات اور جمادات سب .                                        | جوانسار               |
|                    | هُمُ بِٱلْغُنُةِ وَالْآصَالِ "   | ، وَالْأَرْضِ طَوْعًا وَ كَرْها وَظِلالُهُ                                     | ِيَسُجُ <i>لُ</i> مَنُ فِي الشَّهاواتِ                           | "وَلِلْهُ             |
| آيت نمبر 15)<br>مر | (سورةالرعد                       |                                                                                | م) سر کا تا بد مترون                                             | ·                     |
| <i>برن</i> د       | ی سے اور ان کی پر چھا تیاں       | د ل اورزیین میں ہیں خوشی سےخواہ مجبور ک                                        | ی کو مجدہ کرنے ہیں جینے اسمال                                    | اور القد:<br>مثام     |
|                    | ·                                |                                                                                | امفررم و                                                         | - f v<br>K tao list   |
|                    |                                  |                                                                                |                                                                  | لفظحط                 |
| روان که شخ         | (میں ڈسراری سر اللہ              | نے <i>کے ہیں۔کہ</i> اجا تا ہے حططت الرحل                                       | ظ) الحط (ن)<br>لبي جز كوادير سير نحواتان                         | /                     |
| ي، بار حي          |                                  | ے سے بیں ۔ بہا جا یا ہے محصص الر عل<br>ہت شکم کہ پشت دی دراز وہموار ہا شداور آ |                                                                  |                       |
|                    |                                  |                                                                                | واحِطَّةٌ " (سورةالبقرةآيت                                       | • •                   |
| ارد _ بعض          | <u>ماللد ہمارے گناہ ہم سے ات</u> | کہنے کا تحکم دیا گیا تھا جس کے عنی ہیں اب                                      |                                                                  |                       |
|                    | •                                |                                                                                | <i>ں کے می</i> قولواصوابا کے                                     |                       |
|                    |                                  |                                                                                | :(                                                               | لفظ غفر كالمعخ        |
|                    | •                                |                                                                                | enwss)(الغفر (ض)                                                 |                       |
| _                  | •                                | ، ہیں جوابے میں کچیل سے محفوظ رکھ <sup>ہے</sup><br>رو                          |                                                                  |                       |
|                    | -                                | ل <i>کرچ</i> مپادو_اصبغ ثویک فانداغفر ا                                        |                                                                  |                       |
| يں ہے:             | الوعذاب ہے بچالیا۔فر آن          | نفرۃ یاغفران کے معنی ہوتے ہیں بندے<br>محمد                                     | -                                                                |                       |
|                    |                                  |                                                                                | انك رَبَّنا " (سورة البقرة آيد<br>وردگار بم تيرى بخش ما تمكت بير | -                     |
|                    |                                  | -6                                                                             | • •                                                              | ے پر<br>تحقیق لفظہ خو |
|                    |                                  |                                                                                |                                                                  | <u> </u>              |
|                    |                                  | اكر زىرى                                                                       | ر)الخطاء (Mistake)<br>باءة کے معنی صحیح جہت سے عدوا              | _                     |
|                    |                                  |                                                                                | کٹو سے کال بہت سے مدود<br>للف صورتیں ہیں۔                        |                       |
| 7                  | <b>-</b> ·                       | for more books click on the lin                                                |                                                                  |                       |
|                    | https://arch                     | for more books click on the lin                                                | naibhasanattari                                                  |                       |

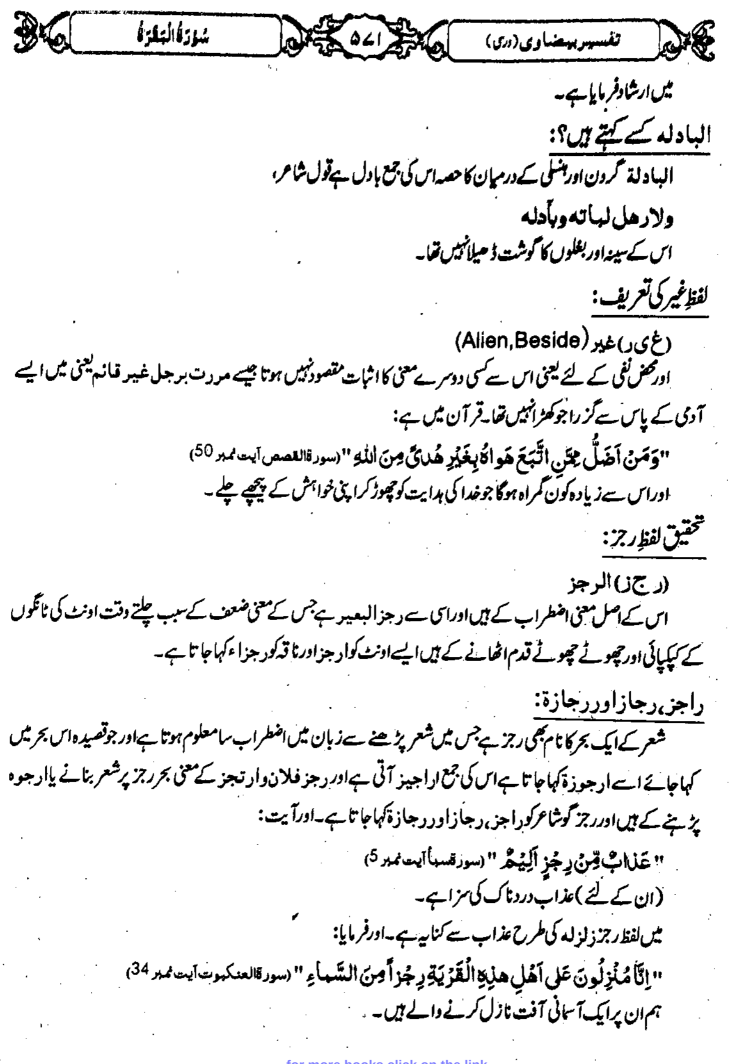
سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تغسير بيضاوى («ى) 674 کېلی صورت: کوئی ایسا کام بالارادہ کر ہےجس کاارادہ بھی مناسب نہ ہو۔ بيخطاتام بيجس پرمواخز د ہوگااس معنى ميں تعل خطئى بىخطاء خطاء وخطاء بولا جاتا ہے قرآن ميں ہے۔ "إِنَّ قَتُلَهُمُ كَانَ خِطْأُ كَبِيراً" (سور قالإسراء آيت مدر 31) ت کچ منگ تہیں کہ ان کا مارڈ النابڑ اسخت جرم ہے۔ " وَإِنْ كُنَّا كَخَاطِمِيْنَ " (سورةيوسف آيت ممبر 81) اوربلاشبه بم خطأ كارتھے۔ دوسری صورت: ارادہ تواچھا کام کرنے کا ہولیکن غلطی ہے برا کا م سرز دہوجائے۔ كماجاتا ب وهذا قد أصاب في الإرادة وأخطأ في الفعل اس میں اس کاارادہ وہ تو درست ہوتا ہے مگر اس کافعل غلط ہوتا ہے۔ ای قشم کی خطائے متعلق نبی کریم سل الطالی ایم نے فرمایا ہے کہ "رفع عن أمتى الخطأ والنسيان" میری امت سے خطااور نسیان اٹھائے گئے ہیں۔ نیز فرمایا: ویقولہ من اجتهد فأخطأ فله أجر جس نے اجتہاد کیا لیکن اس سے غلطی ہو گئی اسے پھر بھی اجر ملے گا۔ قر آن میں ہے: "وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِناً خَطَأً فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ "(سور قالنساء آيت مرد 92) ادر جولطی سے مومن کو مارڈ الے تو ایک تو غلام کوآ زاد کردے۔ تيسري صورت: <u>غیر شخس فعل کاارادہ کر لیکن اتفاق سے مستحسن معل سرز دہوجائے۔</u> اس صورت میں اس کافعل تو درست ہے مگر ازادہ غلط ہے لہٰذااس کا قصد مذموم ہوگا مگرفعل ہے لہٰذااس کا قصد مذموم ہوگا مرفعل بھی قابل ستائش ہیں ہوگا۔ الخطيته: ر قريب قريب سيئة کے ہم متن ہے۔ قرآن ميں ہے: https://archive sanattari

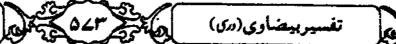
سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تفسيربيضاوي(س) " وَأَحاطَتْ بِهِ خَطِيُتُتُهُ " (سودة المقرة آيس ممبر 81) ادراً کے گناہ ہر طرف سے اس کو کم پر لیں ہے۔ لیکن زیادہ تر خطنہ کا استعال اس نعل کے تعلق ہوتا ہے جو بذات خود مقصودنہ ہوبلکہ کسی دوسری چیز کاارا دواس کے صدر کا سبب بن جائے ۔ مفہوم احسان: (Favour, Kindness) (حسن) الحسن الاحسان (افعال) احسان عدل سے بڑھ کر چیز ہے کیونکہ دوسرے کاحق پورا داکر نا اور اپناخق پورالے لینے کا نام عدل ہے لیکن احسان سے ہے کہ دوسروں کوان کے حق سے زیادہ دیا جائے اور اپنے حق سے کم لیا جائے لہٰذا احسان کا درجہ عدل سے بڑ ھ کر ہے۔اور انسان پرعدل وانصاف سے کام لیتا تو واجب اور فرض ہے مگراحسان مندوب ہے۔ اس بنا پر فرمایا: " وَمَنْ أَخْسَنُ دِينا مَعَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلْحُوَهُوَ مُحُسِنٌ " (سور قالنساء آيت نمبر 125) اوراس محص سے س کا دین اچھا ہوسکتا ہے جس نے اللہ کا تکم قبول کیا اور وہ نیکو کا ربھی ہے۔ اورفر ما يا: " وَآداء إلَيْهِ بِإحسان " (سورة البقرة آيت مر 178) ادر پیندید ،طریق ۔ (قرارداد کی) ہیروی (یعنی مطالبہ خونہار) کرنا۔ یمی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے محسنین کے لئے بہت بڑے تو اب کا وعدہ کیا ہے۔ چنانچے فرمایا: " وَإِنَّ اللهَ لَمَعَ المُحْسِنِينَ " (سور قالعنكبوت آيت مرده) اوراللدتونيكوكارول كےساتھ ہے۔ "إِنَّ الله يُحِبُ الْمُحْسِنِين " (سورةالبقرة آيت مر 195) بیشک اللدنیکی کر نیوالوں کودوست رکھتا ہے۔ " ما عَلَى المُحسِنِين مِن سَبِيلٍ " (سورُ قالتوبة آيت مرد 91) نیکوکاروں پر کسی طرح کاالز ام ہیں ہے۔ "لِلَّذِينَ آحْسَنُوا في هذِيدِ التَّانَيا حَسَنَةٌ " (سورة النعل آيت مُر 30) جنہوں نے اس دنیا میں نیکی کی ان کے لئے بھلائی ہے۔ نو ف : قول، اکل، رغد، شک، دخل اورزیاد و کامعنی زرچکا ہے۔



**سُوَدَة البَقَرَة** تغسيربيضاوى(س) 5 0 19 🔰 آسان سے ان برعذاب اتارابدلدان کی بے کمی کا۔ یعنی ایساعذاب جس کا آسان سیے زول مطے ہو چکا نتا اور بیشب ان کے قسل کی وجہ سے تھا۔ "رجز" در حقیقت وہ چز ہے جس سے ناگواری ہواور "رجس" بھی ای معنی میں ہے۔اور "رجز" را و کے ضمتہ کے ساتھ ای کی ایک لغت ہے۔اور "رجز" - مرادطاعون - ----چوبیس بزار ہلاک: منقول کے کہایک کمحہ میں چوہیں ہزار (24000) آ دمی مرکئے تھے۔ لفظِبدل کي عمد محقق : (بدل) الإبدال والتبديل والتبديل الاستبدال (To Change, To Exchange) کے معنی ایک چیز کو دوسری کی جگہ رکھنا کے ہیں۔ یہ یوض سے عام ہے کیونکہ یوض میں پہلی چیز کے بدلہ میں دوسری چیز لینا شرط ہوتا ہے لیکن تبدیل مطلق تغیر کو کہتے ہیں۔خواہ اس کی جگہ پر دوسری چیز نہ لائے قرآن میں ہے۔ "فَبَتَّلَ الَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمُ" (سورقالبقرة آيت مدر 59) تو ظالموں نے اور بات بدل دی جوفر مائی کٹی تھی اس کے سوا۔ " وَلَيُبَلِّ لَنَّهُم مِنْ بَعُلِ خَوْفِهِمُ آمَناً " (سورةالنور آيت مرد 55) اور ضروران کے الکلے خوف کوامن سے بدل دےگا۔ اورا يت: "فَأُولِئِكَ يُبَتِّلُ اللهُ سَيِّئاتِهِمْ حَسَناتٍ " (سورةالفرقان آيت مبر 70) توایسوں کی برائیوں کوالٹد بھلائیوں سے بدل دےگا۔ کے معنی بعض نے بیہ کئے ہیں کہ وہ ایسے نیک کام کریں جوان کی سابقہ برائیوں کومٹادیں اور بعض نے بی<sup>مع</sup>نی کئے ہیں کہ اللد تعالیٰ ان کے گنا ہوں کو معاف فر مادیکا اور اُن کے نیک عملوں کا انہیں تو اب عطا کر یگا۔ "فَرَنْ يَكَلُّهُ يَعْلَما سَمِعَه " (سور قالبقرة آيت مبر 181) توجومخص وصيت کو سننے کے بعد بدل ڈالے۔ "وَإذا بَتَّلُّنا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ " (سورةالنعل آيت مر 101) جب ہم کوئی آیت کی آیت کی جگہ بدل دیتے ہیں۔ "وَبَرَّلُناهُمُ بِجَنَّتَيْهِمُ جَنَّتَيْنِ "(سورتسبأ آيت مدر 16) اوران کے باغوں کے عوض ددباغ انہیں بدل دیئے۔

تغسير بيضاوى (درى) *سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ* " ثُمَّر بَتَّلْدا مَكانَ السَّيْتَةِ الْحَسَلَةَ " (سورة الاعراف آيد مير 95) چرہم نے تکلیف کوآ سودگی سے بدل دیا۔اور آیت کر پہد: " يَوْ مَر تُبَتَكُلُ الْأَرْضُ غَيْرَ الْأَرْضِ " (سودة إبراهيد آيد مبر 48) کے معنی سہ ہیں کہ زمین کی موجودہ حالت تبدیل کر دی جائے گی۔ " أَنُ يُبَتِّلَ دِينَكُمُ " (سورقفافر آيت مُبر 26) کہ وہ (کہیں گی)تمہارے دین کو (نہ) بدل دے۔ "وَمَنْ يَتَبَتَّلِ الْكُفُرَ بِٱلْإِيمَانِ " (سورقالبقرة آيت مبر 108) اورجس مخص نے ایمان چھوڑ کراس کے بد لے گفراختیا رکیا۔ " وَإِنْ تَتَوَلُّوا يَسْتَبُدِلُ قَوْماً غَيْرَكُم " (سورةمس آيت مر 38) ادرا گرتم منه پھرو گے تو وہ تمہاری جگہ اورلو کوں کو لے آئیگا۔ اورا يت كريمه: "ما يُبَتَّلُ الْقَوْلُ لَدَى " (سورة قايد مدر 29) . ہمارے ہاں بات بدلائہیں کرتی۔ کامفہوم بیہ ہے کہلوح محفوظ میں جو کچھلکھا جا چکا ہے وہ تہدیل نہیں ہوتا پس اس میں تنہیہ ہے کہ جس چیز کے متعلق اللہ تعالی کومعلوم ہے کہ دقوع پذیر ہوگی دہ اس کے علم کے مطابق ہی دقوع پذیر ہوگی اس میں کسی تشم کی تبدیلی نہیں آسکتی ۔ بعض نے اس كامفہوم بديريان كيا ہے كداس كے دعدہ ميں خلف تبيس ہوتا۔اورفر مان بارى تعالى: "وَلَا مُبَتِّلَ لِكَلِمَاتِ الله "(سورة الأنعام آيت مير 34) قوانین خدادندی کوتبدیل کرنے والانہیں۔ "لَا تَبْدِيلَ لِحُلْق الله " (سور قالروم آيت ممر 30) فطرت الملامين تبديل نبيس موسكق-بھی ہر دومعانی پر محول ہو سکتے ہیں تکر بعض نے کہاں ہے کہ اس آخری آیت میں خبر بمعنی امر ہے اس میں اختصاء کی ممانعت ہےالا ابدال وہ یا کیزہ لوگ کہ جب کو کی شخص ان میں ہے مرجا تا ہے تو اللہ تعالیٰ دوسرے کواس کا قائم مقام فرماد یے ہیں؟ درحقیقت ابدال وہ لوگ ہیں۔ درحقیقت ابدال وہ لوگ ہیں جہنوں نے صغات ذمیمہ کی بجائے صغات حسنہ کو اختیار کرلیا ہو۔اور بیدوہی لوگ بیں جن کی طرف آیت : ، المَا وَلِيكَ يُبَالِلُ اللهُ سَيِّئاتِ مَعَالَمُ مَسَيَّئاتٍ " (سور قالفرقان آيت معر 70) توابسوں کی برائیوں کواللد بھلائیوں سے بدل دےگا۔





خواہ وہ رجوع بذائد ہو یا باعتبار جز کے اور یا باعتبار ضل کے ہوالغرض رجوع کے معنی عود کرنے اور لوٹنے کے ہیں اور رجع کے معنی لوٹانے کے۔

سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ

توث بظلم بقول ماءبقس اورلفظ رب كامعنى بيان موچكا ب-

[سورة البقرة (2): آية 60]

وَإِذِ اسْتَسْقى مُوسى لِقَوْمِهِ فَقُلُنَا اخْرِبْ بِعَصاكَ الْحَجَرَ فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتا عَشْرَةً عَيْناً قَدَّ عَلِمَ كُلُّ أُنَاسٍ مَشْرَبَّهُم كُلُوا وَاشْرَبُوا مِنُ رِزُقِ اللهِ وَلا تَعْقُوا فِي الْأَرْضِ مُفْسِلِينَ ''اورجب موى نے اپنى توم كے لئے پانى مانكا تو بم نے فر ماياس پتھر پرا پناعصامار دنور أاس ميں ہے بارہ چشے به نظے، برگروہ نے اپنا گھاٹ پيچان ليا كھا دَاور بيوخداكا ديا اورز مين ميں نسادا تھاتے نہ پھرو' ۔

وَإِذِاسْتَسْعَى مُوسى لِقَوْمِهِ لما عطشوا في التيه.

فَقُلُنَا اضَرِبَ بِعَصاكَ الْحَجَرَ اللام فيه للعهد على ما روى أنه كان عجرا طوريا. مكعبا حمله معه، وكانت تنبع من كل وجه ثلاث أعين، تسيل كل عين فى جدول إلى سبط، وكانوا ستمائة ألف وسعة المعسكر اثنا عشر ميلاً، أو جراً أهبطه آدم من الجنة، ووقع إلى شعيب عليه السلام فأعطاة لموسى مع العصا، أو الحجر الذى فر بثوبه لما وضعه عليه ليغتسل وبرأة الله به عما رموة به من الادرة، فأشار إليه جبريل عليه السلام محمله، أو للجنس ولهذا أظهر فى الحجة. قيل لم يأمرة بأن يضرب جراً بعينه، ولكن لما قالوا:

كيف بنالو أفضينا إلى أرض لا حجارة بها؛ حمل حجراً في مخلاته، وكان يضربه بعصاة إذا نزل فينفجر، ويضربه بها إذا ارتحل فييبس، فقالوا: إن فقد موسى عصاة متنا عطشاً. فأوحى الله إليه لا تقرع الحجر وكلبه يطعك لعلهم يعتبرون. وقيل كان الحجر من رخام وكان ذراعًا في ذراع، والعصا عشرة أذرع على طول موسى عليه السلام من آس الجنة ولها شعبتان تتقدان في الظلبة.

فَانُفَجَرَتُ مِنْهُ اثْنَتا عَشَرَةً عَيْنًا متعلق بمحلوف تقديرة: فإن ضربت فقد انفجرت، أو فضرب فانفجرت، كما مر في قوله تعالى: فَتابَ عَلَيُكُمُ. وقر - »عَشَرة« بكسر الشين

8:6

سورقاليقرة

تفسير بيضاوى (٧٧)

وفتحها وهما لغتان فيه. قَلُ عَلِمَ كُلُّ أُنَايِّ كل سبط. مَشَرَبَهُمُ عينهم التي يشربون منها. كُلُوا وَاشْرَبُوا على تقدير القول:

OLN Zoug

مِنُ رِزُقِ الله يريد به ما رزقهم الله من المن والسلوى وماء العيون. وقيل الماء وحدة لأنه يشرب ويؤكل مما ينبت به. وَلا تَعْتَوُا في الْأَرْضِ مُفْسِرِينَ لا تعتدوا حال إفساد كم، وإنما قيدة لأنه وإن غلب فى الفساد قد يكون منه ما ليس بفساد. كمقابلة الظالم المعتدى بفعله، ومنه ما يتضمن صلاحاً راجعاً كقتل الخضر عليه السلام الغلام وخرقه السفينة، ويقرب منه العيث غير أنه يغلب فيما يدرك حساً، ومن أنكر أمثال هذة المعجزات فلغاية جهله بالله وقلة تدبر وفى عائب صنعه، فإنه لما أمكن أن يكون من الاحجار ما يحلق الشعر وينفر عن الخل ويجذب الحديد، لم مان ينا له ما أمكن أن جراً يسخرة لجذب الماء من تحت الارض، أو لجذب الهواء من الجوانب ويصيره ماء بقوة التدريد ونحو ذلك.

*ت.ج.*:

یدائ وقت کاواقعہ ہے جب ان کومیدان تیہ میں پیاس کی تھی، "الحجو" اس میں لام عہد خار جی کا ہے، یعنی "الحجو" سے ایک محققہ پتھر مراد ہے جو کو وطور سے لیا گیا تھا، اس کے چار (4) کو نے تھے۔ حضرت مولی علیہ السلام نے وہ پتھر اپ ساتھ لے لیاس سے تمن فیشے نگلتے تھے۔ ہر چشمہ ایک تالی کی صورت میں ایک خاندان تک پنچا تھا۔ بنی اسرائیل کی تعداد چ لاکھ (600000) تھی، اور لشکر کی وسعت بارہ (12) میل پر پتیلی ہوئی تھی، یا اس سے وہ پتھر مراد ہے جو حضرت آدم علیہ السلام جنت سے ایک رائے تھے۔ ہر چشمہ ایک تالی کی صورت میں ایک خاندان تک پنچا تھا۔ بنی اسرائیل کی تعداد چ علیہ السلام جنت سے ایک رائے تھے، پھر وہ حضرت شعیب علیہ السلام تک پنچا، پھر حضرت شعیب علیہ السلام نے حضرت موی علیہ السلام کوعصا کے ساتھ میں پتھر بھی عنایت فر مایا، یا یہ وہ پتھر ہے جس پر حضرت شعیب علیہ السلام نے حضرت موی تھے اور وہ کپڑے لیے کر بھاگ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ الند کر کم حضرت مولی علیہ السلام نے بوت سل کپڑ ے رکھ تھے اور وہ کپڑے لیے کر بھاگ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ وائی تھی یہ تھر جس پر حضرت شعیب علیہ السلام نے دوت خس کپڑ تھے اور وہ کپڑے لیے کر بھاگ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ الند کر کم حضرت مولی علیہ السلام نے بوت خس کپڑ ے رکھی تھا ور وہ کپڑے دیے کر بھاگ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ الند کر کم حضرت مولی علیہ السلام کے ہوتے خس کپڑ ے رکھی تھا ور وہ کپڑے دیک کر بھا گ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ الند کر کم حضرت مولی علیہ السلام کو اس عیب سے بر کی کرنا چا بتا تھا ور وہ کپڑے دی کر بھا گ گیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ وہ ان ہیں۔ اس پر حضرت جر ایکن کی بھی پر السلام نے یہ مشورہ دیا کہ اس کوا تھا لیج اور اپنے ساتھ دیکھی۔

یا "الحجر" کالام تعریف جنس کے لئے ہے بیتو جیہہ زیادہ ظاہر ہے کیونکہ اس سے حجت پوری طرح قائم ہو جاتی ہے۔ادر بیداضح ہوجا تا ہے کہ پانی کا پھوٹ نکلنا کسی خاص پتھر کی کی خصوصیت نہیں تھی بلکہ خالص معجز و نبی تھا۔

سُؤرَةُ الْبَقَرَةُ

9 w

فالتر تفسير بيضاوى (س) ها تحري ٥٤٥ حجر ال

قیل لحد یامر کان یصوب حجر آبعایده وه پتمر معرت مولی علیه السلام نے اس حیثیت سے نہیں لیا تھا کہ معین طریقہ پرای کو لینے کا عظم دیا گیا تھا۔ بلکہ اس لئے تھا کہ جنس جمر کا وہ بھی ایک فرد ہے۔ بنی اسرائیل جب جمر کے بارے میں مطمئن ہوتے تو انہوں نے عصا کے بارے میں اندیشے ظاہر کرنا شروع کردیتے ، کہنے لگھا گرعصائے مولی کم ہو گیا تو ہم پیاس سے مرجا کی گے تو اند کریم نے حضرت مول علیه السلام کودی جمبی کہ پتھر کو مارنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اس سے مرف کو ہم دودہ تم ہاری اللہ عن مرحاک کے مولی کی اس سے ہدایت حاصل کریں۔ کہا جاتا ہے کہ دوہ پتھر پتلا ساتھا ایک ہاتھ لسبا اور ایک ہاتھ چوڑ اتھا، اور عصادی (10) ہاتھ کا تھا۔ یعنی حضرت مولی علیہ السلام کے قد جتنا تھا۔ یہ جنت کے درخت مورد کی کٹری کا تھا اس میں دو(2) شاخیں تھیں جورات کو دوشن ہوجاتی تھیں۔

"فانفجرت" كاتعلق جملە مخدوفد ، بقد يرعبارت به موگ،

فان ضربت فقد الفجرت لیعن اگرتم نے عصا کو پتھر پر مارا ۔ توبس ادھر مارَا اُدھر چشمہ پھوٹ پڑا۔ یا تقدیر عبارت ہے،

فضرب فأنفجرت

لیعنی موی علیہ السلام نے عصا مارااور چشمے پھوٹ نگل۔ بیرمخد دفات و مقدرات ایسے ہی ہیں جیسا کہ اللہ کریم کا فرمان "فتاب علیہ کم" میں بیان ہوئے ہیں ادرعشرہ کا لفظ جب اثنان یا ثالثہ دغیرہ کے ساتھ مرکب ہو کر استعال ہوتا ہے۔تو اس کے شین میں دولغ تیب ادربھی ہیں۔سین کا کسرہ ادرشین کافتحہ ۔ادرقراءنے ان ددنوں لغات کے ساتھ پڑھاہے۔

یکل انہیں" سے مراد بنی اسرائیل کا ہر قبیلہ اور خاندان ہے۔ "مشو بھم" یعنی وہ چشمہ جس سے اس خاندان کو پانی پینا ہے۔ "کلوا واشو بوا" اس سے پہلے "قلنا لھم" مقدر ہے۔ "من رزق اللہ" رزق سے مرادوہ رزق ہے جواللہ کریم نے ان کو عطا کیا تھا، پعنی من وسلو کی اور چشموں کا پانی ، لیس کلوا متوجہ ہے من وسلو کی کی جانب اور اشرکوا متوجہ ہے ماء العیون کی جانب ، یعنی من وسلو کی کھا ڈاور چشموں کا پانی پو۔ بعض کے نزد یک رزق سے مرادصرف پانی ہے کیونکہ خود پانی پراہ الع

> ولا تعثوا في الارض مفسدين اورزمين مي فسادا تمات نه مجرد-

"لا تعشوا" کے معنی ہیں کہ حد سے تجاوز نہ کرو۔اور مفسدین "لا تعشوا "کی ضمیر فاعل سے حال واقع ہے لہٰذا تر جمہ ہوگا کہ تم اپنے فساد کرنے کی حالت میں حد سے تجاوز نہ کرو، شاید مقصود میہ ہے کہ نہ فساد کرو اور نہ حد سے تجاوز کرو۔اور"لا تعشوا" کو مفسدین کے ساتھ مقیّد کرنے کی وجہ سے سے کہ "عشیٰ اجس سے "لا تعشوا "مشتق ہے۔اگرچہ فساد کے معنیٰ میں



اس کا استعال غالب ہے لیکن بھی ایک چیز پر بھی اس کا استعال ہوتا ہے جوفساد بیں ہوتی۔ جیسے ظالم متعدی کے بدلہ میں اس پر اعتذاء کر تاباد جود یکہ فساد نہیں ہے لیکن اس پر عثا وکا لفظ بولا جا سکتا ہے۔ ای طرح اس صورت میں بھی اس کا استعال ہوتا ہے جس میں صلاح کا پہلو غالب ہو جیسے حضرت حضر علیہ السلام کالڑ کے کولل کرنا ، ادرکشتی میں شکاف ڈالنا ، پس مفسد ین کے ساتھ مقید کرنے کے معنیٰ یہ ہیں کہ کا طبیدن کو اس چیز سے منع کرنا مقصود ہے جس میں صرف فساد ہی کہ جی کہ کوئی دوسر اپر میں نہیں ہے۔

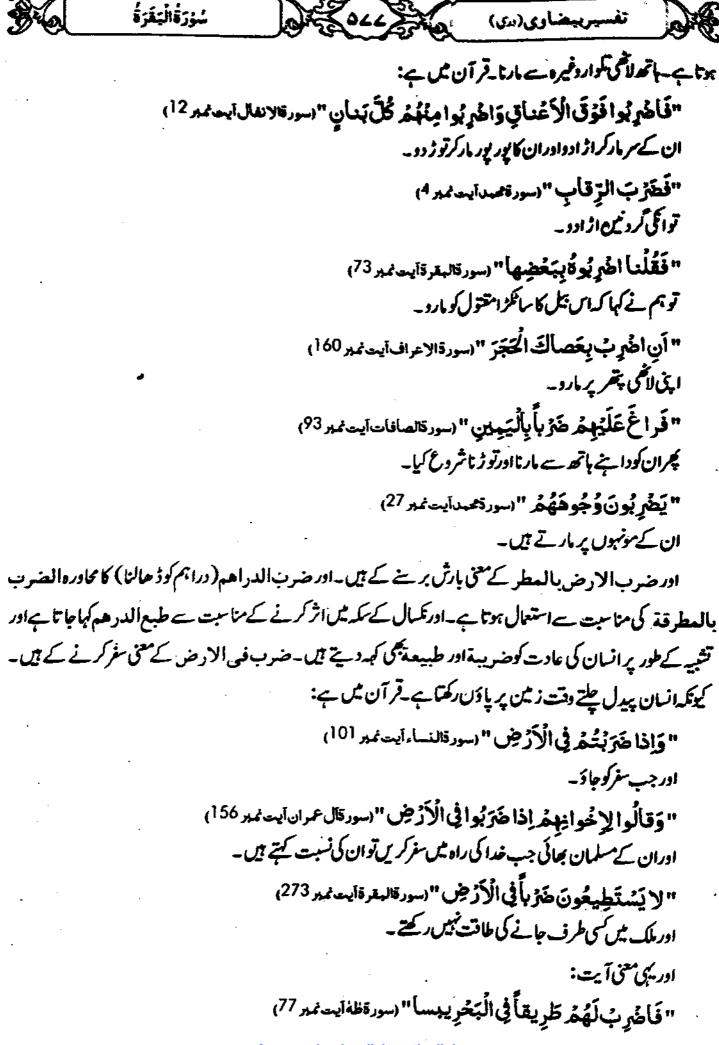
ومن أنكر أمثال هذة المعجزات

عصا کاسانپ بن کردوڑ نے لگنا، چھوٹے سے پتھر سے بارہ چشم نکانا، دغیرہ معجزات ہیں۔

استشقاء كالمغنى:

الاستسقاء (Ask for Water) کمعنی کی سے پانی طلب کرنے کے ہیں چنانچ قرآن میں ہے۔ "واذ استشفی موسی لقومہ فقلاً الطبر بت تعصالی الحجر " (سور قالد قرقایت مدر 60) اور جب مولی نے اہتی قوم کے لئے پانی مانگا توہم نے فرما یا اس پتھر پر اپنا عصامارو۔ لفظ صرب کی عمد شخصین:

(ض ر ب) الصرب (Struck.Beat) کے معنی ایک چیز کو دوسر کی چیز پر داقع کرنا یعنی مارنا کے ہیں اور مختلف اعتبارات سے سے لفظ بہت سے معانی میں استعمال



تفسير بيضاوى (درى) ماند م سُوْرَقُالْبَغَرَقُ اوران کے لئے در یا میں سوکھاراستہ لکال دے. یعنی انہیں سمندر میں خشک راہتے سے کے جاؤ۔ ضرب الغحل ماقة (نركامادہ سے جغتی كرتا) بيرماورہ صرب بالمطرقة (جنموڑ ، سے کوٹرا) كى مناسبت سے طرق الفحل الناقة كامحادرہ بولاجاتا ہے۔ ضرب الخيسة خيمہ لگانا كيونكہ خيمہ لگانے کے لئے ميخوں کوزمين ميں ہتموڑے سے محود کاجا تا ہے اور محیمہ کی مناسبت سے آیت: " حُر بَتْ عَلَيْهِمُ النِّلَّةُ " (سورةال عران آيت مبر 112) اور آخر کارذلت ان سے چمٹادی منی۔ میں ذلقہ کے متعلق ضرب کالفطا ستعال ہوا ہے جس کے معنی کہ ذلت نے انہیں اس طرح اپنی لپیٹ میں لے لیا جیسا کہ سمى مخص يرخيمه لكابوابوتا باوريبي معنى آيت: "وَحُرْبَتْ عَلَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ "(سورقال عران آين مر 112) اور تاداری ان سے لیٹ رہی ہے۔ کے بی اور آیت: " فَصَرَّبْنا عَلَى آذا يهم في المكَهف سِندين عَدَداً " (سورة الكهد آيت مبر 11) توہم نے اس غار میں ان کے کانوں پر کنتی کے لئے برس تھیکا۔ نيز آيت كريم : " فَضْرِبَ بَيْنَهُم بِسُورِ " (سودة الحديد آيت مرد 13) پھران کے پیچ میں ایک دیوار کھڑی کردی جائیگ ۔ می ضرب کالفظ ضرب ال خیسة کے محاورہ سے مستعار ہے۔ صرب العود والنای والبوق عود اور نے بجان یا ن<sup>ر</sup> تنگھ میں پھونگنا۔ ضرباللبن: اینیں چنا، ایک اینٹ کو دوسری پر لگانا ضرب المثل کامحاور دوضرب الدراهم ماخوذ ہے اور اس کے معنی ہیں جکسی بات کو اس طرح بیان کرتا کداس سے دوسری بات کی وضاحت ہو۔ قرآن میں ہے۔ "حَرَبَ اللهُ مَتَلًا " (سور قالزمر آيت مر 29) التدايك مثال بيان فرماتا ب: " وَاضْرِبُ لَهُمُ مَثَلًا " (سورة الكهف آيت مبر 32) اوران سے تصدیمان کرو۔ https://archive asanattari

*.* بُوْرَةُ الْبَغَرَةُ 029 25 10 تفسيربيضاوي(س) " حَبَرَ بَ لَكُم مَثَلًا مِن أَنْفُسِكُم " (سور قالروم آيس مرد 28) ووتمہارے لئےتمہارے بی حال کی ایک مثال بیان فرماتا ہے۔ " وَلَقُلُ صَرّ بُنا لِلنَّاسِ " (سورةالروم آيد مرد 58) اورہم نے ہرطرح مثال بیان کردی ہے۔ " وَلَتَا ضُرِبَ ابْنُ مَرْ يَمَر مَثَلًا" (سور قالز حرف آيد مر 57) اورجب مريم (عليه السلام) کے بيٹے (عيم) كاحال بيان كيا تميا-" ما ضَرَّبُو كُلَّكَ إِلَّا جَلَلًا " (سور قالز عرف آيم مع 58) انہوں نے عینی کی جومثال بیان کی بے تو صرف جھڑ نے کو۔ " وَاضْرِبْ لَهُمُ مَثَلَ الْحَياةِ التَّنُيا" (سور قالكهد آيد مدر45) اوران ہے دنیا کی زندگی کی مثال بھی بیان کر دو۔ "أَفَنَضُرِبُ عَنْكُمُ النِّكُرَ صَفْحًا "(سورةالزخرف آيت مرد) مجلا (اس لیے کہتم حد سے نگلے ہو بے لوگ ہو ) ہم تم کونصیحت کرنے سے بازر ہیں گے۔ مضاربة المضادية ايك قشم كى تجارتى شركت (جس ميں ايك شخص كاسر مايہ اور دوسرے كى محنت ہوتى ہے اور نفع ميں دونوں شریک ہوتے ہیں )المضربة ( دلائی رضائی ) جس پر بہت ی سلائی کی گئی ہو۔التضریب اکسانا کو یا اے زمین میں سفر کی ترغيب دى جاتى ہے۔ الاصطراب كثرت سے آناجانا حركت كرنا بيمنى ضرب الارض سے ماخوذ بي ۔ استضرب الناقة ساند مع ف ناقد يرجفتي كمان كى خوامش كى-لفظ عصا كالمعنى: (عصى)العصا (Mace) (لاتھی) یہ اصل میں ناقص دادی ہے کیونکہ اس کا تثنیہ عصوان جمع عصی آتی عصو تہ میں نے اسے لائھی سے مارا-عصيت بالسيف لواركولاتفي كى طرح دونون باتحد ، كمر كر مارا قر آن مي ب: " وَأَلَق عَصاك " (سور قالنهل آيت مر 10) https://archive anattari

تغسيربيضاوي(دري) JE 010) سُوْرَقُالْبَقَرَةُ اپنی لائمی ڈال دو۔ " فَالَقى عَصالاً " (سورةالاعراف آيد مرد 107) موئی نے اپنی لائقی ( زمین پر ) ڈال دی۔ " قَالَ هِي عَصائي " (سور تظلف آيت مرز 18) انہوں نے کہایہ میر کالاتھی ہے۔ " فَأَلْقَوا حِبالَهُمُ وَعِصِيَّهُمُ "(سورةالشعراء آيت مرد 44) توانېوں نے اپنی رسیاں اور لاٹھیاں ڈالیس۔ القى فلان عصاه كمى جَكَمه يرداؤ دالنا كيونكه جو خص سفر سے داپس آتا بود، بني لائمي ذال ديتا ہے۔ شاعر نے كہا ہے: والقتعصاها واستقربها النوي فراق نے اپنی لائقی ڈال دی اور جم کر بیٹھ گیا۔ عصبی عصبیانا کے معنی اطاعت سے نگل جانے کے ہیں دراصل اس کے معنی ہیں اس نے لاکھی (عصا) سے اپنا بچاؤ کیا۔ قرآن میں ہے: "وعَطى آدَمُ رَبَّهُ " (سور تظه آيت مر 121) اورآ دم سے اپنے رب کے ظلم میں لغزش واقع ہوئی توجو مطلب چاہاتھا اس کی راہ نہ پائی۔ " وَمَنْ يَعْصِ اللهُ وَرَسُولَهُ " (سورة النساء آيت منه 14) اور جواللداوراس کے رسول کی نافر مانی کرے گا۔ " ٱلْإِنَ وَقَلْ عَصَيْتَ قَبْلُ " (سور قاونس آيت مر ٩٦) کیااب اور پہلے سے نافر مان رہا۔ اوراس تخص کے متعلق جوجماعت سے علیحد کی اختیار کرے اسے کہا جاتا ہے فلان شق لعصا۔ حجر کی تعریف: رحجر) الحجر (Stone) سخت بتمركو كبت بي اس كاجم احجار وحجارة آتى باورا يت كريمه: "وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجارَةُ " (سورةالبقرة آيت نمبر <sup>24</sup>) جس کاایند هن آ دمی اور پتھر ہوں گے۔

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تغسير بيضاوى ( ٨٠٠ ) تعريف فجر: (فجر) الفجر (Dawn, Morning) ے معنی کسی چیز کو سیچ طور پر بھاڑنے اورش کردینے کے ہیں جیسے محاورہ ہے فجو الانسان السکری اس نے بند میں وسيع شكاف ڈال ديافجر تدفانفجر تدفنفجر شدت كساتھ يانى كو بجازكر بہايا قرآن ميں ب: " وَجَبَرً نَا الْإِرْضَ عُيُونًا " (سور قالعبر آيت مرد 12) اورزيين ميں چشم جاري كرديئے۔ " وَفَجَرٌ نَا خِلالَهُما نَبَر أَ " (سور قالكهد آيت مدر 33) اوردونوں میں ہم نے ایک نہر بھی جاری کررکھی تقی اوراس کے بچ میں نہری بہا نکالو۔ " تَغْجُرَ لَنَا مِنَ الْأَرْضِ يَنْبُوُعًا " (سورةالاسراء آيت مرا90) . جب تک کہ ہمارے لئے زمین میں ہے چشم جاری ( نہ ) کردو۔ ادرایک قرآت میں تفجر (بصیغة تفعیل) ہے۔ فجركى وجدتهميه: "فَانْفَجَرَتْ منه اثْنَتا عَشَرَ قَاعَيْنًا " (سورةالبقرة آيت مره) ۔ تو پھراس میں سے بارہ چشمے پھوٹ نگلے۔ اوراس في كونجر كماجا تاب-کیونکہ میچ کی روشی بھی رات کی تاریکی کو بھاڑ کر نمودار ہوتی ہے۔ قر آن میں ہے, " وَالْفَجْرِ وَلَيالٍ عَشْرٍ " (سورةالفجر آيت مبر 2-1) فجر کی قشم اور دس را توں کی۔ "إِنَّ قُرْآنَ الْفَجْرِ كَانَ مَشْهُوُدًا " (سور قالاً سراء آيت ممبر 78) کیونکہ صبح سے وقت قرآن پڑ ھناموجب حضور (ملائکہ ) ہے۔ فجر کی اقسام: لبعض نے کہاہے کہ فجر دوشتم پر ہے ایک فجر کا ذب جو بھیڑ ہیے کی دم کی طرح سیدھی روشن می مودار ہوتی ہے دوم فجر صادق جس کے ساتھ نمازروز ہوغیرہ احکام تعلق رکھتے ہیں۔ چنانچ قرآن میں ہے، " حَتَّى يَتَبَدَّيْنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُوَدِ مِنَ الْفَجْرِ ثُمَّ أَتْمَوا الصِّيامَ إِلَى

NE OAT ZALA تفسيرييضاوى(٥٠٠) شۇرۋالتىقرۇ اللَّيْل " (سور قالبقرة آيت ممر 187) یہاں تک کمن کی سفیدد حاری رات کی سیاہ د حاری سے الگ نظر آنے کے پھردوزہ (رکھکر) رات تک پور اکرد۔ محقيق بالتغصيل للغط العين: (عىن)العين(Person) اور عین کے معنی مخص اور کسی چیز کا محافظ کے بھی آتے ہیں اور فلان بعین کے معنی ہیں۔فلال میری حفاظت اور تکم بانی یں ہے جیسا کہ هو بعد ای منی و مسمع کاماور ہے۔ قرآن پاک میں ہے: " فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنا " (سور قالطور آيد ممر 48) تم تو ہاری آنکھوں کے سامنے ہو۔ وہ ہماری آنکھوں کے سامنے چکتی تھی۔ "وَلِتُصْنَعَ عَلى عَيْنِي "(سودةطه آيت مرد3) ادراس کے کہتو میری نگاہ کے سامنے تیار ہو۔ اورای سے عین اللہ علیک ہے جس کے معنى بيں اللد تعالى تمہارى حفاظت اور كمبداشت فرمائے يا اللہ تعالى تم يرايخ تكہبان فرشتے مقرركر بے جوتمهارى حفاظت كريں اوراعين وعيون دونوں عين كى جمع ہيں قرآن پاك ميں ہے: "وَلا ٱقُولُ لِلَّذِينَ تَزُدَرِي آغَيْنُكُمُ "(سور تعود آيت مبر 31) اور میں انہیں نہیں کہتا جن کوتمہاری نگا ہی حقیر مجھتی ہی۔ "رَبَّعا هَبُ لَعا مِنْ أَزُواجِدا وَخُرِّيَّاتِدا قُرَّةَ أَعُينِ" (سورةالدردان آيد مر 74) اے ہمارے پروردگارہم کو ہماری بو یوں کی طرف سے آنکو کی شمنڈک عطافر ما۔ ادراستعارہ کے طور پرعین کالغظ کٹی معنوں میں استعال ہوتا ہے جو مختلف اعتبارات سے آنکھ میں پائے جاتے ہیں۔ يبلا تعنى: منکیزہ سے سوراخ کوئین کہا جاتا ہے کیونکہ وہ ایت اوراس سے پانی بہنے کے اعتبار سے آنکھ کے مشابہ ہوتا ہے۔ پھراس ےاشتقاق کے ساتھ کہاجا تاہے۔ دوسرامعنى: سقامیں ومعین یانی کی مشک جس سے یانی میکتا ہوئیں قربتک اپنی نئی مشک میں یانی ڈالوا تا کہ تر ہوکراس میں سلائی سے سوراخ بصرجا تحيل، جاسوس کوعين کهاجاتا ہے کيونکہ دہ دھمن پر آنگھ لگائے رہتا ہےجس طرح کے عودت کوفرج اورسواری کو ظہو

شورة التقرة تغسير بيعناوى (س) کہا جاتا ہے کیونکہ ان دونوں سے مقصود یہی دو چیزیں ہوتی ہیں چنا فیچہ محاورہ ہے، فلان يملك كلافرجا وكلاظهرا فلاس کے پاس اس قدرلونڈ پاب اور اتن سوار باب تب -تيسرامعن: عین بمعنی سونام بحی آتا ہے کیونکہ جوجوا ہر میں افضل سمجما جاتا ہے جیسا کہ اعضاء میں آنکھ سب سے افضل ہوتی ہے اور ماں باب دونوں کی طرف سے حقیق محائیوں کوا عبیان الاخوة کہا جاتا ہے۔ چوتھامعنی: لبحض نے کہا ہے کہ عین کا لفظ جب ذات شے کے معنی میں استعمال ہو جیسے کل مالہ عیہ تو یہ معنی مجازیں ہوگا جیسا کہ غلام کور قبیة ( گردن ) کمیدد یا جاتا ہے اور عورت کو فوج (شرمگاہ) کمیدد سیتے ہیں کیونکہ عورت سے مقصود ہی بہی جگہ ہوتی ہے۔ يا تحوال معنى : پانی کے چشمہ کو بھی عین کہاجاتا ہے۔ کیونکہ اس سے پانی ابلتا ہے جس طرح کہ آنکھ سے آنسو جاری ہوتے ہیں اور عین الماء سے ماء عین کامحاورہ لیا کیا ہے جس کے عنی جاری پانی کے ہیں جوصاف طور پر چکتا ہوا دکھائی د ہے۔ اوريين ترمعني جاري چشمه کے ہيں۔ چنانچەفرمايا: "عَيْداً فِيها تُسَبّى سَلْسَدٍيلًا" (سورقالانسان آيس مراه) بدبهت میں ایک چشمہ ہے جس کانام سبیل ہے۔ " وَفَيَّ ذَا الْأَرْضَ عُيُونًا " (سور قالقبر آيت مبر<sup>12</sup>) اورزين ميں چشے جارى كرديئے -" فِيهِما عَيْدان تَجْرِيان " (سور قالر حن آيت مرو 50) ان میں دوجشے بہار ہے ہیں۔ "عيدان نَصًّا حَتَّان " (سود الرحن آيد مر 66) دوجشمابل ب " وَأَسَلُنا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ " (سور تسها آسه مرد 12) اوران کے لئے ہم نے تانے کا چشمہ بہاد یا تھا۔ " في جَدّاتٍ وَعُيون " (سور للمجر آيد مرد 45)

تغسيربيضاوى(س) سُوْرَقُالْبَقَرَةُ یاغ اورچشموں میں۔ " مِنْ جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ" (سورةالشعراء آيت مير 57) ماغ ادر چشمے اور ک**میت**باں ۔ عنت الوجل کے معنی ہیں میں نے اس کی آنکھ پر مارا جیسے راستہ کے معنی ہوتے ہیں میں نے اس کے سر پر مارا فاد نہ میں نے اس کے دل پر مارا نیز عند ہ کے معنی ہیں میں نے اسے نظر بدلگادی جیسے سفتہ کے معنی ہیں میں نے اسے تکوارے مارا یہ اس لیے کہ اہل عرب مجمی تو اس عضو سے فعل مشتق کرتے ہیں جس پر مارا جا تا ہے اور بھی اس چیز سے جو مارنے کا آلہ ہوتی ہے جیے، سفتہ ور محت چنانچہ یدیتہ کالفظ ان ہر دومتن میں استعال ہوتا ہے، یعنی میں نے اسے ہاتھ سے مارایا اس کے ہاتھ پر مارااور عنت البئر کے معنی ہیں کنواں کھودتے کھودتے اس کے چشمہ تک پینچ عمیا قر آن پاک میں ہے. "إلى رَبُوَةٍ ذاتٍ قَرارٍ وَمَعِنْنِ" (سود تالمؤمنون آيت مر 50) ایک او چی جگہ پر جور بنے کے لاکن تھی اور ہوایانی جاری تھا۔ " فَمَنْ يَأْتِيكُم عماءٍ مَعِنْنِ " (سورةالملك آيت مبر 30) تو (سوائے خدائے ) کون ہے جوتمہارے لئے شیریں پانی کا چشمہ بہالائے۔ بعض نے کہا ہے کہ عین میں لفظ میم حروف اصلیہ سے ہے اور یہ معنت سے مشتق ہے جسکے عنی ہیں کسی چیز کا سہولت سے چلنایا بہنااور پر بھی بولا جاتا ہے اور وحثی کائے کوآنکھ کنوب صورتی کی وجہ سے اعین دعینا ، کہاجاتا ہے اس کی جمع میں سے چرگادان وحش کے ساتھ تشبیدد بے کرخوبصورت عورتوں کو بھی عین کہاجا تا ہے۔ قرآن یا ک میں ہے: "قاصرات الطرف عدى" (سورةالصافات آيت ممبر 48) جونگاہیں نیچی رکھتی ہوں (ادر) آنکھیں بڑی بڑی۔ " وَحُورٌ عِلَين " (سورةالواقعة آيت مر 22) اور بر می بر می آنگھوں دالی حوریں۔ شراب كي تعريف: (شرب)الشراب (To Drink) کے معنی یانی یا کسی اور مائع چیز کونوش کرنے کے ہیں۔ قر آن نے ہی جنت کے متعلق فر مایا: "وَسَقاهُم رَبُّهُم شَر اباً طَهُوراً " (سور قالانسان آيت نمبر 21) اوران كايرورد كارانبيس نهايت ياكيزه شراب يلانيكا-اورابل دوزخ کے متعلق فرمایا:

•

•

-----

تفسير بيضاوى (٥٠٦) والمتحد ٥٨٢ والم 86 ادرا يت كريمه: " وَأُشْرِبُوا فِي قُلُوطِهُ الْعِبْلَ " (سورةالبغرة آيت ممهر 93) ادران ( کے كفر کے سبب ) بچھڑا ( محويا ) ان كےدلوں ميں ربح حما تھا۔ میں بعض نے کہا ہے کہ یہ اشربت البعیر کے محاورہ سے ماخوذ ہے جس کے معنی اونٹ کے گلے میں ری باند ہے کے ہیں شاعرنے کہاہے: واشرب تها الاقران حتى وقص تها بقرح وقد القين كل جنين میں نے آہیں باہم باند ھلیاحتیٰ کے قمرح (منڈی) میں لا ڈالااس حال میں کہ انہوں نے حمل کراد پتے تھے۔ تو آیت کے معنی سیر ہیں کہ کو یا بچھڑاان کے دلوں پر باندھدیا گیا ہے۔اور بعض نے سیمعنی بیان کتے ہیں کہ چھڑے کی محبت ان کے دلوں میں پلا دی گئی ہے کیونکہ عربی محادرہ میں جب کسی کی محبت یا بغض دل کے اندرسرایت کر جائے تو اس کے لے لفظ شراب کوبطوراستعارہ بیان کرتے ہیں کیونکہ مدیدن میں نہایت تیزی سے سرایت کرتی ہے۔ شاعرنے کہاہے: تغلغل حيث لم يبلغ شر ابه ولاحزن ولم يبلغ سروراس کی محبت وہاں تک بینچ من جہاں کہ ند شراب اور نہ ہی حزن دسرور پہنچ سکتا ہے۔ اگر یہ اعتراض کیا جائے کہ بچھڑ ہے کی محبت ان کے دلوں میں اس قدرزیادہ نہیں تھی تو ہم کہیں گے کیوں نہیں ؟ عجل کالفظ بول کران کی فرط محبت پر تنبیہ ک ہے کہ پھڑ سے کی صورت ان کے دلول میں اس طرح نقش ہو کی تقی کہ کونہیں ہو کتی تھی مثل مشہور ہے۔ اندر بتندی ما الم اندر ب ليتن توني مجمد يرجعونا الزام لكايا-فساد کي تعريف: (فسد)الفساد (ن) (Quarrel) بدفسدالشئى فهوفاسدكامعدر بادراس كمعنى كريج كحداعتدال ستجادزكر جانا كيس عاماس بدده تجاوزكم مويازياد وقرآن بسب: "لَفَسَلَتِ السَّباواتُ وَالْأَرْضُ " (سورةالمؤمنون آيت نمبر 71) توآسان وزين سب درجم برجم جوجا عي-نوث: اذا،قد، ناس، اكل ادررزق [سورة البقرة (2) : آية 61] وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسى لَنْ نَصْبِرَ عَلْ طَعَامٍ واحِدٍ فَادْعُ لَنا رَبَّكَ يُغُرِجُ لَنا مِتَا تُنْبِتُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِها وَقِثَّاءُها وَفُومِها وَعَنَسِها وَبَصَلِها قالَ أَتَسْتَبْلِلُونَ الَّذِي هُوَ أَكْن بِالَّذِي هُوَ

تفسير بيضاوى (٥٠) والمركم وال

حَدَرُ اعْبِطُوا مِصْراً فَإِنَّ لَكُمُ مَّا سَأَلْتُمُ وَطُرِبَتُ عَلَيْهِمُ اللِّلَّهُ وَالْبَسْكَنَةُ وَبِأَوْ يِعَطَبٍ مِنَ اللهِ ذَلِكَ بِأَتَّهُمُ كَانُوا يَكْفُرُونَ بِآياتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِيّدِينَ بِعَيْرِ الْحَتِّي فَلِكَ يَما عَصْوًا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ

شورة البقري

"اورجب تم نے کہااے موئ ہم تو ایک کھانے پر ہر کر صبر ندہوگا تو آب اسپنے رب سے دعا و تکنی کر ہمن کی اگائی ہوئی چیزیں ہمارے لیے لکانے بچھ ساک اور ککڑی اور گیہوں اور مسور اور پیاز فر مایا کیا ادنی چیز کو بہتر کے بد لے مانگلتے ہوا تچھا معرف یا کسی شہر میں اتر ووہاں شہیں ملے گا جوتم نے مالگا اور ان پر مقرر کردی کی خواری اور ناواری ، اور خدا کے خضب میں لوٹے ، یہ بدلہ تھا اس کا کہ وہ اللہ کی آیتوں کا انکار کرتے اور انہیا و کو ناخی خواری کرتے ، یہ بدلہ تھا ان کی نافر مانیوں اور حد سے بڑ سے کا،

وَإِذْ قُلُتُمُ يا مُوسى لَنُ نَصْبِرَ عَلى طَعامٍ واحِدٍ يريدون به ما رزقوا في التيه من المن والسلوي.

وبوحدته أنه لا يختلف ولا يتبدل، كقولهم طعام مائدة الامير واحديريدون أنه لا تتغير ألوانه وبذلك أجمعوا أوضرب واحد، لأنهما طعام أهل التلذوهم كأنوا فلاحة فنزعوا إلى عكرهم واشتهوا ما ألفوة. فَادْعُ لَنارَبَّكَ

سله لنا بدعائك إياة يُغَرِّجُ لَنا يظهر ويوجد، وجزمه بأنه جواب فادع فإن دعوته سبب الإجابة.

عِتَا تُنَبِتُ الْرَضُ من الإسناد المجازى، وإقامة القابل مقام الفاعل، ومن للتبعيض. مِنْ بَقُلِها وَقِقًا عِها وَفُومِها وَعَدَسِها وَبَصَلِها تفسير وبيان وقع موقع الحال، وقيل بدل بإعادة الجار. والبقل ما أنبتته الارض من الخضر والمراد به أطايبه التى تؤكل والفوم الحنطة ويقال للخبز ومنه فوموالنا، وقيل الثوم وقر مَ تُقَاعها «بالضم، وهو لغة فيه. قال أى الله، أو موسى عليه السلام. أتَستَبُدِلُونَ الَّذِي هُوَ أَدْنى أقرب منزلة وأدون قدراً. وأصل الدنو القرب فى المكان فاستعير للغسة كما استعير البعن للشرف والرفعة، فقيل بعين المحل بعين الهمة، وقر مُ أُدناً «من الدناءة. بِالَّذِي هُوَ خَذَرٌ يرين به إلى والسلوى فإنه خير فى المكان فاستعير للغسة كما استعير البعن للشرف المن والسلوى فإنه خير فى المكان فاستعير العامة من الدناءة. بِالَّذِي هُوَ عَذَرًا به من المرف المن والسلوى فإنه خير فى المائة والنفع وعن م الحاجة إلى السعى. الهُبِطُوا مِصْراً الحدور اليه من التيه، يقال هبط الوادى إذا نزل به، وهبط منه إذا خرج منه، وقر م بالضم

تفسير بيضاوى (،رى)

والمصر البلد العظيم وأصله الحدد بين الشيئين، وقيل أراد به العلم، وإنما صرفه لسكون وسطه أو على تأويل البلد، ويؤيدة أنه غير منون في مصحف ابن مسعود. وقيل أصله مصر ائيم فعرب.

سُوْرَةُ الْبَقَرَ 8

فَإِنَّ لَكُمَ مَّا سَأَلْتُمُ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ اللَّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ أُحيطت بهم إحاطة القبة بمن ضربت عليه، أو ألصقت بهم، من ضرب الطين على الحائط، مجازاة لهم على كفران النعمة. واليهود في غالب الامر أذلاء مساكين، إما على الحقيقة أو على التكلف مخافة أن تضاعف جزيتهم. وَبِأَوُ بِغَضَبٍ مِنَ اللهِ رجعوا به، أو صاروا أحقاء بغضبه، من باء فلان بفلان إذا كان حقيقاً بأن يقتل به، وأصل البوء المساواة. ذلك إشارة إلى ما سبق من ضرب الذلة والمسكنة والبوء بالغضب.

بسبب كفرهم بالمعجزات، التى من جملتها ما عد عليهم من فلق البحر، وإظلال الغمام، وإنزال المن والسلوى، وانفجار العيون من الحجر. أو بالكتب المنزلة: كالإنجيل، والفرقان، وآية الرجم والتى فيها نعت محمد صلى الله عليه وسلّم من التوراة. وقتلهم الانبياء فإنهم قتلوا شعياء وزكريا ويحيى وغيرهم بغير الحق عندهم، إذ لم يروا منهم ما يعتقدون به جواز قتلهم، وإنما حملهم على ذلك اتباع الهوى وحب الدنيا كما أشار إليه بقوله: ذلك يما عصوًا وكانُوا يَعُتَدُون أى: جرهم العصيان والتمادى والاعتداء فيه إلى الكفر بالآيات، وقتل النبيين. فإن صغار الذنوب سبب يؤدى إلى ارتكاب كبارها، كما أن صغار الطاعات أسباب مؤدية إلى تحرى كبارها. وقيل كرر الإشارة للدلالة على أن ما لحقهم كما هو بسبب الكفر، والقتل فهو بسبب ارتكابهم المعاصى واعتدائهم حدود الله تعالى. وقيل الإشارة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بالمغربة يول مؤتل من ما يعترى أو رابقتل في والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة المهير قول وقيل الإشارة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بول رؤم المهم على وقيل الإشارة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بي ما ورابة يعلى من من الفرارة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بول رؤمة يصف منازة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بي أن منه منهم منا من يشارة إلى الكفر والقتل، والباء معنى مع وإنما جوزت الإشارة بي أن منه منهم من من من الم من من الهم ما يتقدي أو

فِيها خُطُوطٌ مِنْ سَوادٍوَبَلَق... كَأَنهُ فَى الْجِلِد تَوْلِيعُ البَهِقَ والذى حسن ذلك أن تثنية المضمرات والمبهمات وجمعها وتأنيغها ليست على إلحقيقة،ولذلك جاءالذى بمعنى الجمع.

تفسير بيضاوى (٥٠٦) ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ ٢٠٠٠ سورةالمقرة J& وَإِذْ قُلْتُهُمْ يَامُوسَ لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامٍ واحِي ،،اورجب تم نے کہااے موک ہم سے تو ایک کھانے پر ہر کر صبر نہ ہوگا۔ طعام واحد ہے وہ چیزیں مراد ہیں جوان کو میدان تنیہ میں عطا کی می تعیس ۔ یعنی من وسلو کی ۔ ادر اس کے داحد ہونے سے ب مرادب كدوه متنوع اورمتبد لنبيس موتا - جي كماجاتا ب "طعام الامير واحد" مقصوداس ي مدموتات كراس كمات میں ایک ہی رنگ ہوتا ہے بختلف رنگ نہیں رہتے ،اورایک رنگ ہونے کی وجہ ہے وہ اکتما کئے بتھے۔ یا طعام داحدے مرادسم واحد ہے۔ یعنی امیرانہ شم کا کھانا۔ کیونکہ دونوں کھانے اہل تنغم کے تصحبس کی معیشت ترفع ہوتا ہے وہ اس شم کا کھات ییں۔اور بیلوگ کا شتکار بتھے،لہٰذاا پنی اصلیت کی جانب ان کی طبیعت کا ابھار ہوا اور جن چیز دل کی ایّا م زراعت میں عادت تقى \_ان كى خوا بش پيدا بوئى \_ "فاد علنارتک" لین اپن رب سے دعا کر کے ہمارے لئے میں چیزیں مانکٹے۔" یخرج لنا" ہمارے لئے وہ ظام قرما دے،ان چیزوں کوموجود کرے۔اور "یخرج" مجز وم اس لئے ہے کہ "فاد ع الاجواب ہےاور چونک،امرسب موتا ہے جواب امر کے لئے،اس لئے بیتر کیپ استعال ہوئی تا کہ داضح ہو کہ حضرت کی دعااس قبولیت کا سبب بنی۔ "مما تنبت الارض" ارض كى جانب انبات كى نسبت مجاز أب أورعلّت فاعله كى جكّه پرعلت قابله يعنى ارش كور كه ديا تميا ہے۔اور "مما "کامن تبعیض کے لئے ہے، کیونکہ وہ تمام نبا تات ارض کے طالب نہیں تھے،صرف بعض کے تھے۔ مِنْ بَقْلِها وَقِثَّائِها وَفُومِها وَعَدَسِها وَبَصَلِها ب کچھساگ اور ککڑی اور گیہوں اور مسوراور پیاز۔ آیہ "مما" تنبت الاد ص کی تغییر اور اس کا بیان ہے اور تر کیپ نحوی کے لحاظ سے مال کے درج میں ہے ، اور بعض نے کہا کہ باعاد وحرف جاربدل ہے۔اور بقل زمین سے اگنے والی سبزی ہے ہیکن اس سے مرادلد پز سبزیاں ہیں۔جوکھائی جاتی ہیں۔اور نوم گیہوں ہے اور رونی کے لئے بھی بولاجاتا ہے۔اور بعض کے نزد یک فوم بسن ہے اور "قشّاء" میں ایک لغت قضّاء قالٱتَسْتَبُيلُونَ ٱلَّذِي هُوَ آدُنى کیاادنی چیز کو بہتر کے بدلے مانگتے ہو۔ "قال" کا فاعل اللہ کریم کی ذات ہے یا مولی علیہ السلام ہیں۔"ادنیٰ "لینی نیچ درجہ اور کم مرتبہ کی چیز اور "دنو " کے اصل معنی قربِ مکانی کے ہیں، پھرمجاز اخسر دحقارت کے لئے استعال ہونے لگا جیسے کہ "بعد" شرافت ادر بندی رتبہ کے لئے استعال ہوتا ہے چنانچہ کہتے ہیں،



سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ



تفسير بيضاوي (رر)

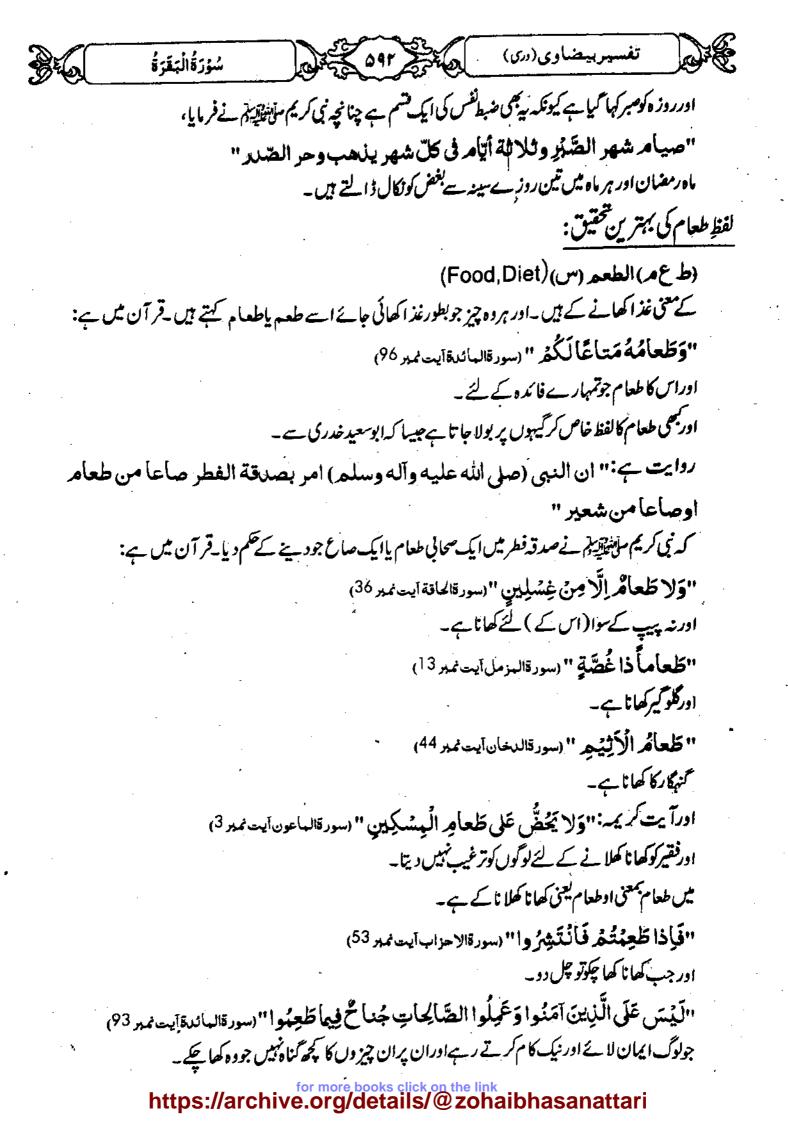
بعيدالمحل بعيدالهمه

بلندمر تبہ بلندہمت ۔اورایک قرات ادناءمہوز اللام کی ہے یہ "دناءۃ" ۔۔ مشتق ہے۔ "بالذی هو خیر "الذي هو خبیر سے مراد من وسلو کی ہے، کیونکہ لذت اور لقع میں بھی وہ بہتر ہے اور اس کے لئے کوشش دمحنت کی بھی ضرورت نہیں۔ "اهبطوا مصراً" یعنی میدان تیہ ۔۔۔ نگل کرشہر میں اتر و۔جیہا کہ کہا جاتا ہے " هبطوا وادی "جبکہ دادی میں اتر ے اوراس میں تفہرے اور "مبط من الواد" اس دفت کہتے ہیں جب دادی نے نکل جائے۔ادرا یک قرات اُھبطو ہے ہمزہ ادر یا و کے ملح کے ساتھ ۔ اور معر بڑے شہر کو کہتے ہیں اور اصل معنیٰ دوچیز وں کے درمیان حدِّ فاصل کے ہیں ۔ بعض حضرات کہتے **بیں کہ معرعلم ہے اور اس سے متعتین شہر مراد ہے۔اب رہی بینات کہ بیمنصرف کیوں ہے تو اس کی وجہ اس کا ساکن الا دسط ہونا** ہے، یا بیر کہ مصرال باء کی تاویل میں ہے کہذا مذکور ہونے کی بناء پر صرف ایک سب کا عامل ہے۔اورعلمی معنیٰ کے مراد لئے جانے کی تائیدائ سے ہوتی کہ صحف ابن مسعود میں "مصر ا "بغیر تنوین کے آیا ہے اور بعض کہتے ہیں کہ مصر در اصل مصرائیم بروزن اسرائيل تعا، پھراس كومعرب بناديا گيا۔" وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ النِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ اوران پرمقرر کردی می خواری اور نا داری . لیعنی ذلت اور محتاجی نے ان کے او پر اس طرح تھیرا ڈالا کہ جیسے خیمہ اور قبّہ کا تھیرہ ان لوگوں پر ہوتا ہے جو اس کے پنچے ہوتے ہیں اور ذلت اور محتاجی ان کے او پر اس طرح لیپ دی گئی جیسے متی دیوار پر لیپ دی جاتے ہے، یہ کفر ان نعمت کی سز اتھی جوان کودی مجمی ۔اورعمو ماوہ سل ذلیل اور مسکون ہے یا توحقیقتا یا جنکلف کہ میں ان پرجز بیڈیا دہ نہ کردیا جائے۔ وباؤ بغضب من الله ادرخدا کے غضب میں لوٹے۔ سیہ با مشتق ہے، فلان بغلان سے - سیاس دفت ہو لتے ہیں جب فلال اس لائق ہو کہااس کوفلان کے عوض قتل کردیا جائے ادر "بتوء" کے اصل معنیٰ میں مسادی ادرہم پلہ ہوتا۔ ذلك إشارة إلىما سبق من ضرب الذلة "ذالک" سے سابقہ اشیاء کی جانب اشارہ ہے یعنی ذلت اور محتاجی کولازم کر دینا اور بنواسرائیل کاغضب اکمیٰ کولے کر له ثر باتهم كانوا يكفرون یعنی بیہ بسبب اس کے کہ انہوں نے ان معجزات کا انکار کیا جن میں سے بعض معجزات وہ ہیں جن کو اللہ کریم نے شار کروایا

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ہے یعنی در با کو پھاڑ کرراستہ دینااور بادلوں کا سار پر کنااور من وسلو کی کا تار تا اور پتھر سے چشموں کا جاری ہونا ، یا اس سے کتب

| 1 Street                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | \$ \$ 130. 4                                                                                                                                                                                                           | 1000000                                                                                  |                                                           |                                |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Charles of Charles                                                                                                                                                                                                     | and son for                                                                              | تفسيربيضاوى(‹‹ى)                                          |                                |
| ت المنظرة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | فر فت محمد مناتي في الاصا                                                                                                                                                                                              | جم ادر ده آبایت تورایت جی چن شرا                                                         | برجيس فجيل يقرآن آمت را                                   | Kilk In                        |
| - 11 Car 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | a a all a ball a second a second                                                                                                                                                                                       | ں نے حضرت شعیب ، حضرت زکریا اور <sup>ح</sup>                                             | را دکر امرکفتل کرنا کیونگ انہوں                           |                                |
| and the first of t | والوال ف الن العملية المع م                                                                                                                                                                                            | ی نظر میں جنی ناحن تھا، کیونکہ ک کئے ک                                                   | مركقل كباءاور يقل خود قاتلول                              | تبجي إنبيا وكرا                |
| MAN.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | يعرف اوجرف فحاجه يخل                                                                                                                                                                                                   | رناجا تر بحصت تحل پرة ماده كرف والى چ                                                    | ایتی جس کی بناء مراہیں گل <sup>ا</sup>                    | مارة شبيل ديم<br>مارة شبيل ديم |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مېر<br>د                                                                                                                                                                                                               | اس قول اس كى جانب اشار فرما يا -                                                         | چ کے کالی بی جودا ہے۔<br>جیسا کہ اللہ کریم نے خودا سیٹے   | بې يې يې د<br>دت د نيانقې .    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                          | بما عصوا كأنوا يعتدون                                     |                                |
| えんぞう                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | فيلايا كماجول فالتدعية                                                                                                                                                                                                 | بت میں حد ہے تعاوز ان کو یہاں تک تعنیٰ<br>بت میں حد ہے تعاوز ان کو یہاں تک               | یک عصوا کانوا یعنانون<br>ریکی معصبہ تہ شدار کی اور معصہ   | ليتحق                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بول گارتا با تم بندی                                                                                                                                                                                                   | ب یک حدف جودوں میں ہے۔<br>) کا ارتکاب ایسا سبب ہے جو بڑے گنا                             | یں طبیعت شکارں اور سنج<br>انقل ارکردنا حصد کہ مزاہدا      |                                |
| JUS 62. th                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ر.<br>ری بے کہ "ذالک" ک                                                                                                                                                                                                | ں ۱۹ رطاب ہیں جب ب ب بدید ہے۔<br>) کی جستجو تک پہنچاتی جیں۔اور بعض نے                    | کوں کیا، یوملہ چونے کا، در                                | حير أوراسياء<br>حمر أبيا تغير  |
| ماتاب فردان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | یں<br>فراد قبل سریب ہے ث                                                                                                                                                                                               | ن مجوعت پہچان بی دار موجوعی کے استار کر کا<br>بی اسرائیل کوجو کچھ چیش آیا ،ودہ هیسا کہ ک | د دا سبب <i>بن بو بر</i> ق کا سور<br>را ب : ب ایر بر بر ب | چنوں با یں<br>حقاق             |
| ي مح شد ق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | رونون می بود.<br>رونون میدو که "خان                                                                                                                                                                                    | ن اسرا میں تو بو چھچیں ایا بو دوستیں تھ                                                  | الت کرتے کے سے ہے کہ                                      | سقیقت پردا<br>سرماند ت         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بادر <b>ن ب</b> ورویک باد.<br>رگ از ادادامذر گ                                                                                                                                                                         | مدود ہے تجاوز کرنے کی دجہ یے بھی ہے۔<br>سمونہ السلا                                      | ی کے ارتکاب ادرالتہ کریم کی <sup>ج</sup>                  | کے عصبیخور<br>قتر س            |
| • <del>.</del>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ن ی جاب ککی از منطقہ میں اور منطقہ اور منطقہ میں اور منطقہ میں قبلہ اور منطقہ میں قبلہ منطقہ میں منطقہ میں منطق<br>مار مار مار مار منطقہ میں منطقہ میں منطقہ میں مار منطقہ میں مار | ) باء بمعنی "مع" ہےاور دویا دوزائد چیز و<br>اباء بمعنی "مع" ہےاور دویا دوزائد چیز و      | ب ٻاور "بما عصوّا" کي                                     | اورس کی جا:                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | چېها فره ول <sup>ي</sup>                                                                                                                                                                                               | لمر"ماذكر" یا"ما تقدّم" میںموجود                                                         | ، که مشارالیها خصار کے چیں گھ                             | لتح جائز ہے                    |
| Ē                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اتوليغ البهق                                                                                                                                                                                                           | <u>مِنْ</u> سَوادٍوَبَلَق كَأَنهُ فَى الْجِلِدِ                                          | فيهاخطوط                                                  |                                |
| ىلىلەتى<br>1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ل جورے رہل ہی خون                                                                                                                                                                                                      | عارياں بيں -ايسالگتا ہے کہ بيددونوں ر                                                    | ب یجسم پرسفیداورساه ده                                    | <b>گھوڑ</b>                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                        | <b>A</b> .                                                                               | ررجين-                                                    | پيداک                          |
| ے کا جواز ہے۔<br>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ا وجوداسم اشاره کومفرد                                                                                                                                                                                                 | نی ہے۔ادرمشارالیہ کے ثنیٰ ہونے کے با                                                     | "ڪاٽه" کي ضمير کا مرجع بظاہر ق                            | يہاں                           |
| ب يعنى در هيقت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | ث لا ناحقیقت پر مخ سبیں۔                                                                                                                                                                                               | واسائح موصوله كامثني اورجمع لانا اورمؤنه                                                 | رمبهمات يعنى اسمائح اشاره                                 | مضمرات او                      |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | استعال ہوتا ہے۔                                                                                                                                                                                                        | یہی وجہ ہے کہ "الّذیٰ جمع کے معنی میں                                                    | تے ہیں اور نہ جع اور نہ مؤنث،                             | دەنىڭى بو_                     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                          |                                                           | تعريف                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                        | ,<br>, (P                                                                                | مع<br>بر)الصبر (atience                                   |                                |
| ، <i>می سے کی</i> ایک                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ،<br>پختل دشریعت دونوں یا الن                                                                                                                                                                                          | روک رکھنا۔لہٰذاالصبر کے معنی ہوئے                                                        | ىنى ہىں كى كۆنگى كى جالت مېر                              | الم                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                          | ل یک ک میں کا میں کا  |                                |
| -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                                                                                                                                                                                        |                                                                                          | ل م م ب پ ب پ روزن<br>ل م ابر ین و ال م ابر اب            |                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 6                                                                                                                                                                                                                      | را بور تىس                                                                               | لصابرين والصبراب                                          | "وا<br>م                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | •                                                                                                                                                                                                                      |                                                                                          | رفے والے مرواور صبر کرنے و                                | عبر ا                          |



تغسير بيضاوى (٥٠) ما مركز ٥٩٣ *شۇ*رۇالتىقرۇ بعض في كما ب كرم طعمت بمعنى شريت أجاتا ب- يعي فرمايا: "فَمَنْ شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّى وَمَنْ لَمُ يَطْعَمْهُ فَوَانَهُ مِنِّي "(سور قالبدر 8 آبد مرد 249) جومت اس میں سے پانی بی لے کا تو دہ مجمد ہے تیں ہے اور جومن اس سے پانی ند بی کا (اس کی نسبت تصور کیا مائ کاکہ) میراہے۔ لبغض نے کہا ہے کہ یہاں من لم بیشو یہ بچائے و من لم بیطعیہ کہہ کراس حقیقت کی طرف اشارہ کیا ہے کہ جس طرح چلو بمرسے زیادہ محض پانی کا استعال منوع ہے اس طرح طعام کے ساتھ بھی اس مقدار سے زائد پانی پینامنوع ہے کیونکہ جو پانی کھانے کے ساتھ پیاجاتا ہے اس پریمی طعمت کالفظ بولا جاسکتا ہے۔لہٰذا اگر من لمیشر بدلایا جاتا تو اس سے کھانے کے ساتھ پانی پینے کی ممانعت ثابت نہ ہوتی اس کے برعکس یطعہ ہ کے لفظ سے بیرممانعت بھی ثابت ہوجاتی اور معین مقدار سے زائدیانی کاپنیا بہر حالت منوع ہوجا تاہے۔ اورایک حدیث میں نبی کریم سل المار بر نے زم زم کے پانی کے متعلق فرمایا، انهطعام طعمرو شفاءسقم کہ بیکھانے کا کھانا اور بیاری سے شفا ہے ،فر ماکر تنبیہ کی ہے کہ بیرز مزم کے پانی میں غذائیت بھی پائی جاتی ہے جو دوس یانی میں نہیں ہے۔ استطعمته فاطعمنی میں نے اس سے کھانا مانگا چنانچہ اس نے بچھے کھانا کھلایا۔ قرآن میں "استطعما أهْلَها" (سور قالكهف آيت ممر 77) ادران سے کھاتا طلب کیا۔ " وَاطْعِهُوا الْقَالِعَ وَالْهُعُتَرَ " (سورة مج آيت مر 36) ادر قناعت سے بیٹھےر ہے والوں اور سوال کرنے والوں کو بھی کھلا ؤ۔ " وَيُطْعِبُونَ الطَّعامَر " (سور قالانسان آيت مرد 8) اوروہ کھانا کھلاتے ہیں۔ " أَنْطَعِمُ مَنْ لَوْ يَشاءُ اللهُ أَطْعَمَهُ "(سورقيس آيس مر 47) بجلابهم ان لوگوں کو کھانا کھلا نمیں جن کوا گرالٹد چاہتا توخود کھلا دیتا۔ "الْنِي أَطْعَبَهُمُ مِنْ جُوْعٍ" (سور تقريش آيس مير<sup>4</sup>) جس نے ان کوبھوک میں کھانا کھلایا۔ " وَهُوَ يُطْعِمُ وَلا يُطْعَمُ " (سور قالانعام آيت مير 14) https://archive.o sanattarı

تغسیر بیعناوی (دری) و اندی ۱۹۹ شؤزة التقزة وی سب کوکھانا کھلاتا ہے اور حود کس سے کھانا نہیں ایتا۔ "وَما أَرِيدُ أَنْ يُظْمِعُونِ " (سود اللاديل آيد مرد 67) اورنديد جابتا بول كديم كمانا كملامي -اورقرماية ١٤١ استطعبكم الامامر فاطعبوه " میتی جنب امام (نماز میں )نم سے **لقمہ طلب کرے یعنی بھول جائے توا**ستے بتا دو۔ وبحل طاعم بحوش حال آومی دجل مطعم جس کووافررزق ملا ہو مطعم نیک نورندہ۔ مطعام بہت کھلانے والا ،مہمان نواز طعمة كماني في جزرزق-تحقيق لفظ نبت: (ت Grow) النبت والنبات (To Grow) مروه چیز جوز مین سے احتی ہے۔ اسے نبت یانبات کہاجاتا ہے۔ خواہ وہ تنددار ہو جیسے درخت۔ یا بے تند جیسے جڑ ی بوٹیاں کیکن مرف میں خاص کرنبات اسے کہتے ہیں ہیں جس کے تندنہ ہو۔ بلکہ موام توجانوروں کے چارہ پر بی نبات کالفظ بولتے ہیں۔ چانچاًيت کريمہ: "لِتُخُرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَهانًا" (سور قالنها آيد مر 15) تا كەاس سے انان اور بز و پيداكري -میں نبات سے مراد چارو بی ہے۔ لیکن میدا پنے عقیق معنی کے اعتبار سے ہر پڑھنے والی چیز کے متعلق استعال ہوتا ہے۔ اور نیا تات حیوانات اور انسان سب پر بولا جاتا ہے۔ اور انبات (افعال) کا لفظ سب چیزوں کے متعلق استعال ہوتا ہے۔ چانچتر آن م ہے۔ «فَٱنْبَتْنا فِيها حَبًّا وَعِنَها أَوَقَضُبا أَوَزَيْتُونا أَوَنَخُلًا وَحَدائِقَ عُلُباً وَفا كِهَةً وَآبًا" (سور بيمس آيت نمير 27-31) پھرہم ہی نے اس میں انان اکا یا اور انگورا در ترکاری اورزیتون اور مجوریں اور کھنے کھنے باغ ادر میوے اور چارو۔ تعريف لفظ بقل: (Vegetable)(بىتىل قرآن م - - " بَعْلِها وَقِتَّاعِها " (سور قالمقرقاتي مر ٥١) که ترکاری اور ککڑی بقل ۔ ان سبز یوں کو کہتے ہیں ۔جن کی جڑیں اور شاخیں سرویوں میں باقی نہیں رہتیں ۔ اس سے فعل مشتق کر کے بقل بمعنی نبت https://archive.org/d

*شۇزۇ*لاتىغۇ 010 تغسيربيضاوي(س) استعال ہوتا ہے اور تشبید کے طور پر بقل وجدالصب کا ماور وہمی استعال ہوتا ہے جس کے معنی ہی ال کے کے چرو پر سز وقمودار ہونے لگا۔ابن السکیت کے زویک بھی ناب البعیر کامحاورہ بھی بولاجا تا ہے جس کے متی ہی اونٹ کے کے سکے نگل آئے جكركا مرسبز بونايقلت البقل يس فسيزى كاقى المبقلة: المبقلة (ظرف) بزيوں كى جكہ كوكتے ہیں۔ قثانها كي تعريف: قثائها مضاف معناف اليد - قداء الم جن ب اس كى جمع ميس آتى - كلرى ياكلريان -فومها مضاف مضاف الیہ فوم کیہوں (راغب، این عباس) بنو ہاشم کی زبان میں بھی فوم کیہوں کے معنی میں استعال ہوتا تھا۔ بعض کے بزدیک جس اناج کی روٹی کچتی ہوا ۔ فوم کہتے ہیں۔ اکثر مفسرین کے بزدیک سد اصل میں فوم تھا۔ جس کے معنی کہیں کے ہیں۔ ثاء کو فاء سے بدل دیا ہے اور کید جائز ہے جیسا کہ مغا نیبر (مظر کی جمع ایک قشم کی گوند ہے ) مغافیر (مغفر کی جمع ایک درخت کی گوند) کہاجا تاہے۔ عدسها مضاف مفناف اليعدى بمعنى مسور-بصلها مغاف مفت اليربعل بمتى ياز-فوه کي تعريف: (فوم) القوم (Garlic) ممہوں۔ادر بعض نے کہا ہے کہ فوم اصل میں توم بی ہے۔ یعنی فاء، ثاء سے بدل دی کی ہے جیسا کہ جذف میں ہے اور اس کے معن کمیں نے ہیں قرآن میں ہے: " وَفُومِها وَعَلَسِها" (سورةالمقرة آيت مرد (6) اور مهو باورمسور-عدس كي تعريف: (A Pakistani Pulse) (عدس) العدس مسورکو کہتے ہیں قرآن یاک میں ہے: " وَعَنَّسِها وَبَصَلِها " (سور قالبقرة آيت مرد 6)

2097 2240 سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تفسيربيضاوى (٥٠) اور مسوراور بیاز اور عدسة ایک شم کی مجتنب ہے جومسور کی شکل پر ہوتی ہے اور عدس (اسم صوت) نچر دغیر ہ کو ہائلنے ک آواز کو کہتے ہیں ای سے عدس فسی الاارض وھو عدوس کامحادرہ ہےجس کے معنی زمین میں جانے کے ہیں۔ بصل كي تعريف: (ب ص ل)البصل (Onion) يراز قرآن بل ب:" وَعَلَيهما وَبَصَلِها " (سورةالبغرة آيت مبر 61) اورمسورادر پیاز اور تشبیہ کے طور پرلو ہے کے خودکو بھی بصل کہا جاتا ہے۔جیسا کہ شاعر نے کہا ہے: وتركا كالبصلا دربيا زجيسي خود \_ حرف الف كي مفصّل تحقيق: ا: الف بامعنی کی تین قسمیں ہیں۔ایک وہ جوشروع کلام میں آتا ہے۔ دوسراوہ جو دسط کلام میں داقع ہو۔ تیسراوہ جوآخر کلام میں آئے۔ (1) و الف جوشر دع كلام ميں آتا ہے۔ اس كى چند تسميں ہيں: اوّل: الف الاستخبار المص جمز واستفهام كبن كى بجائ الف استخبار كبنازيا دو صحح ہوگا۔ كيونكه اس ميں تموميت ہے جو استغمام دا نکار فی تبکیت پرزجر دتون سور پسب پر حادی ہے۔ چنانچہ عنی استفہام میں فرمایا۔ " أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّماء " (سور قالمقر آيت مدر 30) (انہوں نے کہا) کیا تو اس میں ایسے مخص کونا ئب بنانا چاہتا ہے جوخرا بیاں کرے اورکشت وخون کرتا پھرے۔ اور تبکيت يعني سرزنش تم محاطب کو ہوتی ہے اور تبھی غير کو چنانچہ (مشم اول کے متعلق ) فرمايا: (1)" أَذْهَبُتُمُ طَيِّبًا تِكُم " (سورةالاحقاف آيت مر 20) تم المكالذتين حاصل كريطي-(2) " أَتَخْفُ تُحْرِعِنْ اللَّهِ عَهْدًا " (سورةالبقرة آيت مر 80) کیاتم نے خداست اقرار لے دکھا ہے؟ (3) "أَلَّآنَ وَقَنَّ عَصَيْتَ قَبْلُ "(سورة يونس آيس مبر 91) كياب (ايمان لاتاب) مالانكة ويبلي نافر ماني كرتار با؟

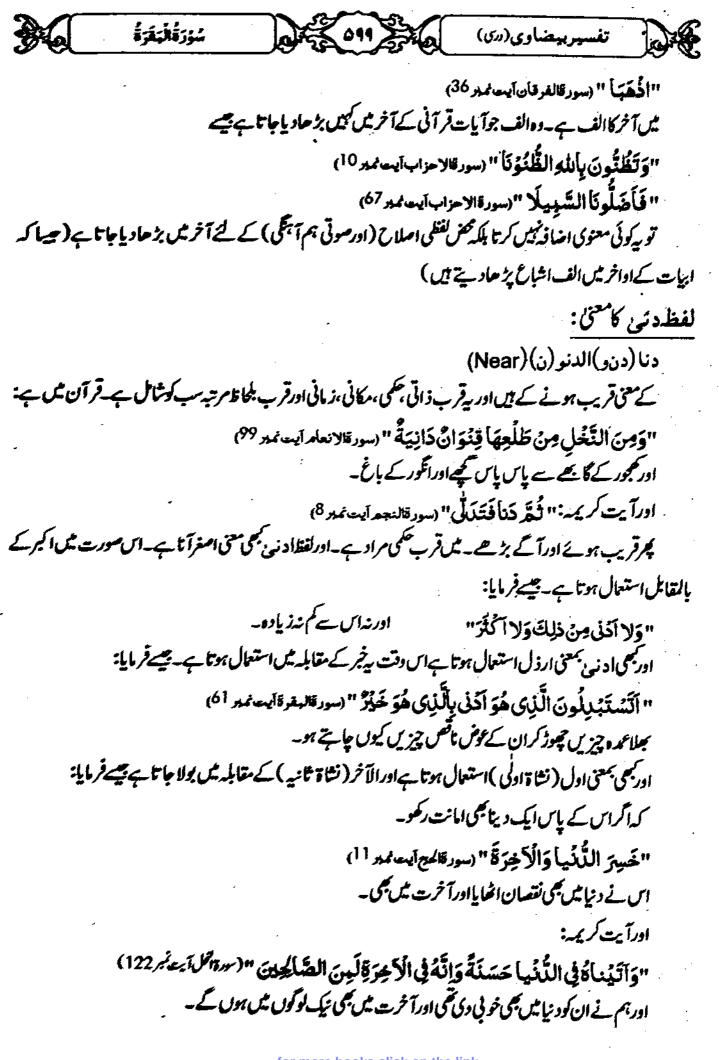
تغسيربيطاوى(٧٧)

ادرغير مخاطب ت متعلق فرمايا: (4) " أكمان للنَّاس عجبًا " (سور قيونس آيم مرد) کیالوگوں کے لئے تعجب خیز ہے؟ (5) " أَفَانُ مَاتَ أَوُ قُرْسِلَ " (سودة آل عران آيد مد 144) توكيااكر بدمرجانحن بإمار ب جانحي ؟ (6) " أَفَإِنْ مِتَ فَهُمُ الْخَالِلُوْنَ " (سورةالالبياء آيس مر 34) بعلاا كرتم مر كمي توكما يدلوك بميشددين كے؟ (7) "آلن كَرَيْنِ حَرَّمَ أَعِر الْأُنْتَيَيْنِ" (سور قالانعام آيد مرد 143) بتاؤتو (خدانے) دونوں نروں کو حرام کیا ہے یا دونوں مادیکا کو۔ ادر معنى تسويد مي فرمايا: "سَوَاع عَلَيْنَا آجَزِعْنَا أَمَر صَبَرْنَا "(سودقابراه، دايت مبر 21) اب ہم تحبرا سی یاصبر کریں ہمارے جن میں برابر ہے۔ "سَوَاءٌ عَلَيْهِمُ أَأَنْذَرْ تَهُمُ أَمَر لَمْ تُنْذِرُ هُمَ لَا يُؤْمِنُونَ "(سورة البقرة آيت ممره) انہیں برابر بے چاہےتم انہیں ڈراؤیانہ ڈراؤ، وہ ایمان لانے کے نہیں۔ اور بدالف (استخبار) كلام شبت پرداخل بوتواتفى مى تبديل كرديتا ب- جيس اخرج (ووبا برنبين لكلا) كداس من نفی خردج کے معنی یائے جائے ہیں۔ اس لئے کہ اگر نفی کے معنی نہ ہوتے تو اس کے اثبات کے متعلق سوال نہ ہوتا۔ اور جب کا م منفی پر داخل ہوتوا سے شبت بنا دیتا ہے۔ کیونکہ کلام منفی پر داخل ہونے سے نفی کی نفی ہوئی۔اور اس طرح اشبات پیدا ہوجا تا ہے چنانچەفرمايا:

سورةالتقرة

" أَكَسَّتُ بِرَبِّكُم " (سور قالاعراف آيت ممبر 172) كيا عمل تمهارا پروردگارئيل بول ( يَحْنَ ضرور بول ) " أَكَيْسَ اللَّهُ بِأَحْكَمِ الْحَاكِمةِ تَحْدَيْنَ " (سور قالتين آيت ممبر 8) كيا الدسب سے برا عالم نيس بي يحق ضرور ب " أَوَلَمْ يَوَوُ الْكَاكَأْتِي الْارَضَ " (سور قالرعد آيت ممبر 4) كيا انبول في يو أَكَاكَأْتِي الْارَضَ " (سور قالرعد آيت ممبر 4) كيا انبول في يو تر ماكم كر عن كابندو بست كرتے ميں۔

تغسير بيضاوى (س) سورةالبغرة کیاان کے پاس کملی نشانی نہیں آئی۔ "أَوَلَا يَرَوْنَ" (سور قالتوبة آيت مر 126) اور کیا بہ جیں دیکھتے۔ " أَوَلَمْ نُعَيِّرُ كُمْ " (سورةداطر آيد مر 37) ادر کیا ہم نے تم کواتن عمر ہیں دی۔ دوم الف جومضارع کے میغہ واحد متکلم کے شروع میں آتا ہے اور " میں " کے معنی رکھتا ہے جیسے اسمع و ابصر یعنی میں سترا بون ادر میں دیکھتا ہوں۔ ہمز فغل امرخواہ قطعی ہویا دصلی جیسے فرمایا: " أَنْزِلْ عَلَيْنَا مَاثِدَةً مِنَ الشَّبَاءِ " (سورةالمائدة آيت مدر 114) ہم پر آسان سے خوان نازل فرما۔ "رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتًا فِي الْجَنَّةِ " (سودةالتحريد آيت مرد 1) اے میرے پروردگارمیرے لئے بہشت میں اپنے پاس ایک گھر بنا۔ چهارم: (الف)جولام كے ساتھ معرف بنانے كے لئے آيا ب جيے فرمايا " الْعَالَمِين " (سور قالفاتحة آيت مرد 2) تمام جہانوں۔ الف نداوجي ازيد (اتريد) (ب) وہ الف جو وسط کلمہ میں آتا ہے اس کی پہلی قشم الف شنینہ ہے (مثلا رجلان) اور دوسری وہ جو بعض اوزان جمع میں یاتی جاتی ہے مثلامسلمات ومساکمین ۔ (ج) اب رہاوہ الف جو کلمہ کے آخر میں آتا ہے۔ وہ یا توتانیٹ کے لئے ہوتا ہے جیسے تبلیٰ اور بیکھاء میں آخری الف یا بجرتذنيه بي مميرك لخ جيساكه



<u>يُوْرَ</u>عُالُيْقَدُةُ تفسير بيضاوي (متر) مصريس داخل ہوجائے۔ میں مصرے مشہور شہر مصر مرادی۔ سوال كالمعنى: (سءل)السؤال کے منی کی چرکی مرفت حاصل کرنے کی استدعا یا اس چیز کی استدعا کرنے کے بی ۔ جمعود می المی السعر فقص تعریل کی استدعایا اس چیز کی استدعا کرنے کو بھی سوال کہا جاتا ہے جو مود دی المی المال ہو تجرش چیز کی معرفت کی استدے کا جواب اصل مٰن توزبان بے دیاجاتا ہے لیکن کتابت یا اشارہ اس کا قائم مقام بن سکتا ہے اور مال کی ستدیا کا جواب اسل شرق وجھ ے ہوتا بیکن زبان سے دعد ہیا نکاراس کے قائم مقام ہوجاتا ہے۔ ضرب المثل: (Proverb) ضرب اللبن الدراهم سے ماخوذ ب اور اس کے معنی ہیں کی بات کو اس طرت بیان کرنے کہ اس سے دوم فی بات ک وضاحت ہو۔قرآن میں ہے۔ " خَرّ بَ اللهُ مَثَلًا " (سورةالزمر آيت مد 29) الله ايك مثال بيان فرماتا --" وَاضْرِبُ لَهُمُ مَثَلًا " (سورة الكهف آيت مدر 32) اوران تقصه بان كرو-" خَرَبَ لَكُمُ مَثَلًا مِنْ أَنْفُسِكُمُ " (سورةالروم آيت مدر 28) وەتمہارے لئے تمہارے بی حال کی ایک مثال بیان فرما تا ہے۔ " وَلَقُلُ خَرْ بُنا لِلنَّاسِ " (سورةالروم آيت مر 83) اورہم نے ہرطرح مثال بیان کردی ہے۔ ذلت كياج؟: (Disgrace, Insult) بغيرتاء کے ذل اور تار کے ساتھ ذلتہ کہا جاتا ہے جیسا کہ قل اور قلتہ ہے۔ قرآن میں ہے۔ " تَرْهَقُهُمْ ذِلْلَهُ " (سورةالمعارج آيت نمر 44)

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ تغسير بيضاوى (س) اوران کے مونہوں پرذلت چھا جائے گی۔ " ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ النِّلَّةُ وَالْمَسْكَنَةُ " (سور 8البعر 8آيد مبر 61) اوران پرمقرر کردی می خواری اور نا داری . "سَيَنالُهُمُ غَضَبٌ مِنْ رَجٍّ لمُ وَذِلَّةً "(سور قالاعراف آيد نمبر 152) عنقريب أنبيس ان كرب كاغضب اورذلت يهنجنا ب-اوراس فتهم كى مطيع إور معقا دسوارى كاذلول (صغت فاعلى) كہاجا تا ہے۔ قر آن ميں ہے: "لا ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ " (سورةالمقرة آيت مهر 71) کرزمین جوت اور ند کھیتی کو پانی دے۔ ر شک (سكن) السكون (ن) (Quietness, Silence) حرکت کے بعد عم جانے کوسکون کہتے ہیں اور کس جگہ رہائش اختیار کر لینے پر بھی بدافط بولا جاتا ہے اور سکن فلان مکان کذا کے معنی ہیں اس نے فلال جگہ رہائش اختیار کرلی۔ ای اعتبار سے جائے رہائش کو مسکن کہا جاتا ہے اس کی جمع ماکن آتی ہے۔ چنانچ قر آن میں ہے: "لا يُرى إلا مَساكِنُهُمُ " (سور قالاحقاف آيت مر 25) کہان کے گھروں کے سوا کچھنظر ہی نہیں آتا تھا۔ اورفرمايا: "وَلَهُ ما سَكَنَ فِي اللَّيْل وَالتَّجارِ " (سور قالا نعام آيت مير 13) اور جو محلوق رات اوردن میں بستی ہے سب اس کی ہے۔ " وَلِتَسُكُنُوا فِيهِ " (سورةيونس آيت مر 67) تا کهاس میں آرام کرو۔ تو پہلے معنی یعنی سکون سے (فعل متعدی) سیکنندہ استعال ہوتا ہے جس کے معنی کمی کو سکین دینے یا ساکن کرنے کے یں اور اگر معنی سکونت مراد ہوتوا سکنتہ کہا جاتا ہے۔ چنانچ قر آن میں ہے: " رَبَّنا إِنِي أَسُكَنْتُ مِنْ ذُرِيَتَتِي " (سورة إبراهيم آيت ممبر 37) اے بروردگار میں نے این اولا دلا بسائی ہے۔ " أَسْكِنُوهُنَّ مِنْ حَيْثُ سَكَنْتُم مِنْ وُجْلِكُم " (سور قالطلاق آيت نمير ٥) عورتوں کو دیاں رکھو جہاں خودر بتے ہوا پنی طاقت مجسر۔



البواء كم تفل تحقيق:

(ب و م) البواء کے اصل معنی کی جگہ کے اجزا کا مساوی (اور سازگار موافق) ہونے کے ہیں۔ یہ نبو تکی صد ب جس کے متی جزائرت ناہواری (نا سازگاری) کے ہیں۔ لہٰذام کا ندیوا ءاس مقام کے کہتے ہیں۔ جواس جگہ پر اتر نے والے تے سازگار اور موافق ہو۔ بوات لدم کا نا میں نے اس کے لیے جگہ کو ہموار اور درست کیا اور تبوات اس کا مطاور آ ب جس کے متی کو جگہ تحرر کے

> " وَاوَحَدْتَا إِلَى مُوسَى وَالْحِدِوانَ تَدَوَّ الْقَوْمِكُمَا "(سرة يَن آيت نر 75) اور جم في موى اوراس كى جمائى كى طرف دى يمينى كداب لوكول كے لئے معر ش كھرينا وَ-" وَلَقَدُ بَوَانَا بَدَى اللَّة الَيْدِلَ مُبَوَّ اَ صِدْتِي " (سرة يُن آيت نير 83) اور جم في نبى اسرائيل كورر بناوى مجكردى۔ "تُبَوَّ الْمُؤْمِنِين مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ " (سرة اللَّرانَ آيت نير 121) ايمان والول كولزائى كے لئے مور چوں پر (موقع بدموقع ) متعين كرنے گے۔ " يَتَبَوَقَ أُمِنْها حَدْثُ يَشاءُ " (سرة يست المَدَثَ

وواس ملک میں جہاں چاہتے تھرتے تھے۔ ایک روایت میں ہے:

انه كان عليه السلام يتهواء لموله كما يتموا المنزله كم في كريم من في ميشاب كرنے كے لئے موار اور متاسب جگر تلاش كرتے يس كوئى شخص اقامت كے لئے جگر تلاش

کرتا ہے۔ بوآت الرمع میں نے متاب جگہ پر نیز وہ ارا۔ ایک حدیث میں ہے: من کذا علی متعبد افلی تبواء مقعد کا من النا ارجو عمد ا مجھ پر جموٹ لگ تے اس کا تحکا اجنم ہے الراعی نے اونؤں کی مفت میں کیا ہے، لھا امر ھا حتیٰ اذا ما تبوات با حفا فھا ماؤی تبوا مضجعا یعنی چروا با اونٹ چھوڑ دیتا ہے۔ یہاں تک کہ جب دہ پڑنے کے لئے بگہ ہموار پالیتے ہی آودوا بیڈی آرام گا، پر آ کر سوجا تا ہے۔

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ 1-2-1-1-2-2-تفسيربيضاوي(س) ادر تبواء فلان ( کنابیہ ) کے معنی لکار کرنے کے ہیں جیسا کہ بنیٰ با ہلد غیرہ اس معنی میں استعال ہوتا ہے اور بوا عکا لفظ مصاہرت یا قصاص میں برابر ہونے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے۔ چنانچہ محاورہ ہے فلان ہوا ء لفلان۔ وہ فلان کا ہمسر ہے یعنی رشتہ مصاہرت میں اس کا کفو ہے یا قصاص میں اس کے مساوى باورآيت كريمه "باَءَ بِخَضَبٍ مِنَ أَلْلُهِ " (سور قالانفال آيت مبر 16) تووہ اللہ کے غضب میں پلٹا۔ کے معنی سیویں کہ دوہ ایسی جگہ پر اتر اکہ اس کے ساتھ اللہ کا غضب یعنی عقوبت ہے۔ تو یہاں بغضب موضع حال میں ہے جیے خرج بسیفد میں ہےاور مربز بد کی طرح مفعول نہیں ہے۔اور بغضب پر باد لاکر تنبید کی ہے کہ موافق جگہ میں ہونے کے باوجود عضب البى ميں گرفتار بتو تا موافق جگه ميں بالاولى اس پر غضب موگا۔ لہذا يه فبشر هم بعد اب كى متل ب اور آيت " إِنَّى أَرِيلُ أَنْ تَبُوءَ بِإَثْمِي وَإِثْمِكَ " (سورةالمائدة آيت مدر 29) میں توبیہ چاہتا ہوں کہ میر ااور تیرا کناہ۔ میں بتو ، با شمی کے متنی بدیں کہ تو اس حالت کے ساتھ ہمیشہ رہے شاعر نے کہا ہے: انكرت باطلها ويؤت بحقها میں نے اس کے باطل کے انکار کیا اور اس کے جن پر اقر ارکیا۔ جن لوگوں نے اس کے معنی اقدرت بحقیہا (لیعنی اس کے قت کا اقرار کیا ) کئے ہیں تو پیفسیر مقتصی لفظ کے مطابق نہیں الباءة كالمعنى: كنايه ازجماع خلف الاحمر منقول ہے کہ حیاک اللہ وبیا ک اللہ میں بیا ک اصل میں بوؤک منز لا ہے جیسا کہ اتیتہ الغدایا والعشایا میں ہے یعنی عشایا کی مناسبت سے غدایا کہا جاتا ہے۔ تحقيق لفظرني (نېبو)النبى(Prophet)

النبوة والنباوة كے معنى بلندى كے ہيں اى يحاورہ ہے۔ نبابفلان مكاند كەات يرجكه راس ندائى جيسا كەتض عليه مضجعة كامحاورہ ہے جس كے معنى بے چینى سے كروٹيں لینے كے ہيں نبا السيف عن لضربية تلواركا اچٹ جانا پھراس كے۔ ساتھ تشبيد سے كرنبابصر ، عن كذاكا محاورہ بھى استعال ہوتا ہے جس كے معنى كى چیز سے كرامت كرنے كے ہيں۔ لفظِ حق كامعنى:

(حقق) الحق (حق) (Justice, Right) کے اصل معنی مطابقت اور موافقت کے ہیں۔ جیسا کہ در وازے کی چول اپنے گڑھے میں اس طرح فٹ آجاتی ہے کہ وہ استفامت کے ماتھ اس میں گھوتی رہتی ہے اور لفظ ، حق ، کی طرح پر استعال ہوتا ہے۔ (1) وہ ذات جو حکمت کے تقاضوں کے مطابق اشیاء کو ایجاد کر ے ای معنی میں باری تعالی پر حق کالفظ بولا جاتا ہے چنا نچ قرآن میں ہے: " وَرُدُولا إِلَى اللَّهِ مَوْلا هُمُ الْحَتِّى" ہو تورُدُوا اِلَى اللَّهِ مَوْلا هُمُ الْحَتِّى " پر قیامت کے دن تمام لوگ اپنے مالک بر حق خالا تعالیٰ کے پاس والی برایک جائی جائیگے۔ (2) ہروہ چیز جو مقتضائے حکمت کے مطابق پر اتحالیٰ کے پاس والی بلا میں جائیگے۔ ای اعتبار ہے کہا جاتا ہے کہ اللَّہ تعالیٰ کا ہر فتل حق ہو۔ ای اعتبار ہے کہا جاتا ہے کہ اللَّہ تعالیٰ کا ہر فتل حق ہوں ہے۔ " ھُوَ الَّنِ ہی جَعَلَ الشَّہْسَ ضِيمَا یَحَوَّ الْقَمَرَ تُوُورًا " (سور قیونس آیت نہ ہر د<sup>3</sup>)</sup>

**سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ** تفسير بيضاوى (٢٠١) ما مرج ٢٠٢ وبى توب جس في سورج كوروش اور جائدكومنور بنايا اوراس كى منزليس مقرركيس -ي (سب كم ) خداف تدير م يداكيا ب-(3) کی چیز کے بارے میں ای طرح کا اعتقادر کھتا۔ جیسا کہ ووقس واقع میں بے چتانچہ ہم کہتے ہیں۔ کہ باعث تواب وعقاب اورجت دوزج معلق فلال كاعمقادي ب-قرآن مى ب: " فَهَدَى اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا لِمَا اخْتَلَقُوا فِيهِ مِنَ الْحَتِي " (سورة المعرة آيت نمبر 213) توجس امرحق میں وہ اعتلاف کرتے تصے خدانے اپنی مجربانی کے مومنوں کواس کی راہ دکھا دی۔ (4) وہ قول یاعمل جوائی طرح واقع ہوجس طرح پر کہ اس کا ہونا ضر دری ہے۔ اور اسی مقد ار اور اسی دفت میں ہوجس مقدار میں اورجس وقت اس کا ہونا واجب ہے چنانچہ ای اعتبار سے کہا جاتا ہے۔ کہ تمہاری بات یا تمہار العل حق ہے۔ قرآن یم بے: " كَذَلِكَ حَقَّتُ كَلِمَةُ رَبِّكَ " (سورةيونس آيت نمبر <sup>33</sup>) اى طرح اللدكا ارشاد تابت موكر ربا-لفظ عدد كالتحقيق: (Number)عدد)العبد الاعداد تیار کرتا می کرتا بی عد ب ج سعی سے استاء اور اعددت هذا لک کے معنی میں کہ یہ چیز میں نے تمارے لئے تیار کردی ہے کہ تم اسے شار کر سکتے ہواور جس قدر چاہواس سے حسب ضرورت لے سکتے ہو۔ قر آن میں ہے: " وَأَعِلُوا لَهُمُ مَا اسْتَطَعْتُمُ " (سورة الإنفال آيت مرد 60) ادر جہاں تک ہو سکے (فوج کی تمیعت سے)ان کے (مقابلے کے لئے مستعدر ہو۔اورجو) کافروں کے لئے تارکی تمن ادراس نے ان کے لئے باغات تیار کے بی ۔ " أُولَمِكَ آعْتَدُنا لَهُمْ عَلَابًا إَلَيْمًا " (سورةالنساء آيت مرا 18) ایسے لوگوں کے لئے ہم نے عذاب الیم تیار کرد کھا ہے۔ " وَأَعْتَنُدْ إِلَيْنَ كَنَّبْ " (سور الفرقان آيد مر ١١) اورہم نے جھٹلانے والوں کے لئے دوزخ تیار کرر کھی ہے۔ ادرا يت كريمه: " وَأَعْتَلَتْ لَهُنْ مُتَّكَّم " (سرر يسف آيد نبر 31) ادران کے لئے ایک مخل مرتب کی۔ https://archive.org/de

شورة المتلزة الم تفسير بيضاوى (رو) مالم ٢٠٤ میں بعض نے کہا ہے کہ اعتدت میں اس (عد) سے بور آیت کر کہ: " وَلِتُكْبِلُوا الْعِنَّةُ " (سورة البقرة آيت مر 185) تم روزوں کا شار بورا کرلو۔ یے معنی بید ہیں کہتم ماہ رمضان کی گفتی بوری کرلو۔ " أَيَاماً مَعْلُودات " (سورة القرة آيت لم 184) منتی کے چندروز میں ماہ رمضان کی طرف اشارہ ہے۔ اورا يت كريمه: " وَاذْ كُرُوا الله فِي أَيَّامٍ مَعْلُوداتٍ " ( سرة البقرة آيت نم 203) اور کنتی کے دنوں میں خدا کو یا دکرو۔ میں سے حید قربان کے بعد کے تین دن مراد میں اور معلومات سے ذوالحجہ کے دس دن بعض فتہاء نے کہا ہے کہ ایام معدود ہ سے يوم النحر اور اس كے بعد كے دودن مراد ہيں اس صورت ميں يوم النحر بھى ان تين دنوں ميں شامل ہوگا۔ العداد اس مقرر وفت كو كہتے ہيں جس ميں بياري كا دورہ پر تاہو۔ نبي كريم ملاظاتِ الم في فرمايا: مازالت امة خيبر تعادنى کہ خیبر کے دن جوسموم کھانا میں نے کھایا تھا اس کی زہر بار بارعود کرتی رہی ہے عدان الشنبی کے معنی کسی چیز کے موسم یا زمان*ہ کے ہی*۔ نوب الفظ قول، دعا، رب، جرج، بدل، خير، هبط، غضب، لفظ الله، كفر جمل، غيرا درعصا كالمعنى كرر جكاب-[سورة البقرة (2) : آية 62] إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالنَّصَارِي وَالصَّابِثِينَ مَنُ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ ۊۜعَمِلَ صالحاً فَلَهُمُ آجُرُهُمُ عِنْدَارَ بِهِمْ وَلا خَوُفٌ عَلَيْهِمُ وَلا هُمْ يَخْزَنُونَ <sup>()</sup> ' پیشک ایمان دالے نیز یہودیوں اور نصرانیوں اور ستارہ پرستوں میں سے وہ کہ سیح دل سے اللہ اور پچھلے دن پر ایمان لائی اور نیک کام کریں ان کا تواب ان کے رب کے پاس ہے اور ندائیں کچھاند یشہ ہواور نہ چھم''۔ اِنَّ الْنِينَ آمَنُوا بالسنتهم، يريد به المتدينين بدين محمد صلى الله عليه وسلّم المخلصين منهم والمنافقين، وقيل المنافقين لانخر اطهم فى سلك الكفرة وَالَّذِينَ هَادُوا تهودوا، يقال

تفسيربيغناوي(دري)

هادوتهود إذا دخل فى اليهودية، ويهود: إما عربى من هاد إذا تاب، سموا بذلك لما تأبوا من عبادة العجل، وإما معرب يهوذا وكأنهم سموا باسم أكبر أولاد يعقوب عليه السلام وّالتّصارى جمع نصران كدرامى وتدمان، والياء فى نصرانى للمبالغة كما فى أحرى، سموا بذلك لأنهم نصروا المسيح عليه السلام، أو لأنهم كأنوا معه فى قرية يقال لها نصران أو ناصرة فسموا باسمها، أو من اسمها. وّالصّاييتين قوم بين النصارى والمجوس، وقيل أصل دينهم دين نوح عليه السلام. وقيل هم عبدة الملائكة. وقيل عبدة الكواكب، وهو إن كان عربياً في صباً إذا خرج وقرأ نافع وحدة بالياء إما لأنه خفف الهمزة وأبدلها ياء، أو لأنه من صباً إذا مال لأنهم مالوا عن سائر الاديان إلى دينهم، أو من الحق إلى الماط. من أمن يما إذا عربي قرب الاديان إلى دينهم، أو من الحق إلى الماط. من أبدا مال لأنهم مالوا عن سائر الاديان إلى دينهم، أو من الحق إلى الماط.

1.1

شورة التقرة

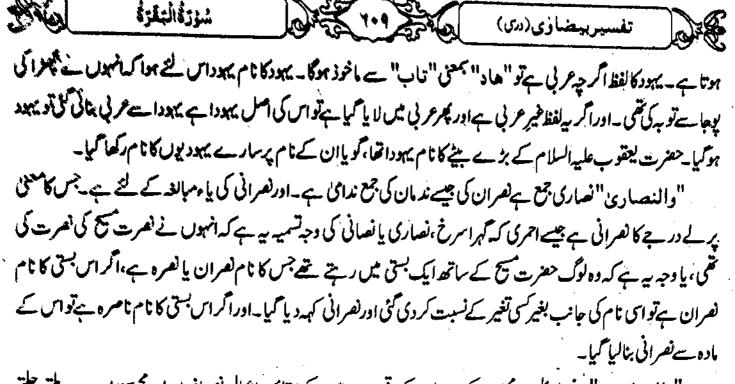
من كان منهم فى دينه قبل أن ينسخ. مصدقاً بقلبه بالمبدأ والمعاد، عاملاً بمقتضى شرعه.وقيل من آمن من هؤلاء الكفرة إيماناً خالصاً،ودخل فى الإسلام دخولاً صادقاً: فَلَهُمُ آجُرُهُمُ عِنْكَ رَبِّهِمُ الذى وعدلهم على إيمانهم وعملهم.

وَلا حَوَفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ حين يُخاف الكفار من العقاب، ويحزن المقصرون على تصييع العبر وتفويت الثواب. ومَنْ مبتدا خبرة فَلَهُمُ آجُرُهُمُ والجملة خبر إن، أو بدل من اسم إن وخبرها فَلَهُمُ آجُرُهُمُ والفاء لتضمن المسند إليه معنى الشرط، وقد منع سيبويه دخولها فى خبر إن من حيث إنها لا تدخل الشرطية، ورد بقوله تعالى: إنَّ الَّنِينَ فَتَنُوا الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَتُوبُوا فَلَهُمُ عَذَابُ جَهَنَّمَ.

:,7.7

إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا بِيك ايمان وال

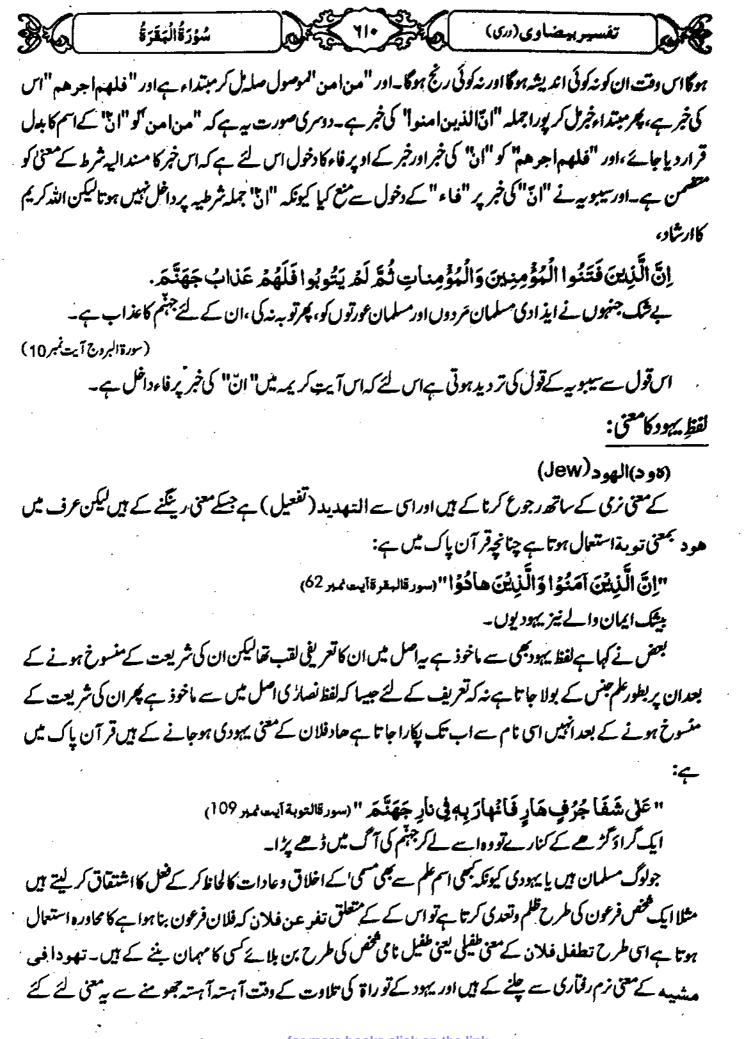
ایمان لائے یعنی ایتی زبان سے ایمان لائے ، اس سے مراد وہ لوگ ہیں جنہوں نے دین محمدی مل ظلیم کو اختیار کیا، خواہ نفاق کے ساتھ کیا ہو، خواہ اخلاص کے ساتھ، لہذا اس میں منافق اور مخلص دونوں داخل ہو گئے یعض مفتر ین کہتے ہیں کہ اس سے منافقین مراد ہیں کیونکہ وہ کا فروں کی فہرست میں شامل ہیں، اس قول کے متشابہ ہے کہ "ان الذین المنوا" میتی میں "ان الذین کفروا" کے ہیں۔ اب "الذین ھا دوا" سے اس کا جوڑ اس طرح ہو گیا کہ پہلے کفار کا ذکر ہوا، پھر اہل کتاب کا۔ "ھا دوا" یعنی جنہوں نے کہودیت اختیار کی، "ھاد" اور " تہ ہود" اس وقت کہتے ہیں جب کو نظر اور کا کو اس کا جو



ساتھ داخل ہوئے وہ مراد ہیں۔

فلهم اجرهم عندرتهم اجر سے مراد وہ اجر ہے جس کا اللہ کریم نے ایمان اور عمل کی بنیاد پر دعد ہ فر مایا ہے۔

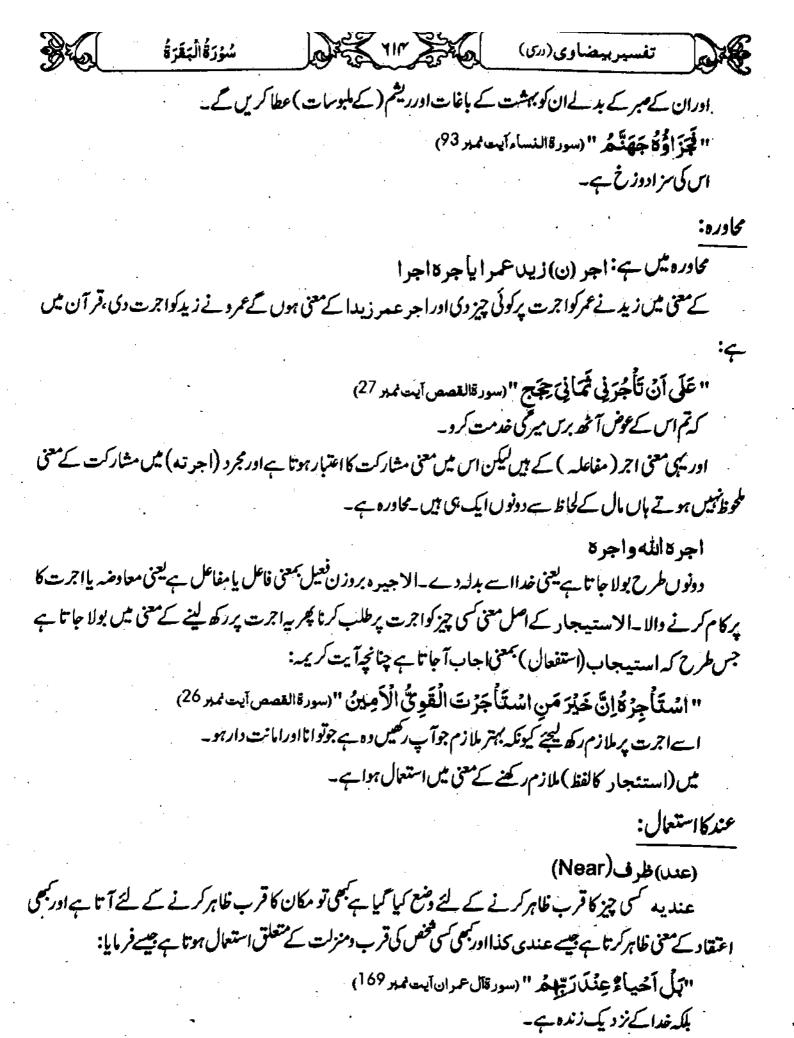
ولاخوف عليهم ولاهم يحزنون. لیتن جس وقت کفّار کا عذاب کا اندیشہ ہوگا اور کوتا ہی کرنے والوں کوعمر کے ضائع کرنے اور تواب سے محروم ہونے پر رخج



200 1 12 4 1 4 1 4 1941 5 111 Action (Unit 6 alicent pourt juffer. ہیں۔ ہو دالرائض الدر ڈرائش کا سواری کوڑی سے چلا ناہودامل میں ہاند کی جن سے معنی تائب کے ہیں اور بیانڈ المالى كرايك ويعبر كانام - 2-للظر نصلاي كامعنى: تصارئ(Christian) بحض مے زو یک بیدا تیوں کو بھی نصاری اس لے کہا کما ہے کہ انہوں نے ند من انصار الله كانعر ولكا وبإنشا- بيما ني قران مي ب: "كُونُوا آنْصارَ الله كَما قالَ عِيسَى ابْنُ مَزْيَحَ لِلْحَوَارِيِّينَ مَنْ أَنْصَارِي إِلَى اللهِ قَالَ الْحَوارِيُونَ تَعْنُ أَنْصارُ الله " (سورةالمد آيت مدر 14) دین خدا کے مدد گاررہو بیسے عیشی بن مریم نے حوار ہوں سے کہا تھا کون ہے جو اللہ کی طرف ہو کر میر کی مدو کریں حواری بولے ہم دین غداکے مدد گار ہیں۔ اور بص نے کہا ہے کہ پینصرانی کی جنت ہے جو نصران ( قربیکا نام) کی طرف منسوب ہے۔ قرآن میں ہے: "وَقَالَمِهِ الْجَهُوُ دُلَيْسَبِهِ النَّطِرِي عَلَى تَعَيْءٍ" (سور قالم قرقايت مر 113) اور يېودى بولے نصرانى چېرېبس-نصر ارض بنی فلان کے معنی بارش بر نے کے ہیں کیونکہ بارش ہے بھی زمین کی مدد ہوتی ہے اور نصر ت فلا تماجس *سے معنی کسی کو پچھ*د بنے کے ہیں سیر پاتونصر الارض سے مشتق ہے اور پانفر بمعنی عون سے۔ لتحقيق لفظ صبى: (صبو) الصبي (Child) تابالغ لوكار جل مصب عمال دارجس ك بيج تابالغ جول \_قرآن مي ب: " قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّحُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيًّا " (سود عمر يد آيت مرد 29) (وہ بولے کہ) ہم اس سے جو کہ گودکا بچہ ہے کیونگر ہات کریں۔ صبافلان بصبوصبوا وصبوة كسى چيزى طرف مائل بوكر فيول كے سے كام كرنے لگا قرآن ميں ب: " آصْبُ إِلَيْهِنَّ وَآكُن مِنَ الْجَاهِلِينَ " (سور الدوسف آيس مدر 33) تومیں ان کی طرف مائل ہوجا ؤ نگااور نا دانوں میں داخل ہوجا ؤ نگا۔ اصبانی فصبوت اس نے محصر ویدہ کیا چنا نچہ میں گرویدہ ہو گیا۔

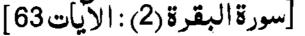
تغسيرييضاوى(،،) 417 ] سؤرة التقرة الصانبين كالمتخل: العبا- پروائی ہوا۔ صابیت السیف الی تلوار نیام میں ڈالی۔ صابیت الرمع نیزہ مارنے کے لئے جمکا دیا۔ الصابنون ایک فریقے کا نام ہے جونو**ح (علیہ السلام)** کے دین پر ہونے کا مدگی تھا اور ہر وہ آ دمی جوایک دین کو چھوڑ کر دوس وین میں داخل ہوجائے اسے صابتی کہا جاتا ہے صباء ناب البعیر کے مادود ہے ماخود ہے جس کے متن ہیں اونٹ کے کچلی نقل آئی۔قر آن میں ہے: " وَالصَّابِئِنُ وَالنَّصَارُى" (سور قالحج آيت نمبر <sup>17</sup>) اورستاره پرست اور عيسائي-" وَالنَّصارى وَالصَّابِرُيْنَ " (سور قالمغر <sup>63</sup> بد نمبر <sup>62</sup>) اور عیسائی یا ستاره پرست۔ ادرا يك قرات من صابين (بدون بمزه ) بعض في كما ب كد بمزة تخفيف ك ليحزف كرديا كيا ب جيسا كدا يت: " لا يَأْكُلُهُ إِلَّا الْحَاطِةُنَ "(سورة الحاقة آيد نمبر 37) جس کو گنہگاروں کے سواکوئی نہیں کھانے گا۔ میں الخاطون اصل میں خاطنون ہے۔ اور بعض نے کہانہیں بلکہ بیصبا یصبو سے مشتق ہے جس کے معنی مائل ہونا ادر جمکتا کے ہیں۔ تعريف العمل: (عمرل)العيل (Work) ہراں فعل کو کہتے ہیں جو کسی جاندار ہے ارادہ صادر ہو بیغل سے اخص ہے کیونکہ فعل کالفظ بھی حیوانات کی طرف بھی منسوب کردیتے ہیں جن سے بلاقصد افعال سرز دہوتے ہیں بلکہ جمادات کی طرف بھی منسوب ہوجاتا ہے۔ مگرعمل کالفظ ان کی طرف بہت ہی کم منسوب ہوتا ہے صرف البقر العوامل ایک ایس مثال ہے جہاں کی کمل کالفظ حیوانات کے لئے استعال ہوا ب نیز عمل کالفظ ا بین اور بری دونوں قسم کے اعمال پر بوا جا تا ہے قرآن میں: "إِنَّ الَّذِيدَنَ آمَهُوا وَتَحِيلُوا الصَّالِحَاتِ " (مودة المترة آيت نبر 277) جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کرتے۔ تعريف لفظ صالح: (صلح)الصالح

سورة المغرة تفسيربيضاوي(س) AF5 11 276 (درست، باترتیب) بیفساد کی مند بے عام طور پر بیددونوں لفظ افعال کے متعلق استعال ہوتے جی قرآن کر یم ش الفظ ملاح مجى توفساد كے مقابلہ من استعال مواب اور محى سيئة كے چنانچ فرمايا: " خَلُطُوا عَمَلًا صَالِحاً وَآخَرَ سَيْداً "(سورةالنوبة آيد مر 102) انہوں نے ایچھادر بر ے ملوں کے ملاد یا تھا۔ لفظِّاجر كَتْحَقِّين: (Wages, Charges) (اجن) الإجروا لإجرة کے معنى جزائے عمل کے بي خواہ وہ بدلہ دنيوى ہويا اخروى - چنانچ فرمايا: "إِنْ أَجُرٍ يَ إِلَّا عَلَى إِلَيْهِ " (سور تعوداً بد ممر 29) میرااجرتواللہ کے ذے ہے۔ " وَآتَيْنَا لُا أَجُرَا فَفِي التَّذْيَا وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّالِحِينَ " (سورة العنكبوت آيت نمبر 27) اوران کودنیا میں بھی ان کاصلہ عنایت کیا اور وہ آخرت میں بھی نیک لوگوں میں سے ہوں گے۔ " وَلَاجُرُ الْآخِرَةِ خَيْرٌ لِلَّذِينَ آمَنُوُا " (سورةيوسف آيت نمبر 57) اورجولوگ ایمان لائ ان کے لئے آخرت کا اجربہت بہتر ہے۔ الاجوة (مزدورى) يدافظ خاص كردنيوى بدله پر بولاجاتا ب اجرى جمع اجود ب ادر آيت كريمه: "وَأَتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ " (سورةالنساء آيت ممر 25) اوران کے مہر بھی انہیں ادا کر دو۔ میں کنار پر بولاجا کے مہرکوا جور کہا گیا ہے پھر اجر اور اجر ہ کالفظ ہراس بدلہ پر بولا جاتا ہے جو کی عہد ویتان یا تقریبا ای قسم کے عقد کی وجہ سے دیا جائے۔اور بیہ ہمیشہ تفع مند بدلیہ پر بولا جاتا ہے۔ضرر رساں اور نقصان دہ بدلہ کو اجرنہیں کہتے جیے فرمايا "لَهُمُ أَجُرُهُمُ عِنْكَ رَبِّهِمُ " (سود قالبقرة آيت نمبر 277) ان کوان کے کاموں کا صلہ اللہ کے باب ملے گا۔ " فَأَجْرُكُ تَعَلَى الله " (سورة الشوزى آيت مر 40) تواس كابدله اللد کے دے ہے۔ الجزاء ہربدلہ کو کہتے ہیں خواہ وہ کسی عہد کی وجہ سے ہویا بغیر عہد کے اچھا ہویا براد دنوں پر بولاجا تا ہے۔ چنا نچے فرمایا۔ "وَجَزَاهُمْ بِمَنَا صَبَرُوا جَنَّةٌ وَحَرِيرًا "(سودةالانسان)يت مبر 12)



سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ X 110 Zava تفسيربيضاوي(دري) خوف کی تعریف: (Fear) الخوف (س) (Fear) کے معنی ہیں قرآن دشواہد سے سمی آنے والے کا محطرہ کا اندیشہ کرنا۔ جیسا کہ کالفظ قرائن دشواہد کی بنا پر کسی فائدہ کی توقع پر بولاجاتا ہے۔ خوف کی صدامن آتی ہے۔ اور بید امور دنیوی اور آخروی دونوں کے متعلق استعال ہوتا ہے: قرآن میں ہے: " وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخافُونَ عَذابَهُ " (سورة الاسراء آيس مدر 57) اوراس کی رحمت کے امید وارر بتے ہیں اور اس کے عذاب سے خوف رکھتے ہیں۔ اس کے اصل معنی سیر ہیں کہ اگر حالات سے واقفیت کی بنا پر تمہیں اندیشہ ہو کہ اللہ تعالٰی سے ڈرنے کے بید عنی نہیں ہوتے کہ جس طرح انسان شیر کے دیکھنے سے ڈرمحسوس کرتا ہے۔ ای قشم کا رعب اللہ تعالیٰ کے تصور سے انسان کے قلب پر طاری ہوجائے بلکہ خوف المی کے معنی میہ ہیں کہ انسان گناہوں ہے بچتارہے۔اور طاعات کو اختیار کرے۔اسی بنا پر کہا گیا ہے کہ جو محص گناہ ترکن بیں کرتاوہ خائف یعنی اللہ تعالیٰ سے ڈرنے والانہیں ہوسکتا۔ الخويف كامعنى: الخویف (تفعیل) ڈراتا ) اللہ تعالیٰ کے لوگوں کو ڈرانے کے معنی پیہیں کہ وہ لوگوں کو برے کاموں سے بیچتے رہنے کی ترغيب ديتاب- ادرآيت كريمه: " ذلك يُخَوّفُ اللهُ بِه عِب أَدَكُ " (سود قالزمر آيت ممر 16) اس سے اللد در اتا ہے اپنے بندوں کو۔ بھی ای معنی پر محول ہے اور باری تعالیٰ نے شیطان سے ڈرنے اور اس کی تخویف کی پرواہ کرنے سے منع فرمایا ہے۔ حزن کي تعريف: (Grief, Sorrow) (حزن) الحزن والحزن کے معنی زمین کی مخت کے ہیں۔ نیز عم کی وجہ سے جو بیقراری سے طبیعت کے اندر پیدا ہوجاتی ہے اسے بھی حزن کہا جاتا ہے اس کی ضد فوج ہے ادرغم میں چونکہ خشونت کے معنی معتبر ہوتے ہیں اس لئے کم زدہ ہوے کے لئے خشنت بصر وبھی کہا جاتا ہے حذن (س) غمز دہ ہوناعمکین کرنا۔قرآن میں ہے: "لِكَيُلا تَحْزَنُوا على ما فاتَكُم " (سورةال عران آيت مرد 153) تا کہ جو چیزتمہارے ہاتھ سے جاتی رہے اس سے تم اندو ہناک نہ ہو۔ فوث: ايمان اورلفظ رب كامعنى بيان موچكا ب-

تفسيربيضاوي(دري)



**سُو**ْرَةُ الْبَقَرَةُ

وَإِذْ أَخَنُنا مِيثَاقَكُمُ وَرَفَعُنا فَوُقَكُمُ الطُّورَ خُلُوا مَا آتَيْناكُم بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوا ما فِيهِ لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ ()

''اور جب ہم نےتم سے عہدلیا اورتم پر طور کو اونچا کیا لوجو پچھ ہم تم کودیتے ہیں زور سے اور اس کے مضمون یا دکر و اس امید پر کہ تہمیں پر ہیز گاری ملے' ۔

وَإِذْ أَخَنُنا مِيثاقَكُمُ باتباع موسى والعمل بالتوراة. وَرَفَعُنا فَوُقَكُمُ الطُّورَ حتى أعطيتم الميثاق.

روى أن موسى عليه الصلاة والسلام لما جاءهم بالتوراة فرأوا ما فيها من التكاليف الشاقة كبرت عليهم وأبوا قبولها، فأمر جبريل عليه السلام فقلع الطور فظلله فوقهم حتى قبلوا. خُلُوا على إرادة القول: مَا آتَيُنا كُمُ من الكتاب بِقُوَّةٍ بجد وعزيمة. وَاذْكُرُوا مَا فِيهِ ادرسوه ولا تنسوه، أو تفكروا فيه فإنه ذكر بالقلب، أو اعملوا به. لَعَلَّكُمُ تَتَقُونَ لكى تتقوا المعاصى، أو رجاء منكم أن تكونوا متقين. ويجوز عند المعتزلة أن يتعلق بالقول المحذوف، أى: قلنا خذوا واذكر واإرادة أن تتقوا.

ترجمها

وَاذَ آخَلُمَا مِيْهَا فَكُمُ اورجب بم نے تم سے عہدلیا۔ اس عہد سے مراد حضرت مولی علیہ السلام کی اتباع اور تو رات پر عمل کرنے کا عہد مراد ہے، وَدَفَعْدَنَا فَوُقَدَكُمُ الطُّوْدَ اور تم ير طور کو اونيا کيا۔

اس کامعنی مید کم بیم نے تم سے عہداس حال میں لیا کہ تمہارے او پر کو وطور لا کر کھڑا کردیا کہ جب تک تو ریت پر عمل کرنے کا پختہ عہد نہیں کر و گے اس دفت تک میہ پہاڑتم ہارے سروں کے او پر سے نہیں ہے گا۔ منقول ہے کہ حضرت موئی علیہ السلام جب تو ریت ہے کرآئے اور بنی اسرائیل نے اس میں مشقّت کے احکام دیکھے تو وہ کتاب ان پر شاق ہوئی اور انہوں نے اسکو قبول کرنے سے انکار کردیا ، تو اللہ کریم نے حضرت جبریل علیہ السلام کو تکم دیا کہ کو وطور کو جزئے اکھڑا کر سایہ کی

| Je by            | سُوْرَقُالْبَقَرَةُ                   |                                         | تفسيربيضاوي(دري)                          |              |
|------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------|-------------------------------------------|--------------|
|                  | - <u> </u>                            | م نے ایسا ہی کیا ، تب انہوں نے قبول کب  | ب، چنانچة حفزت جريل عليه السلا            | او برلے آئی  |
|                  |                                       |                                         | امااتيناكم                                |              |
| م<br>چھتوریت میں | اذ کروا مافیه <sup>" یع</sup> ن جو    | مراد محنت وکوشش ادر عزم مصمم ہے، "و     |                                           |              |
|                  |                                       | ں سے مراد بیہ ہے کہ اس کی آیات میں      |                                           |              |
| •                | •                                     |                                         | ماسے بادکرنا ہے۔ بامراد سے                |              |
|                  |                                       | -                                       | ه تتقون                                   | ا العلك      |
|                  |                                       | · · · ·                                 | ىيد پر كەتى <i>مىي پر مىيز گارى ملے</i> ۔ | اس ام        |
| لعلّ ترجّى۔      | وں سے بخ جاؤ، یا بیہ کہ               | ، تتقون" تا كهتم متقى موجادً-اور معصبة  | " تجمعنیٰ "تحی" ہے، یعنیٰ "لکھ            | العل         |
| ے کرہم تم سے     | بن کو یا د کرنے کا حکم د۔             | ئیل تم کو کتاب دے کراوراس کے مضا        | معنی بیرہوں کے کہاے بنی اسرا              | لتے ہے اب    |
| قلنا" كومحذوف    | ور "خذوا "ے پہلے "                    | لعلّ اکوارادہ کے معنی میں لیتے ہیں۔او   | یں کہتم متقی ہوجا ؤ۔اور معتز لہ "         | امید کرتے ا  |
|                  | <b>N</b>                              |                                         | يعنى،                                     | مانتة بي-    |
| · · ·            |                                       | تقوا.                                   | خذوا واذكروا إرادة أن ت                   | قلنا         |
|                  |                                       | ·                                       | وق:                                       | فتحقيق لفظوف |
|                  |                                       |                                         | ِق)نوق(Above,Up)                          | (فو          |
| •                | جاتا ہے،                              | ) استعال ہوتا ہے اور کئی معنوں میں بولا | ن از مان جسم عدداور مرتبہ کے متعلق        | بيمكال       |
|                  |                                       |                                         |                                           | يهلي قشم:    |
| ·                |                                       |                                         | یسے فرمایا:                               | <br>او پر بچ |
|                  | •                                     | البقرة آيت نميز 63)                     | فَعُنا فَوُقَكُمُ الطُّورَ " (سورة        | ا وَدَ       |
|                  | •<br>• •                              |                                         | طوركوتم پراتھا كھرا كيا۔                  |              |
|                  |                                       | (سور قالزمر آيت تمير 16)                | ٥ فَوَقِهِم ظُلَلُ مِنَ التَّارِ "        |              |
|                  |                                       | · · · ·                                 | پرتو آگ کے سائبان ہوں تے۔                 | کے او        |
|                  | ,                                     |                                         | لعل فيها زواسى من قوقها                   |              |
|                  | •                                     |                                         | یانے زمین میں اس کے پہاڑ بنا۔             |              |
| -<br>            | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |                                         | امند تحت ہے جس کے معنی نیچ کے             |              |

شورةالتقزة تفسيربيضاوي(در) 114 " قُلْ هُوَ الْعَادِرُ عَلى أَنْ يَبْعَت عَلَيْكُم عَلااباً مِن قَوْ لِكُم أَوْ مِن تَحْتِ أَدْجُلِكُم " (سورةالانعام آيت نمبر 65) کہ وہ اس پر بھی قدرت رکھتا ہے کہتم پر او پر کی طرف سے پانتہارے پا ڈل کے بیچے سے عذاب ہیںجے۔ معود یعنی بلندی کی جانب کے عنی میں اس کی ضد اسفل ہے جس کے معنی پستی کی جانب کے ہیں چنا نچے فر مایا: "إِذْجاؤُكُم مِنْ فَوَقِكُم وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُم " (سورةالاحراب آيت ممرد 10) جب وہتمہارے او پر اور نیچے کی جانب سے تم پر چڑ ھآئے۔ تيسرى فنم: می عدد پرزیادتی کے معنی ظاہر کرنے کے لئے آتا ہے جیسے فرمایا: " فَإِنَّ كُنَّ نِساءً فَوْقَ اثْنَتَهُنِ " (سور قالنساء آيس مرد 1) اگراولا دصرف لژکیاں ہی ہوں (لیعنی دویا) دو۔۔زیادہ۔ چوھی قشم: جسمانیت کے لحاظ سے بڑایا چھوٹا ہونے کے معنی دیتا ہے۔ چنانچہ آیت کریہ: "مَتَلًا ما بَعُوضَةً فَما فَوْقَها " (سورة البقرة آيت مر 20) مچھر یااس سے بڑھ کر کسی چیز مثلا کمھی۔ کمڑی کی مثال بیان فر مائے۔ يانچوين فسم: بلحاظ فضیلت د نیوی کے استعال ہوتا ہے جیے فر مایا: " وَرَفَعُدا بَعْضَهُمُ فَوُقَ بَعْضٍ ذَرَجاتٍ " (سورةالزخرف آيت مير<sup>32</sup>) اورایک دوسرے پردرے بلند کئے۔ اور کمجی فضلیت اخروی کے لحاظ سے آتا ہے جیسے فرمایا: " وَالَّنِينَ اتَّقَوُا فَوُقَهُمُ يَوْمَ الْقِيامَةِ "(سور البعر البعر 212) لیکن جو پر ہیز گار ہیں وہ قیامت کے دن ان پر پر فائق ہوں گے۔ " فَوْقَ الَّنِايَ كَفَرُوا " (سود قال عمران آيت ممرد 55) کافروں پر فائق -

تغسيربيضاوى (رر)) *ۺ*ۅٞڒڰ۬ٵڵؠٙ**ڐ**ڒڰ يا فيح ين قشم: فوقيت معنى غلبه اور تسلط كے جيسے فرمايا: " وَهُوَ الْعَاهِرُ فَوْقَ عِبادِين " (سور قالانعام آيد نمبر 18) اورودا بينے بندوں پر غالب ہے۔ "وَإِنَّا فَوُقَهُمُ قَاهِرُونَ "(سودةالاعراب آيت مر 127) فرمون سے اور بے شہرہم ان پر غالب ہیں۔ لفظ طور کی شخفیق: (A Name of a Mountain)(ط ور) طوارالدار وطوار ہے کے متن گھر کی عمارت کے امتداد یعنی کمپاہونے اور پھیلنے کے ہیں محاورہ ہے: عداقلان طوارةقلان ا پن حدود سے تحاوز کر کیا۔ لاوطور بد میں اُس کے مکان کے صحن کے قریب تکنہیں جاؤں گا۔فعل کذا طورا بعد طوراس نے ایک بارے بعد دوسرى بارىيكام كيااورآيت كريمه: " وَقُلُ خَلَقَكُمُ أَظُواراً " (سودةنو آيت مدر 14) حالانکداس نے تمہیں طرح طرح بنایا۔ ی تغییر میں بعض نے کہا ہے کہ کہ اطوار سے ان مختلف منازل و مدارج کی طرف اشارہ ہے جو کہ آیت: " خَلَقْنا كُمُ مِن تُراب ثُمَّ مِن نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ " (سود قالمج آيد مدر 5) ہم نے تم کو (پہلی بار بھی) تو پیدا کیا تھا (لیتن ابتداء میں )مٹی سے پھراس سے نطفہ بنا کر پھراس سے خون کالو تعزا بنا کر پھراس سے بوتی بنا کر۔ میں مذکور ہیں اور بعض نے کہا ہے کہ اس سے مختلف احوال مراد ہیں جن کی طرف آیت : "وَاخْتِلافُ ٱلْسِنَتِكُمُ وَٱلُوالِكُمُ " (سورةالروم آيت مرد22) اورتمهاری زبانوں اور رنگوں کا جدا جدا ہوتا۔ میں اشار ہ فر مایا ہے یعنی جسمانی اور اخلاقی تفاوت جو کہ ہرمعاشرہ میں نمایاں طور پریایا جاتا ہے۔ الطور - كون سا ببازمراد -؟: الطور (ایلہ کے قریب ایک خاص پہاڑ کا نام ہے)اور بعض نے کہا ہے کہ ہر پہاڑ کوطور کہہ سکتے ہیں اور بعض کے نز دیک

سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ

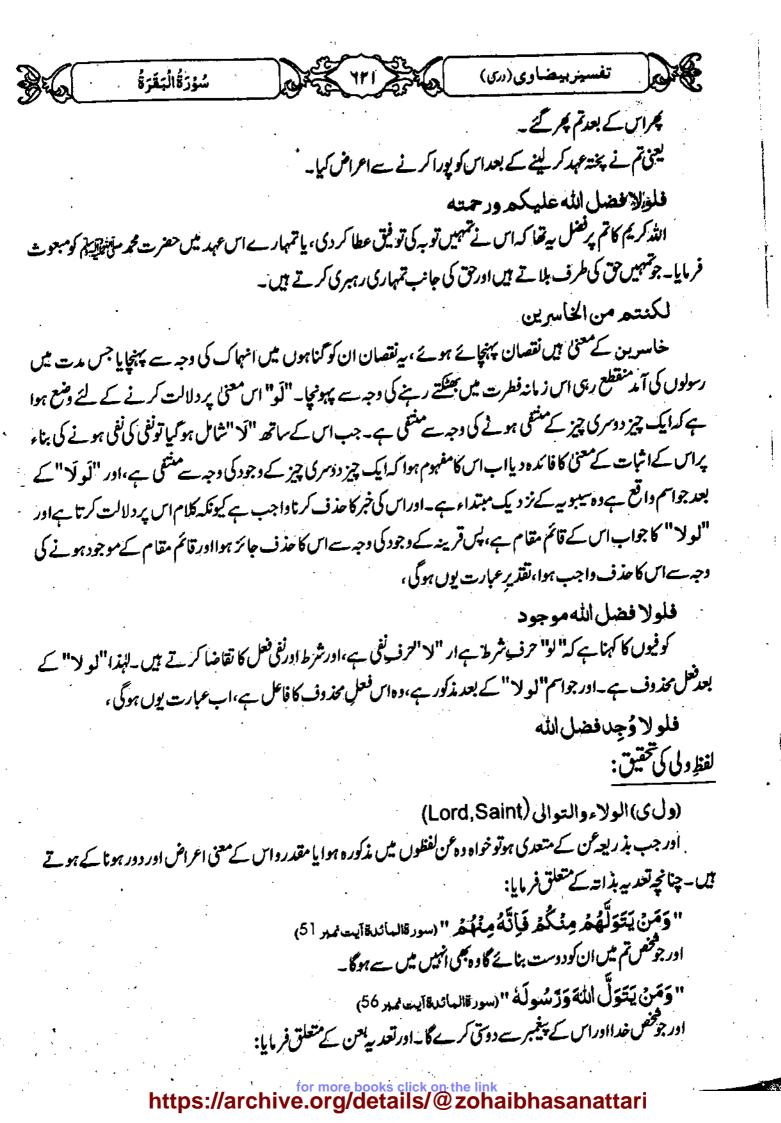
تفسیر بیضاوی (دری) کی تحکی ۲۰ یکی تحکی ۲۰ طور ے وہ سلسلہ کوہ مراد ہے جو کرہ ارض کو محیط ہے۔ قر آن پاک میں ہے: " وَالطَّلُوْرِ وَ کِتاَبٍ مَسْطُلُوْرِ " (سور قالطور آیس نمبر ۲۰۱۰) کوه طور کی شم اور کتاب کی جو کعمی ہوتی ہے۔ " وَما کُتْتَ بِحالِبِ الطُّلُورِ " (سور قالعص آیت نمبر ۴۵) اور نتم اس وقت طور کے کنارے تھے۔ " وَطُلُوْرِ سِيدِيدَيْنَ " (سورة العص آيت نمبر ۴۵) اور نتم اس وقت طور کے کنارے تھے۔ " وَطُلُوْرِ سِيدِيدَيْنَ " (سورة العص آيت نمبر ۶۵) اور تم اس دقت طور کے کنارے تھے۔ " وَتُلُوْرِ سِيدِيدَيْنَ " (سورة العص آيت نمبر ۶۵) اور تم نے ان کو طور کی دائتی جانب سے پکارا۔ اور کوہ طور کو تم پر الطُلُورَ " (سورة النساء آيت نمبر ۱54) اور کوہ طور کو تم پر الطُلُورَ " (سورة النساء آيت نمبر 154) نوٹ : اخذ ، وَتَن ، رفع ، ماء تينا، تو ۃ ، تقویٰ اور لعل کی بحث گز رچکی ہے۔

[سورة البقرة (2) : الآيات 64] ثُمَّ تَوَلَّيْ تُمْ مِنْ بَعُدِ ذلِكَ فَلَوُلا فَضُلُ اللهِ عَلَيْ كُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِنَ الْحَاسِرِينَ '' پھراس کے بعدتم پھر گئے تواگر اللہ کانفل اور اس کی رحمت تم پرنہ ہوتی توتم نُوَٹے والوں میں ہوجاتے''۔

تُمَرَّ تَوَلَّيُتُم مِنْ بَعُلِ ذَلِكَ أَعرضتم عن الوفاء بالميثاق بعد أخذه. فَلَوُلا فَضُلُ الله عَلَيُكُمُ وَرَحْمَتُهُ بتوفيقكم للتوبة، أو بمحمد صلى الله عليه وسلّم يدعوكم إلى الحق ويهديكم إليه. لَكُنتُم مِن الخاسرين المغبونين بالانهماك في المعاص، أو بالخبط والضلال في فترة من الرسل. ولو في الاصل لامتناع الشيء لامتناع غيرة. فإذا دخل على لا أفاد إثباتاً وهو امتناع الشيء لثبوت غيرة، والاسم الواقع بعدة عند سيبويه مبتدا خبرة واجب الحذف لدلالة الكلام عليه وسد الجواب مسدة. وعند الكوفيين فاعل فعل محذوف.

ترجمه

ثُمَّر تَوَلَّيُتُم مِنْ بَعُدِ ذَلِكَ



تغسیربیطاوی(س) **شۇرۇلايتۇرۇ** " فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ عَلِيَهُ بِالْمُفْسِدِيْنَ " (سود ظل عرادة بع مهد ٤٥) تواكر يدلوك بكرجا تمي تواللدمف ول كوخوب جانبا ---حرف لولاكااستعال: (لولا)لولا (حرف) اس کا استعال دد طرح پر ہوتا ہے ایک شے کے پائے جانے ہے ددمری شے کامتنع ہوتا اس کی خمر بحثہ مخد وف رہتی ب\_ اورلولا كاجواب قائم مقام خبر كى موتاب قرآن باك ش ب: "لَوُلا أَنْتُمُ لَكُنَّا مُؤْمِدِيْنَ" (سورتسبأ آيد مير 31) اگرتم مذہوتے توہم ضرورمومن ہوجاتے۔ دوم بعنى هلا كآتاب-اوراس كى بعد مصلاقل كاآنامرورى ب-چانچ فرمايا: "لَوُلا أَرُسَلُتَ إِلَيْنا رَسُوُلًا "(سورقطه آيت عبر 134) تونى جارى طرف كوكى يغيركون بي بيجا وغيرهذالكمن الامثلة يوصطر (فض) الفضل (Blessing) کے معنی کسی چیز کے اقتضامتوسط درجہ سے زیادہ ہونا کے ہیں اور بیدوشم پر ہے محمود جیے کم وظم دغیرہ کی زیادتی ندموم جیسے خصه کا جد سے بڑھ جانالیکن عام طور الفعنل اچھی باتوں پر بولا جاتا ہے اور الغضول بری باتوں میں اور جب ضل کے معنی ایک چز کے دوسری پرزیادتی کے ہوتے ہل تواس کی تمن صور تم ہو کتی ہی۔ (1) برتر ی بلحاظ جنس کے جیسے جنس حیوان کا جنس نبا تات سے افضل ہوتا۔ (2) برتر ی بلجاظ نوع کے جیسے نوع انسان کا دوسرے حیوانات سے برتر ہونا جیسے فرمایا: " وَلَقُلْ كَرَّمْنا بَنِي أَحَمَ " (سور قالاسراء آيت نمبر 70) اور ہم نے بن آدم کو تر ت بخش اور اپن بہت ک تلوق پر فضیلت دی۔ (3) فعنیات بلحاظ ذات مثلا ایک شخص کا دومرے شخص سے برتر ہوتا اول الذکر دونوں قسم کی ضیلت بلحاظ جو ہر ہوتی • ہے۔ جن میں ادنی ترتی کر کے اپنے سے اعلی کے درجہ کو حاصل نہیں کر سکتا مثلا کھوڑا اور گدھا کہ یہ دونوں انسان کا درجہ حاصل نہیں کر سکتے ۔ البتہ تیسری شم کی نغیلت من حیث الذات چونکہ بھی عارض ہوتی ہے اس لئے اس کا اکتساب عین ممکن ہے

تغسينربيطباوى(س) شۇرۇالتىقرۇ چنا **بچ**ا <u>با</u>ت کریہ۔ ' " وَاللهُ فَطَّلَ يَعْضَكُم عَلى يَعْضٍ فِي الرِّزْقِ " (سور الدول آيد مبر 71) ادراللد فے رزق (دولت ) میں بعض کو بعض پر فضیلت دی ہے۔ "لِتَبْتَغُوا فَضْلًا مِنْ رَبِّكْمُ " (سور قالاسراء آيب مبر 12) تا کہتم اینے پرورد کارکانغنل (یعنی روزی) تلاش کرد۔ میں یہی تیسری شم کی فضیلت مراد ہے جسے محنت اور سبی سے حاصل کیا جا سکتا ہے۔ م لغظ خسران كامعلى: (خسر) الخسروالخسر ان (Loss) عام طور پراس کا استعمال خارجی ذخائر میں نقصان اثھانے پر ہوتا ہے۔ جیسے مال وجاء دغیرہ کیکن بھی معنوی ذخائر یعنی صحبت وسلامتي عقل وايمان اورتواب كمو بيضخ پر بولاجاتا ب بلكهان چيزوں ميں نقصان انھانے كواللد تعالى فے خسران مبين قراردياب-چنانچەفرمايا: " الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمُ وَآغَلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيامَةِ ٱلاذلِكَ هُوَ الْخُسُرِ انُ الْمُبِينُ " (سورة الزمرآيت نمبر 15) جنہوں نے اپنے آپ اور اپنے گھر دالوں کونقصان میں ڈالا ، دیکھو یہی صریح نقصان ہے۔ توث : لفظر رم كامعنى كزر چكاب-[سورة البقرة (2) : الآيات 65] وَلَقَنْ عَلِمُتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْ أَمِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلُنا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خاسِئِينَ • < \* اور بیشک ضرور حمہیں معلوم ہے تم میں کے دہ جنہوں نے ہفتہ میں سرکشی کی تو ہم نے ان سے فر مایا کہ ہوجا ؤ بندر د حتکارے ہوئے ، توہم نے اس بستی کا بیدوا قعداس کے آگے اور پیچھے والوں کے لئے عبرت کردیا اور پر ہیزگاروں <u>سر ارتصحت''</u> وَلَقَنْ عَلِبُتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوًا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ اللام موطئة لقسم، والسبت مصدر قولك سبتت اليهود إذا عظمت يوم السبت، وأصله القطع أمروا بأن يجردوه للعبادة فاعتدى فيه ناس منهم في زمن داود عليه السلام، واشتغلوا بالصيد، وذلك أنهم

تفسيربيضاوى (س) S MAR <u>ئىنۇر ئەللېقىر ئە</u>

كأنوا يسكنون قرية على ساحل يقال لها أيلة، وإذا كأن يوم السبت لم يبق حوت فى البحر إلا حضر هناك وأخرج خرطومه، فإذا مصى تفرقت فحفروا حياضاً وشرعوا إليها الجداول وكانت الحيتان تدخلها يوم السبت فيصطادونها يوم الاحد. فَقُلْنا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خاسِئِينَ جامعين بين صورة القردة والخسوء: وهو الصغار والطرد وقال مجاهد ما مسخت صورهم ولكن قلوبهم، فمثلوا بالقردة كما مثلوا بالعمار فى قوله تعالى: كَمَتَلِ الحِمارِ يَحْيِلُ اسْفاراً وقوله: كُونُوا ليس بأمر إذ لا قدرة لهم عليه، وإنما المرادبه سرعة التكوين، وأنهم صاروا كذلك كما أراد بهم، وقر "قردة" بفتح القاف وكسر الراء، و "خاسين"

1.5.

وَلَقَلُ عَلِمُتُحُد الَّذِينَ اعْتَدَوُا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ اور بيتك ضرورتم يس معلوم بتم مي كوه جنهو في خفته مي سركشي كي

ال آیت کریم میں لام قرینہ ہے شم محذوف کا ،اور السبت معدر ہے۔ "سبت الیہود" یعنی یبود نے یوم سبت کی تعظیم کی اور اس کے اصل معنیٰ ہیں قطع کرنا ،کاٹ دینا۔ یہودکو عظم دیا گیا تھا کہ اس دن کو عبادت کے لیے خالی رکھی ہو حضرت داؤد علیہ السلام کے عہد مبارک میں پکھ لوگوں نے اس مسئلہ میں حد سے تجاوز کیا اور شکار میں مشغول ہو گئے ،بات سیتھی کہ وہ ساحل دریا پر ایک پستی میں رہتے تھے بستی کانام "ایدلہ" تھا ، اور جب شنبہ ( ہفتہ ) کا دن ہوتا تھا توکوئی بھی مجھلی دریا کی تھی کہ وہ ساحل دریا پر ایک پستی میں رہتے تھے بستی کانام "ایدلہ" تھا ، اور جب شنبہ ( ہفتہ ) کا دن ہوتا تھا توکوئی بھی مجھلی دریا کی تب میں نہیں جاتی تھی ۔ بلکہ پانی کے او پر رہتی تھی اور اپنا منہ نکال دیتی تھی۔ اور جب شنبہ کا دن گذرجا تا تھا توکوئی تھی مجھلی دریا کی تب میں لوگوں نے یہ کیا کہ روض کو دے ، اور حضوں سے دریا کی جانب تالیاں بتا ہیں ۔ وہ محج میں اس شنبہ کے دن حوض میں آجاتی تھی پر

"قردة خاسئين"

یعنی ایسے بن جاؤ کہ دونوں با تیں تمہارے اندر جمع ہوجا کمیں ، بندر بن جاؤاور دھتکارے ہوئے ، اور مجابد نے فرمایا کہ ان کی صورتیں اور شکلیں سنح نہیں کی گئیں بلکہ ان کے دل سنح کئے گئے ، کمبخ قلوب میں ان کو بندروں کے ساتھ تشبیہ دے دی گئ بے جیسا کہ اللہ کریم کا ارشاد ،

کہ ٹل الحہار یحملہ اسفار ا میں گدھوں کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہےاور اللہ کریم کا فرمان "کونوا" ے مقصود سرعتِ تکوین وایجاد کو بیان فرمانا ہے۔اور بیظاہر فرمانا ہے کہ اللہ کریم نے ان کے قن میں جیساارا دہ فرمایا ویسے ہی وہ ہو گئے،اورایک قرات " قردۃ " بفتح قاف

× 110 2346 تغسيربيضاوي(٥٫٧) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ ادر بکسر دراء کی بھی ہے۔ نیز "خاسٹین" بغیر ہمزہ کے بھی پڑھا گیا ہے۔ السبت كي تحقيق:

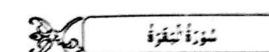
(سبت) السبت (هفته) (Saturday) کاصل متی قطع کرنے کے ہیں اورای سے کہا جاتا ہے سبت السیر اس نے تسمہ کوقطع کیا سینت شعر قال نے اپنے بال موتڈ سیست انفداس کی کاٹ ڈالی بعض نے کہا ہے کہ ہفتہ کے دن کو یوم السبت اس لئے کہا جاتا ہے کہ اللہ تعالی نے آسمان وزیکن کی تخلیق اتوار کے دن شروع کی تھی اور چھ دن میں تخلیق عالم فر ما کر سینچر کے دن اسے ختم کردیا تھا ای سے سبت طلان ہے جس کے متی ہیں وہ ہفتہ کے دن میں داخل ہوا۔

اورآیت کریمہ:"یو قریسَبُتِ اِحْدِیثُوَّ عَّا " (سود قالاعراف آیت نمبر 163) سنچر کے دن (محصلیاں ) سینہ پر ہوکران کے سامنے آجا تیں۔ مدیس 39

میں بعض نے یوم سبتھم سے ان کے کاروں بارکو چھوڑنے کا دن مرادلیا ہے اس اعتبار سے یوم لایسبتون کے متن یے ہوں گے کہ جس روز وہ کاروبار چھوڑتے اور بعض نے اس کے معنی سیے کئے ہیں کہ روز سینچر نہ ہوتا ان ہر دومعنی کا مال ایک ہی ہے اور آیت:

(قرد) القردة (Monkey) بندراس کی جمع قرود وقردة باوراً بات کریمہ:

|              |                                       |                                                         |                                                                  | NG                        |
|--------------|---------------------------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| 36           | سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ                  | DALITZA                                                 | · .                                                              |                           |
| ·            |                                       | ةاليقر¥آيىتەنمىز 65)                                    | نُوا قِرَدَةً حَاسِبُيْنَ " (سور                                 | " گو                      |
|              |                                       | · ·                                                     | د شوار بندر بوچا ک ۔                                             |                           |
|              | · _                                   | يكر " (سورقالمالدقايت مير 60).                          | عَلَ مِنْهُمُ الْقِرَدَةَ وَالْحَدَادِ                           | "ۇ                        |
|              |                                       |                                                         | کوان میں سے بندر بنادیا۔                                         | اور جن                    |
| داطور بندرول | ، نے کہا ہے کہ الحکے اخلاق و          | یعنی انہیں بھی بھی بندر بنادیا <sup>س</sup> میا تھا بعض | ں نے ظاہری معنی پر حمل کیا ہے                                    | كوبغنز                    |
|              |                                       | المحكم يتمجه                                            | یتھے۔ نہ کہ وہ بچ مج ہندر بناد ب                                 | ایسے ہو گئے۔              |
|              |                                       |                                                         | فنى:                                                             | القراد كام                |
| ولكوسحاب     | ے تہ بر تہ چھائے ہوئے با <sup>و</sup> | کمجھی ہوئی ادن (جو کاتی نہ جا سکے ) ای                  | <br>بچڑی۔جنع قودان۔ صرف قردا                                     | ۔۔۔۔<br>القراد ج          |
|              | •                                     |                                                         |                                                                  | قردة كباجاتا              |
| عنی اونٹ سے  | وجانا ادر قر دت الابل کے              | چې وانافرد چېچړي کی طرح ساکن ۳                          | بیچڑی کی طرح زمین کے ساتھ                                        | اقرد                      |
|              |                                       | ضت کا محاورہ ہے اور استعار کے طور پر                    |                                                                  |                           |
|              |                                       | ىدارات <i>سے اسے فريب دے رہا ہے</i>                     |                                                                  |                           |
|              |                                       |                                                         | فکلی بھی چیچڑ ی جیسی ہوتی ہے۔                                    |                           |
|              |                                       |                                                         | •                                                                | لفظخسا                    |
|              | •                                     | . (                                                     | <br>Disgrace.Insult)(ہر                                          |                           |
| اخساءكهاجاتا | مکتارنے کیے لئے حربی میں              | ہے کو دھتکارا تو وہ دور ہو گیا۔اور کسی کود              | ) (یا کل فخساء میں نے ک                                          | ن ر<br>خسات               |
| •            | •                                     |                                                         | آن میں کفار کے متعلق فرمایا۔                                     |                           |
|              |                                       | در قالية مدرن آيت تمير 108)                             | ۇ <b>ا ي</b> ېپا ۋلا تُكَلِّمُونِ "(                             | ्यू क्य <u>ू</u><br>इ.स.म |
|              |                                       | مجھ سے بات نہ کر و۔<br>مجھ سے بات نہ کر و۔              | يوا ييديك وكر صوبلون مرسر.<br>باذلت بے ساتھ پڑے رہوادر           | اس ملر<br>اس ملر          |
|              |                                       | ين " (سورقاليقرقايت نمبر <sup>65</sup> )                | -                                                                |                           |
| •            |                                       |                                                         | نے ان سے کہا کہ ذلیل دخوار بند<br>نے ان سے کہا کہ ذلیل دخوار بند |                           |
|              | نی۔قرآن میں ہے:                       | ب سے معنی ہیں نظر در ماندہ ہو کر منتبض ہو               | ے خسبا ۽ البصر کامحادرہ ہے جس                                    | ای<br>ای                  |
| , .          |                                       | لكآيت مور 4)                                            | ىدى وھُو حسائر "(سورةال                                          | الغار                     |
| · .          | •                                     | -2.                                                     | لظردر مانده ادرتعك كرلوث آئئ                                     | كهوه                      |
|              |                                       | -4                                                      | : قَد،عددادرعكم كامعنى كررچكا.                                   | توث                       |
|              | •                                     | for more books alight on th                             | - 15-1                                                           |                           |



[سورة البقرة (2) : الآيات 66] لَجَعَلُناها نَكَلاً لِما بَيْنَ يَدَيْها وَما خَلْفَها وَمَوْعِظَةً لِلْمُنْقِينَ <sup>0</sup>

بريضاوى (مرى) ممريح ٢

لَجَعَلُناها أى المسخة، أو العقوبة. نَكالًا عبرة تنكل المعتبر بها. أى تمنعه. ومنه النكل للقيد.

لِما بَيُنَ يَدَيُها وَما خَلُفُها لما قبلها وما بعدها من الامم إذ ذكرت حالهم فى زبر الاولين، واشتهرت قصتهم فى الآخرين، أو لمعاصريهم ومن بعدهم، أو لما بحضرتها من القرى وما تباعد عنها، أو لأهل تلك القرية وما حواليها، أو لأجل ما تقدم عليها من ذنوبهم وما تأخر منها. وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِينَ من قومهم، أو لكل متق سمعها.

"فجعلناها" ہے مراد میں اور عقاب ہے۔ "نکالاً" یعنی ایس عبرت جوعبرت حاصل کرنے والوں کو ارتکاب جرم سے روک دے، اس سے اخذ کرکے "نیکل" ہے جس کا معنیٰ بیڑی اور قید ہے۔

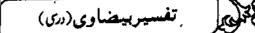
"مابين يديها وماخلفها

> موعظة اللمتقدين يهان متقين م رادان بى كى توم م متقى بين ياجس كى متقى ن اس وا تعدكوسا -لفظِ فكل كامفهوم:

> > (ن كل) نكل عن الشئى (Exemplary)

تفسير بيضاوى (درى) سُوْدَةُ الْبَعَرَةُ سمی کام سے کمز وراور عاجز ہوجاتا۔ نکلتد کسی کے پاول میں بیڑیاں ڈال دینا۔اورنگل۔جانور کی بیڑی اور لگام کے لوہے کو کہتے ہیں۔ کیوں کہ بیجی چلنے سے مانع ہوتے ہیں۔ اس کی جمع ان کال ہے۔ قرآن پاک میں ہے: "إِنَّ لَنَيْنا أَنْكَالًا وَجَعِيمًا " (سود قالمزمل آيت ممر 12) مچھ شک نہیں کہ ہمارے پاس بیڑیاں ہیں اور بھڑ کتی آگ ہے۔ نكلتد كمى كوعبرت ناك سزادينا \_ اس سے اسم نكال سے رجس كے معنى عبرت ناك سزا كے ہيں ۔ قر آن پاك ميں "تَجْتَعَلْناها نَكَالًا لِما بَيْنَ يَنَيْها وَما خَلْفَها" (سور قالبقرة آيت نمبر 66) ادراس قصے کواس دقت کے لوگوں کے لئے اور جوان کے بعد آنے دالے تھے، عبرت بنادیا۔ "جزاء ما كسبا نكالًا من الله " (سورة المائدة آيت ممر 38) ان کے فعلوں کی سز ااور خدا کی طرف سے عبرت ہے۔ حديث ياك: اور حدیث میں ہے: ان الله يحب النكل على النكل كةوى آدمى جوطاقت وركمور ، پرسوار بواللد تعالى كو بيار الكاب. خفيق بين: یین کالفظ یا تو وہاں استعال ہوتا ہے۔ جہاں مسافت پائی جائے جیسے ( ددشہروں کے درمیان ) یا جہاں دویا دو سے زیادہ چیزیں موجود ہوں جیسے اور داخد کی طرف مضاف ہونے کی صورت میں بین کو کررلا نا ضروری ہوتا ہے۔ جیسے فرمایا: " وَمِنْ يَنْنِنا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ " (سور م محدد آيت مرد) اور ہمارے اور تمہارے درمیان پردہ ہے۔ " فَاجْعَلْ بَيْنَا وَبَيْنَكَ مَوْعِناً " (سور تظهر ايت مر 58) توبهار باوراييخ درميان ايك وقت مقرر كرلو-اوركهاجا تاب، يعنى بير چيز شير فتريب اورسامنے ب-اى معنى ميں فرمايا: " ثُمَّر لا يَتِنَّهُم مِنْ بَدْن أَيْلِيهِمُ " (سور قالاعراف آيد ممر 17) پجران کے آگے (غرض ہرطرف سے) آؤنگا۔

تفسير بيضاوي (٧٧) 119 236 سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ "ولَهُ ما بَيْنَ أَيُدِينُنَا وَما خَلْفَنَا "(سور تمريد آيد مرد 64) جو چم جمارے آگے ہےاور جو بیچے سب ای کا ہے۔ " وَجَعَلُنا مِنْ بَيْنِ أَيُدِيهِمُ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمُ سَدًّا "(سودة إِسَ آيت مهر 9) اورہم نے ان کے آئے بھی دیوار بنادی، اوران کے پیچیے بھی۔ " مُصَرِّقاً لِما بَدُن يَدَاي مِنَ التَّوُر اتِي " (سورة المائدة آيت مير 46) جوایے سے پہلے کی کتاب تورات کی تقدیق کرتے تھے۔ " ٱلْزَلَ عَلَيْهِ النِّ كُرُ مِنْ بَيْنِنا " (سودة صآيت مدر 8) کا ہم سب میں سے ای تقیحت (کی کتاب) اتری ہے۔ ادرآيت كريم: " وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنُ نُؤْمِنَ جِهَذَا الْقُرُآنِ وَلا بِأَلْذِى بَيْنَ يَدَيْهِ " (سورة سأ آيت نمبر 31) اورجو کافر ہیں وہ کہتے ہیں کہ ہم نہ تواس قر آن کو مانیں کے ادر نہان کمایوں کو جواس سے پہلے کی ہیں۔ میں سے انجل اور دیگر کتب ساد بیمراد ہیں اور آیت کر ہے، " فَأَتَّقُوا اللهَ وَأَصْلِحُوا ذاتَ بَيْنِكُمُ "(سرة الاخال آية نبر 1) الله سے ڈرواور آپس میں صلح رکھو۔ کے معنی سے ہیں کہ صلہ رحمی ،قرابت ، دوئتی دغیرہ باہمی رشتوں کالحاظ کر دجو باہم تم سب کے درمیان مشترک ہیں اور بین کے م، ابعد یا الف کا اضافہ کر کے عین کے معنی میں استعال کر لینے ہیں خلف كامعنى: (خلف)خلف(پيچھے)(Successor) بيقدام كى ضد ب\_قرآن ميں ب: " يُعْلَمُ ما بَيْنَ أَيُنِي بِمَ وَما خَلْفَهُمُ " (سود تالمغرة آيت عبر 255) جو پچوان کے روبر دہور ہا ہے اور جو پچوان کے پیچھے ہو چکا ہے اسے سب معلوم ہے۔ "لَهُ مُعَقِّبِ أَتَّ مِنْ بَيْنٍ يَنَا يَحَوَمِنْ خَلُفِهِ" (سودقالرعد آيت نمبر 11) آدمى كے لئے بدلى دا\_فرشت إلى اس كے آ كے اور يتھے۔ لغظوعظ كاتختين: (وعظ) الوعظ (Preaching)



کے معنی الیی زجرتو بنائج کے ہیں جس میں خوف کی آمیزش ہو خلیل نے اس کے معنی کتے ہیں خیر کا اس طرح تذکرہ کرنا جس ۔۔۔ دل میں رفت پیدا ہوا عظة و مو عضة دونوں اسم ہیں قرآن میں ہے: " تی یو خل کھر لَعَلَّ کُھُر قَتَل کُورُون " (سور قالد سل آیت مہر 90) نفیحت کرتا ہے تا کہتم یا در کھو۔ نوٹ : افظ جعل اور تفویٰ کا معنی گزر چکا ہے۔

## [سورة البقرة (2) : آية 67

1-2-2

سُورَقُالُبَعَرَةُ

وَإِذْ قَالَ مُوَسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ كُمُ آنُ تَنْ بَحُوا بَقَرَةً قَالُوا ٱتَتَخِذُنا هُزُواً قالَ آعُوذُ بِاللهِ آنُ آكُوُنَ مِنَ الجاهِلِيُنَ

""اور جب مویٰ نے اپنی قوم سے فرمایا خدائمہیں تھم دیتا ہے کہ ایک گائے ذنح کرد، بولے کہ آپ ہمیں مسخرہ بناتے ہیں فرمایا خدا کی پناہ کہ میں جاہلوں سے ہوں"۔

وَإِذَ قالَ مُوسى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ كُمُ أَنُ تَنَكَبُوا بَقَرَةً أول هذه القصة قوله تعالى: وَإذ قَتَلُتُمُ نَفُساً فَاذَارَ أَتُم فِيها وإنما فكت عنه وقدمت عليه لاستقلالها بنوع آخر من مساويهم، وهو الاستهزاء بالامر والاستقصاء في السؤال وترك المسارعة إلى الامتثال. وقصته: أنه كان فيهم شيخ موسر فقتل ابنه بنو أخيه طمعًا في ميراثه، وطرحوه على باب المدينة، ثم جاءوا يطالبون بدمه، فأمرهم الله أن يذبحوا بقرة ويضربون ببعضها ليحيا فيخبر بقاتله.

قالُوا ٱتَتَخِلُنا هُزُوا أى مكان هزؤ، أو أهله ومهزوءا بنا، أو الهزء نفسه لفرط الاستهزاء استبعاداً لما قاله واستخفافاً به، وقرأ حمزة وإسماعيل عن نافع بالسكون، وحفص عن عاصم بالضم وقلب الهمزة واواً. قالَ أعُوذُ بِاللهِ أنُ أكُونَ مِنَ الجاهِلِينَ لأن الهزء في مثل ذلك جهل وسفه، نفى عن نفسه ما رمى به على طريقة البرهان، وأخرج ذلك في صورة الاستعاذة استفطاعًا له.

> ى وَإِذْ قَالَ مُوسى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ كُمْ أَنْ تَذْبَعُوا بَقَرَةً

تفسير بيضاوى (درى) كالمتحد اسلاح يحرف سؤرة البقرة اورجب موی ف این قوم سے فرمایا خدائم میں تکم دیتا ہے کہ ایک کائے ذبح کرو۔ اس آیت کا شروع کا حصه بید ب، وَإِذْ قَتَلُتُمُ نَفُساً فَاذًارَ أَتُمْ فِيها ليكن تصدكواس سے الك كرديا كيا ہے۔اور "واذ قال موسى لقومه" كے قصدكومقدم ذكركرديا كيا ہے۔ يعنى تركيب وتوعى كالقاصاتو بيقعا كداس طرح ارشادفرما ياجاتا، فاذرءتم فيها فقال موسى لقومه ان الله يامركم ان تذبحوا بقرة لیکن "قال موسٰی لقومہ" کے قصہ کو پہلے جز ہے الگ کر کے مقدّم ذکر کیا گیا ہے۔ اس تفریق اور تقدیم کی وجہ یہ ہے کہ پیچز دہمی ستقل ظاہر ہوادرادر بنی اسرائیل کی برائیوں کی ایک الگ نوع پر دلالت کرے در نہ سلسلہ،قصہ میں رہتے ہوئے اس کا استقلال اور کشخص ظاہر نہیں ہوسکتا تھا۔قصہ کے اجزاء کے خصوصی مشتملات قصہ کے تسلسل کی رومیں بہہ جاتے ہیں۔اور قصدكو پڑھنے والاان خصوصیات کی جانب متوجہ ہیں ہوتا لیکن جب قصہ کے اجزاء میں تقديم د تاخیر ہوجاتی ہےتو ہرجز دملتفت اليدبذات بوجاتاب وهو الاستهزاء بالامريعنى انہوں نے امرِ موئ يا امر الي كا استہزاء كميا اور سوال كرنے ميں بہت دورتك چلے گئے اور امتثال امر کے لئے تیزی کے ساتھ آگے بڑھنے کوچھوڑ بیٹے۔ مال دار بوژها: وقصته: أنه كأن فيهم شيخ موسر فقتل ابنه امام بینادی رحمته اللہ تعالیٰ علیہ فرماتے ہیں واقعہ بیر ہے کہ بنی اسرائیل میں ایک مال دار بوڑ ھاتھا،اس کی میراث اس کے بیٹے کو پہنچتی تقلی اس کے جنبیوں نے بمیراث کی لائچ میں آگراس کے بیٹے کوئل کر دیا،اور اس کی لاش کو فصیل شہر کے دردازے پرلا کر ڈال دیااورخوداس کے خون کا مطالبہ کرنے کے لئے پہنچے۔تواللہ کریم نے حضرت مویٰ علیہ السلام کے ذریعے ان کو پیچم دیا کہ دہ ایک گائے ذخ کریں اور اس کے کسی حصتہ کولا شے کے ساتھ لگا تمیں تو وہ زندہ ہو کراپنے قاتل کی خبر دےگا۔ فالوا أتتخ لمناهزوا

"اتحذ" کے دومفعول ہوتے ہیں، اور معنوی حیثیت سے مفعول اوّل مبتداء اور مفعول ثانی خبر ہوتا ہے یہاں "انّا" مبتداء ہوا اور "هزو "خبر ہوا، خبر مصدر ہے اور مصدر کی ذات کے لئے خبر نہیں ہوتا اس لئے مفسرین کے اس لفظی اشکال کو دور کرنے کے لئے "هزوا" کے معنی اور اس کی تقدیر ات بیان کرنے کی کوشش کی ہے، فرماتے ہیں کہ "هزو" سے پہلے مکان یا اعمل کا لفظ مقدر ہے، اب معنی ہوئے "انّا مکان هزو" ہم محل تسخر ہیں۔ ای کو جب "ا تتخذ" کا مفعول بتا دیا کی تو معنی ہوئے ، کیا بناتے ہوتم ہم کو محل مسخر، ای طرح اہل کا لفظ جب مقدر مانا جائے تو معنی ہوتا کے انتخذ" کے مفسول بتا ک

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari



ہیں۔ جب "اتسخذ" کا مفعول بنایا جائے تو "انتسخذ نا هزو" کے معنی ہونے کیاتم ہم کو مسخر کا اہلی تشہراتے ہو،ایک تاویل یہ ہے کہ "هزو" کو" مہذو بہ " کے معنی میں لیا جائے مصر و بہ دہ پخف ہے جس کا فداق اڑایا جائے۔ اب معنی ہوں گے کیا ہم کو آپ فداق اڑایا ہوا اور تمسخر کیا ہوا بناتے ہیں۔ آخری تا ویل یہ ہے کہ شذت استہزاء کے اظہار کے لئے انہوں نے خودکونفس متسخر قرار دیا۔ یعنی حضرت مولی علیہ السلام نے ان کو بیتھم دے کر ان کا اتنا تمسخر کیا کہ وہ خودکوم ایل تصور کے ل

بیانہوں نے اس لئے کہا کہ حضرت موٹ علیہ اسلام کی بات کو انہوں نے مستبعد سمجھا ، یا بید کہ نعوذ باللہ حضرت موٹ علیہ السلام کا استخفاف مقصود تھا۔اور حضرت نافع سے حمزہ اور اساعیل نے نقل کیا ہے کہ انہوں نے "زاء" کے سکون کے ساتھ "ہذء" پڑھا ہے اور حفص عاصم کی قرات میں"زاء" کا ضمہ ہے،اور ہمزہ کو واؤے بدل دیا کیا ہے لیے " بجائے "ہزواً" ہے۔

> قال آعُوْذُ بِاللهِ آنُ آكُونَ مِنَ الْجاهِلِيْنَ فرما ياخداك پناه كه يس جابلول سے مول \_

ر ما يا حد ان پاه خدين بارن ف رون . جواب مي حضرت موى عليه السلام في مي سي فر مايا كه جم مذاق نبيس كرر ب تھے، بلكه فر مايا، أَحُوُذُ بِإِللْهِ أَنْ أَكُوْنَ مِنَ الْجاهِلِيْنَ

اس کی وجہ سے ہے کہ ایسے مواقع پر مسخر کرنا جہل اور کم عقلی ہے۔ اس لئے جو تہمت حضرت موق علیہ السلام پر لگائی تئی اس کی لفی استد لالی انداز میں فر مائی۔ استد لالی انداز سے ہے کہ نفی صراحت پر نفی کنا یہ کو ترجع دی ہے۔ یہاں نفی کنائی سے ہماری مراد سے ہے کہ کسی چیز کے اصل سبب کی نفی کر دی جائے۔ مسخر کا اصل سبب کم عقلی اور جہالت ہے۔ اور جب اصل سبب سے سے مذتعی ہوجائے تو اس پر متفرع ہونے والے تمام مسببات منتفی ہوجاتے ہیں۔ کسی کا تسخر کر ناکسی کی مصیبت کا احساس نہ ک ی فریا داور مطالبہ کو اہم تی نہ ذو مالی مسببات منتفی ہوجاتے ہیں۔ کسی کا تسخر کر ناکسی کی مصیبت کا احساس نہ کر ت کی فریا داور مطالبہ کو اہم تین نہ تو م کے مسائل سے لا پر وا بنی برتنا وغبر رہ جہل پر متفرع ہے۔ سب با تیں جبل سے پیدا ہوتی ہیں۔ پس حضرت موتی اعلیہ اہلسلام کے ارشاد کا معنی سے ہوا کہ سے یا ان چیسی کو کی بات نہیں ہے۔ اور "اعوذ بالدہ "یعنی استعاذہ کی صورت میں نفی کرنے میں استہزاء کی قبا حت کا اظہار جیسے اردو میں کہتے ہیں تو بی تعلیم الدہ ایس ہو سکت کو استعاذہ کی صورت میں نفی کرنے میں استہزاء کی قبا حت کا اظہار جیسے اردو میں کہتے ہیں تو بی تعلیم الی مسلم ہو کہ ت

(بقر) البقر (Cow) (اسم جنس) سے معنی (بیل یا) گائے کیے ہیں اس کا داحد بقرۃ ہے۔قر آن میں ہے۔ "إِنَّ الْبَقَرَ تَشابَهَ عَلَيْنا " (سورةالبقرة آيت ممر 709) کیونکہ بہت سے بیل ہمیں ایک دوسرے کے مشابہ معلوم ہوتے ہیں۔

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ تغسيبر بيبضاوى (درى) لفظاستهزاء كي تعريف: الاستهزاء (Joke,Bunter) اصل میں طلب ہزی کو کہتے ہیں اگر چی بھی اس کے معنی مذاق اڑا ناتھی آجاتے ہیں جیسے استجابہ ترکے اصل معنیٰ طلب جواب کے بیں اور بیا جابة جواب وینا کے معنی میں استعال ہوتا ہے چنا نچ قرآن میں ہے: " قُلُ آبِالله وَآياتِه وَرَسُولِهِ كُنْتُمُ تَسْتَهُزِؤُنَ " (سورةالتوبة آيت نمار 65) تم فرما و کیااللداور اسکی آیتوں اور اس کے رسول سے بنتے ہو۔ جهالت اوراس كى اقسام: (Ignorance, Blindness) (ج الجهل) (جہالت) تادانی جہالت تین قشم پرے: (1)انسان کے ذہن کاعلم سے خالی ہونااور یہی اس کے اصل معنی ہیں اور بعض متکلمین نے کہا ہے کہانسان کے وہ افعال جونظام طبعی کے خلاف جاری ہوتے ہیں ان کا مقتضی بھی یہی معنی جہالت ہے۔ (2) کسی چیز کے خلاف واقع یقین داعتقاد قائم کرلیںا۔ **(3) کسی کام کوجس طرح سرانجام دینا چاہئے ا**ئ کےخلاف سرانجام دینا ہم ان سے کہ تعلق اعتقاد صحیح ہویا غلط مثلا کوئی فخص دیا۔دانسته نمازترک کردے چتانچہ ای معنی کے اعتبارے آیت: "ٱتَتَخِنُناهُزُواً ؟ قَالَ: ٱعُوذُ بِاللهِ أَنُ ٱكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ " (سورة المقرة آيت نمبر 67) فرما یا خدا کی بناہ کہ میں جاہلوں ہے ہوں۔ میں ہز داکو جہالت قرار دیا گیا ہے۔ نوث قول بوم، امر، ذبح، اخذا دراموذ کی تحقیق گزر جکی ہے۔ [سورة البقرة (2) : آية 68] قالُوا ادْعُلَنا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنامَا هِيَ قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةُ لاَّ فَارِضٌ وَلا بِكُرْ عَوانٌ بَيْنَ ذلك فَافْعَلُوا مَا تُؤْمَرُونَ «بولياج رب بردعاء يج كدوه من بتاد بك كيك كباد وفرماتات كدد دايك كات بد بوزش ان نه الأمر بكدان دونوں كے تك م توكرد جس كالمعين تكم بوتا ب---قالوا ادْ كُلْعَا رَبَّكَ لِيَدْيَنُ لَمَا هَن

|                            | سُوْرَةُالْبَعَرَةُ                     |                                                            | 26                       | تفسیربیضاوی(س)                 |              |
|----------------------------|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------|--------------------------|--------------------------------|--------------|
|                            | Str. Sty Actual                         | ولوا: أي يقد 5 هي: أ                                       | احقهم أن يقر             | ا حالها وصفتها، وكان           | أىم          |
| سان<br>م                   | د <del>م</del> کارن کار<br>نوهناه ده ده | مروايه على حال لم                                          | ر لها رأوا ما أه         | الجنس غالباً، لكتهم            | بەعر         |
| ندسه،<br>ا. ط              | للرجارية المارتة : قُولاً وا            | يروا معله. قال إله                                         | حقيقته ولم               | ة مجرى ما لم يعرفوا.           | . أجرو       |
| د عن<br>کابدا              | القرص وهد القطعا                        | البقرة فروطها من                                           | يقال فرضت                | كمرً لامسنة ولا فتية           | وَلا بِ      |
| 40                         | ر ټرېرو، دينې.<br>ة.                    | ن البكرة والبا كورا                                        | كرللأوليةوم              | تسنها،وتركيبالب                | فرض          |
|                            |                                         | وعون.                                                      | عمرين أبكار              | انصف قال شعر : نوا             | عَوانُ       |
| يباف                       | اليه بين فأنه لا يط                     | لبكر ولذلك أضيف                                            | ن الفارض واا             | لِكَأَى بِين ما ذكر م          | بَيْنَ       |
| لمراد                      | ،<br>بقرة يدل على أن ال                 | اء تلك الصفات عل                                           | كنايات وإجر              | )متعدد وعود هذه ال             | icit         |
| ادبها                      | إ ذلك زعم أن المرا                      | ن الخطاب، ومن أنكر                                         | ہیانعن <b>وق</b> ن       | مينة،ويلزمه تأخير ال           | بهام         |
| زقېل                       | لهم، ويلزمه النسخ                       | لبت مخصوصة بسؤاا                                           | سوصة ثمر انق             | من شق البقر غير محد            | َ بِقَرِةً   |
|                            |                                         |                                                            |                          | <b>. فإن التخصيص إ</b> ب       |              |
|                            |                                         |                                                            |                          | بظاهر اللفظ                    | الثأذ        |
| للحوا                      | لأجزأتهم،ولكنش                          | ذبحوا أتى بقرة أرادوا                                      | والسلام»لو               | وىعنهعليه الصلاة               | والير        |
|                            |                                         |                                                            |                          | نفسهم فشدداللهعلم              | -            |
| 2 9.                       | • · · · • •                             |                                                            |                          | ريعهم بالتمادي وزجر            |              |
| أفعل                       | هم: أَمَرْ تَكَ الْخَيْرَ فَ            | <u>ي تؤمرون په من قوا</u>                                  |                          | لُوا مَا تُؤْمَرُونَ أَى ما ا  |              |
|                            |                                         |                                                            | مأموركم.                 | رتبه أو أمركم معنى             | مَاأُم       |
| •                          |                                         |                                                            |                          |                                | :27          |
|                            |                                         | ~                                                          | امَاهِيَ                 | ادْعُلْنارَبَكَ يُبَيِّنُلْنَا | قالُوا       |
| · ·                        | ·                                       | یجیسی۔<br>م                                                | میں بتادےگا۔             | الچ رب سدها و کچنے کرد         | ليل          |
| کتے "ای بقرہ               | لی سوال <i>ب</i> یتماین اسرا تیل<br>•   | داس کی مغت میسی ہو؟ علی <sup>ا</sup><br>در والہ اور سر میں | 2) کا حال کیسا ہو؟<br>ا  |                                | "ماھ         |
| ے میں سوال کیا ۔<br>سرحد س | س اور حقیقت کے بارے<br>ا                | لدعموماً"ما" کے ذریعے<br>ا                                 | ی ہے؟ اس کے              | ی ودکون ی گائے ہے ایک          | هىكيغە       |
| مور به کی جس کا            | ، حال کے رہتے ہوئے ما <sup>ہ</sup>      | دایک صغت پر بچھا کہ اکر<br>سر بر مو                        | در به کوا پے حال او<br>ب | ن چکندی امرائیل نے مام         | لي<br>جزام - |
| ريبچان مسلےاور             | ل ما میت او حقیقت لو جن نه              | ب مقام پردلما کدلویاس                                      | ں نے مامور بدگوا ک       | ين بايا جاسكا، ال الح الموا    | كولى بحى فرد |
|                            |                                         | ,                                                          |                          | بان کی نظرے گذری۔              | نىرىخا       |

\$

.



"لا فارض ولاب کو" لیعنی نہ توین دراز ہواور نہ کم من ہو، عرب والے کہتے ہیں "فوضت البقرة فوضاً" کائے اپنی عمر گزار چکی ۔ بیفرض سے مشتق ہے جو قطع کرنے کے معنی میں ہے۔ کو یا کائے نے اپنی عمر کو قطع کر دیا۔ اور بمرکی ترکیب اڈلیت پر دلالت کرنے کے لئے ہے۔ اور ای سے اخذ کر ہے الب کو ہ آغاذ من کو اور الباکورہ آغاز تمرکو کہتے ہیں۔

كامعنى ب، درميانى ، جيسا كه شاعر كاقول ب:

عوان

نواعِمُ بِينَ ٱبْكَارٍ وَعُونُ ... بين ذالك

ذال ی سے مراد جو مذکور ہوالین فارض اور بر کر اور آسی وجہ سے بین کوذال کی جانب مضاف کیا گیا ہے، کیونکہ بین کی اضافت متعدد ہی کی جانب ہوتی ہے اور ان ضمیر وں کا بقرہ کی طرف راخع ہونا اور ان صفات کو بقرہ پر جاری کرنا اس پر دلیل ہے کہ بقرہ سے اللہ کریم کی مراد بقرہ معینہ تھی ۔ اس قول کی بناء پر بیلاز م آتا ہے کہ تغیر دقوضے کو تھم دینے کے دفت سے مؤ خر کر دیا میں تعال اور جو لوگ تاخیر بیان کے مظر بیں، ان کا دعویٰ بیہ ہے کہ بقرہ سے مراد بقرہ غیر معینہ تھی، جو بقرہ کی کو کھ سے پیدا ہوتی ہوتی ہو گی ہو کھر بنی اسرائیل کے سوال کی دجہ سے دہ بقرہ سے مراد بقرہ غیر معینہ تھی، جو بقرہ کی کو کھ سے پیدا ہوتی ہوتی بلکہ معینہ ہو کھی بنی اسرائیل کے سوال کی دجہ سے دہ فقرہ معینہ میں تبدیل کر دی گئی، یعنی ما مور براب غیر معینہ نہیں بلکہ معینہ ہو کئی، اس قول کی بنیاد پر فتح قبل العمل لازم آتا ہے کیونکہ غیر صوب کو خاص کر دیاں اختیار ہوتی ہوتوں سے حاصل ہوا تھا۔ اور حقد پر قول کی بناء پر بال ما کر ایں جائز ہیں ۔ قول ثانی کی تائیر قرآن حکیم کے ظاہر کی الفاظ سے ہوتی ہوتوں سے حاصل ہوا تھا۔ اور حقد پر منقول ہوتی جائز ہیں جول ثانی کی تائید تر میں الفاظ سے ہوتی ہے اور حضور نبی کر کم می تعلیم ہی جو عدید منقول ہوں سے محکر قول ثانی کی تائید تو میں تعلیم سے منقول ہوتی ہے اور حضور نبی کر کم می تعلیم کے کو ذن کر دینا تیں جائز ہیں جول ثانی کی تائید تریں میں میں شد اس سے می خول اس کی کی تائید تریں الفاظ سے ہوتی ہے اور حضور نبی کر کم میں تعلیم کے کو ذن کر دینے تو ان نے لئے کا ٹی ہوتالیکن انہوں نے اپن میں شد تو ل میں تو اللہ ہو تا ہوں اند کہ کر ہو اللہ مر کر ہم نے ان پر معالمہ کو شد پر کر دیا، اور ڈول ثانی کی تائید ان سے بھی ہوتی ہوتی ہیں انہوں نے اپن خرمان "فا فعلوا ما تو حرون " کے ذریعہ ان کو ان کی انتہ ایسندی پر ڈانٹا ہا اور سوالات کی طرف کو دکر نے سے حکم کرمان "فا فعلوا ما

فافعلوا ما تؤمرون اس کے من بیں "فافعلوا ما تؤمرونہ" اوریہ تؤمرون بھ کے میں ہے، بیاستعال شاعر کے اس شعرے ماخوذ ہے، امر تُلك الخيرَ فَافْعَلْ مَا أُمرت بِه پايد کہ "ما تؤمرون"، "امر کم" کے من بی ہے اور امر کم، مامور کم کے من میں ہے۔

لفظ بیان کی حقیق: (Explanation) البیان کے معنی کسی چیز کوداضح کرنے کے ہیں اور یہ نطق سے عام ہے۔ کیونکہ نطق انسان کے ساتھ مختص ہے اور کبھی جس

تغسيرييضاوى (رر) JEK 11 1 2240 سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ چیز کے ذریعہ بیان کیا جاتا ہے۔اسے بھی بیان کہہ دیتے ہیں بعض کہتے ہیں کہ بیان دوشم پر ہے۔ایک بیان بالنہ حبیر یعنی وہ اشیا جواس کے آثار صنعت میں سے سمی حالت پر دال ہوں ، دوسرے بیان بالاختیار اور بیہ یا تو زبان کے ذریعہ ہوگا اور یا بذریعہ کتابت اوراشارہ کے چنانچہ بیان حالت کے متعلق فرمایا۔ " وَلا يَصُنَّ نَّكُمُ الشَّيْطِانُ إِنَّهُ لَكُمْ عَلُوٌّ مُبِينٌ " (سورةالزمرف آيت مير 62) اور ( کہیں ) شیطان تم کو (اس سے ) روک نہ دے وہ تو تمہاراعلانیہ دشمن ہے۔ یعنی اس کا دشمن ہونا اس کی حالت اور آثار سے خاہر ہے۔اور بیان بالاختیار کے متعلق فرمایا: "فَسُتَلُوا آهُلَ النِّ كُرِ إِنْ كُنْتُمَ لا تَعْلَمُونَ بِٱلْبَيِّناتِ وَالزُّبُرِ وَآنَزَلْنا إِلَيْكَ النِّ كُرَ لِتُبَيِّن لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إِلَيْهِمُ " اگرتم نہیں جانتے تواہل کتاب سے یو چھلو۔اوران پیغمر وں ( کو )دلیلیں اور کتابیں دے کر بھیجا تھا۔ " وَأَنْزَلْنا إِلَيْكَ النِّ كُوَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ إِلَيْهِمُ " (سودةالنعل آيت مرد 44-44) اورہم نےتم پر بھی بیر کتاب نازل کی ہےتا کہ جو (ارشادات )لوگوں پر نازل ہوئے ہیں وہ ان پر ظاہر کر دو۔ اور کلام کو بیان کہا جاتا ہے کیونکہ انسان اس کے ذریعہ اپنے مانی الضمیر کوظاہر کرتا ہے جیسے فرمایا: " هُنا آيان للتَّاس " (سور قال عران آيت مهر 138) قر آن لوگوں کے لئے بیان صریح ہو۔ اور مجمل مہیم کلام کی تشریح کو بھی بیان کہاجا تا ہے جیسے " ثُمَّر إِنَّ عَلَيْنا بَيانَهُ " (سورةالقيامة آيت مدر 19) پھراس (کےمعافی) کابیان بھی ہمارے ذمہ ہے۔ بيندوابنته كسى چزكى شروع كرنا - جيسے فرمايا: "لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ ما نُزِّلَ الْيَبِعُر " (سورةالدحل آيت مر 44) تا کہ جوارشادت لوگوں پر نازل ہوئے ہیں وہ ان پر ظاہر کردو۔ " نَبْ يَرْ مُبِين " (سورة ص آيت مرر 70) کھول کرڈ رانے والا ہوں۔ "إِنَّ هُذَا لَهُوَ ٱلْبَلاء الْمُبِينُ " (سور قالصافات آيت مر 106) بيثك بيروش جالي تحص-"وَلَا يَكَادُ يُبِينُ " (سودةالزخرف آيت ممهر <sup>52</sup>)



سورةالتقرة



اور ماف معتلو بمی تدس كرسكار. " و هو فى الوصافر غير ميدين " (سور الدعرف آيد ممد 18) اور جمكر ب كوفت بات تدكر شكر. نو ب : تول ، دعا اور لفظرب كى بحث كر ريك ب-

[سورة البقرة (2) : آية 69]

قالُوا ادْعُ لَنا رَبَّكَ يُبَدِّنْ لَنا مَا لَوُنُها قالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةٌ صَفُراء فاقِعْ لَوُنُها تَسُرُّ التَّاطِرِينَ O

''بولے اپنے رب سے دعاء سیجئے ہمیں بتادے اس کا رنگ کیا ہے کہاوہ فرما تا ہے وہ ایک پیلی گائے ہے جس ک رنگت ڈیڈیاتی دیکھنے والوں کوخوشی دیتی''۔

 قالُوا ادْعُكَدا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَدا مَا لَوُنُها قالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةٌ صَفُراء فاقِعْ لَوُنُها الفقوع نصوع الصفرة

ولذلك تؤكريه، فيقال: أصغر فاقع كما يقال أسود حالك، وفي إسنادة إلى اللون وهو مفة صغراء لملابسته بها فضل تأكيد كأنه قيل صفراء شديدة الصفرة صفرتها، وعن الحسن سوداء شديدة السواد، وبه فسر قوله تعالى: جِمَالَتُ صُفُرٌ.

قال الأعشى:

تِلَكَ خَيلى مِنْهُ وتلكَ رِكَابى... هُنُ صُفَرٌ أولادُها كَالزَّبيبِ ولعله عبر بالصغرة عن السواد لأنها من مقدماته، أو لأن سواد الإبل تعلوه صفرة وفيه نظر، لأن الصفرة جلنا المعنى لا تؤكد بالفقوع تَسُرُ التَّاظِرِينَ أى تعجبهم، والسرور أصله لذة في القلب عدد حصول نغع، أو توقعه من السر.

قالوا ادْعُ لَدارَ تَبَكَ يُبَدِّن لَدا مَا لَوُنُها قال إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةٌ صَفُر اء فاقِعٌ لَوُنها "الفقوع" كامعن برزدى كاب ميل اور خالص بونا، اى ليت صفرت كى شدت وتوّت كوفقوع ب مشتقات ب دريد س بيان كياجا تاب جينانچ اصغر" فاقع المعنى كمرازرد، اى طرح بولاجا تاب جس طرح اسود حالك بمعنى كمراسياه بولا

تفسير بيضاوى (٥٠٠) ٢٠ ٢٠ ٢٠ ٢٠ سُوْرَةُ الْهَقَرَةُ جاتا ب\_فاقع كولون كى طرف مبندكيا كماب اورلون كوفاقع كافاعل بنايا كماب ، حالاتك وضع كاعتبار سے فاقع وصف ب مفراء کا، لیحتی اسفر فاقع، یا صفراء فاقعة بولا جاتا ہے۔ظاہر ہے کہ استاد الی اللون مجاز أہے۔ اور مجاز کی وجہ سے کہ لون مغراء کا الابس ادراس سے تعلق دا تصال رکھنے دالا ہے ہے کیونکہ لون حال (حلول کرنے دالا )ادر بقرۃ مغراع کل (جائے حلول ہے) ادر حال محل کے درمیان اتصال ہوتا ہے۔اس لئے لون ادرمفراء کے درمیان اتعمال ہے۔ اس اسادِمجازی میں حکمت ادر بلاغت بدب كداس سصفرت كى مزيدتا كيدادر شدّت ثابت ہوتى ہے۔ فاقعلونها ميفر ماناايساب كوياكه يون فرماياكيا، صفر اء شديد الصفر قصفر **ته**ا لیحنی الی زرد که اس کی زردی کی زردی شدید ہے۔ اس تا کیدکوشیخ زادہ نے اس طرح سمجھایا ہے کہ فتوح یا شدّت مفرت پورے جسم میں سرایت کر گئی ہے، اور بیشدت کی انتہاء ہے۔ حضرت حسن فر ماتے ہیں کہ صفراء کے معنی سوداء شدیدۃ السواد کے ہیں یعنی کالی ،اور انتہائی کالی اور فرمان پاری تعالی " جمالات صفر" کی بہی تغییر کی کئی ہے یعنی کالےادنٹ۔اعشٰ کہتے ہیں، تِلْكَ خَيلٍ مِنْهُ وتلكَ رِكَابِي... هُنُ صُفُرٌ أولادُها كَالزَّبِيبِ میرے دو گھوڑے ادرمیرے وہ ادنٹ معد یکرب سے حاصل ہوئے ہیں۔ اونٹوں کے بچ تمشی رنگ کی طرح ساہ ہیں۔ یہ شعرقیس بن معد یکرب کی تعریف میں ہے۔ادر غالباً سابق کوزردی سے اس لئے تعبیر کیا گیا ہے کہ زردی ، سابق کا پیش خیمہ ہے، یااس کئے کہ اونٹوں کی سابق پر زرد کی چھائی رہتی ہے۔ امام بیناوی رحمة الدعلیہ فرماتے ہیں کہ جوتفسیر حضرت حسن سے منقول ہے، اس میں اشکال ہے،اشکال کی وجہ یہ ہے کہ اگر صفرة بے يم معنى مراد ہوتے تو اس كى تاكيد كے لئے "فقوع" كالفظ ندآ تا بلك سواد كى تاكيد كے لئے جو لفظ بيعنى "حالك" وهآتا-تستر النظرين یعنی دیکھنے والوں کو گائے اچھی لیگے۔ اس کاحسنِ قامت اور وفور صحت نظروں کو بھائے ، سرور کے اصل معنیٰ اس لذ ت کے ہیں۔ جو کسی نفع کے حاصل ہونے کے دفت یا کسی نفع کی توقع کے دفت دل میں حاصل ہوتی ہے۔ یہ "ستر" سے ماخوز ے، جس کا مطلب سے ہوا کہ باطنی اور اندرونی لذت کا نام سرور ہے۔

(Colour) اللون (Colour)

تفسير بيضاوى (درى) المانية المحد ٢٣٩ ٢٠٠٠ المورة البَقَرَة BELO کے معنی رنگ کے بیں اور بیر سیاہ سفید اور ان دونوں سے مرکب لیعنی ہوتشم کے رنگ پر بولا جاتا ہے۔ تکون کے معنی رنگ بدلنے کے ہیں قرآن میں ہے۔ " وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدٌ بِيُضٌ وَمُحَرٌ مُخْتَلِفُ ٱلْوَانَها" (سورة المرآيد مرد 27) ادر پہاڑوں میں سفیدادرسرخ رکلوں کی دھاریاں ہیں۔ادرآیت کریمہ: > " وَاخْتِلافُ ٱلسِنَتِكُمْ وَٱلُوانِكُمْ " (سورةالروم آيت مير 22) اورتمہاری زبانوں اور تکوں کامختلف انواع واقسام کے رنگوں اور شکلوں کے مختلف ہونے کی طرف اشارہ ہے اور با وجود اس قدر تعداد کے ہرانسان اپنی ہیئت کذائی اور رنگت میں دوسرے سے متاز کذابی اور رنگت میں دوسرے سے متاز نظر آتا ہے۔اس سے اللہ کریم کی وسیع قدرت پر تنبیہ کی گنی۔ادر کبھی الوان ہے کسی چیز کے انواع واقسام مراد ہوتے ہیں چنا نچہ محاورہ فلان أتى بالالوان من الاحاديث، وتناول كذا ألوانا من الظعام. اس نے رنگارنگ کی باتیں کیں اور الوان من الطعام سے مراد ہیں قشم تسم کے کھانے۔ صفرة كياب؟: (صفر) الصفرة (Yellow) (زردی) ایک قسم کارنگ جوسیاہی اورسفیدی کے مابین ہوتا ہے مگراس پر چونکہ سیاہی غالب ہوتی ہے اس لئے بھی اس کے معنی ساہی بھی آتے ہیں۔ اس بنا پر حضرت حسن رضی اللد عند بے آیت۔ "بَقَرَقٌ صَفُراء فاقِعٌ لَوُنُها " (مودة الترة آيت نمر 69) اس گارنگ گهرازرده هو ـ میں صفراء کے معنی سیاہی کے ہیں تکر بعض نے کہا ہے کہ اگراس کے معنی سیاہ ہوتے تواس کی صفت فیاقع نہ آتی بلکہ صفراء کے بعد حالکتہ کہاجا تا ہے۔ نیز فرمایا: " ثُمَّ يَهد جُ فَتَواكُ مُصْفَرً ا" (مود الزمر آيت نمبر 21) چردہ خشک ہوجاتی ہےتوتم اس کود کیمتے ہو کہ زرد ہوگئی ہے۔ اورا يت كريمه: "كأنه جرالات صفر " (سورة المرسلات أيت ممر 33) م وبازردرتک کے اونٹ ہیں۔ کی تفسیر میں بعض نے کہا ہے کہ یہاں صغرا صغر کی جمع ہے اور بعض نے کہا جاتا ہے کہ صفرایک دھات کا نام ہے جس کے ساتھ زردی میں تشبید دی گئی ہے۔

تفسير بيضاوى (درى) المنتحر ١٣٠ سؤرة البتقرة نحاس، سفار، صفير اور پيد کامانې: ای سے نیجاس (پتیل) کو صفر اور خشک بھی (کھاس) کو سفار کہا جاتا ہے اور بھی صغیر کالفظ ہراس آواز کی حکایت پر بولا جاتا ہے جو( دور سے ) سنائی دے اسی سے صغر الانا اکا محاور و ہے جس کے اصل معنی تو اس خالی برتن کے ہیں جس سے صغیر کی آواز ستائی سکے ہیں خواہ وہ برتن ہو یا اور کوئی چیز اور پید اور رگول کے غذا سے خالی ہونے کی مفرکہا کمیا ہے اور ان رگوں کو جوجگراورمعدہ کے مابین پھیلی ہوئی ہیں جب غذامیسر نہ ہوتو وہ معدہ کے اجزا کو چو یے لگتی ہیں اس بنا پر جاہل عربوں نے سی عقیدہ بنارکھا تھا کہ صفر پیٹ میں ایک سانپ کا نام ہے جو بھوک کے وقت پسلیوں کا کا نتا ہے۔ حتی کہ نبی کریم مق<sup>ین</sup> ایج کو لاصفر کہ کراس عقیدہ کی نفی کرنا پڑی، یعنی پیٹ میں اس قشم کا سانپ نہیں ہوتا جس کے متعلق ان کا بیعقیدہ ہے ای معنی میں شاعرنے کہاہے: اورنداس کی پیلیوں کی صفر سانپ کا شاہے۔ ولايعضّ على شرسوفه الصَّفَرُ ماه صفر کی وجبه تسمیه: اور ماہ صفر کی وجہ تسمیہ بیر ہے کہ اس مہینہ میں ان کے گھرتو شہ خالی ہوجاتے بتھے اس لئے اسے صفر کہتے بتھے اور جوبچ پہ ماہ صفرمیں پیداہوااے صفری کہاجاتا ہے۔ لفظفقع كامفهوم: (ف ق ع) اصفر فاقع کے من گہر نے زردرنگ کے ہیں اور بیاصفر کی تاکید ہے جس طرح اسود حالک میں حالک كالفظاسودكى تاكيد بن كراستعال موتاب قرآن ياك مي ب: " صَفُر اء فاقِح " (سورة البقرة آيت مبر 69) کمرازردرنگ .. فقع اور فقا عكامعنى: ایک قسم کی تقمیس ہے جس کے ساتھ ذلیل آ دمی کوتشبیہ دے کر کہاجاتا ہے۔ ہوا دل من فقع بقاع: وہ جنگل کی تقمیمی ہے بھی زیادہ ذلیل ہے۔ خلیل نے کہا ہے کہ شراب کو فقا بعائں لئے کہاجاتا ہے کہ اس پر جھاگ ابھر آتی ہے۔ يانى كابلبله: اورتشبیہ کے طور پر پانی کے بلیل کو بھی فقاقیع الماء بولتے ہیں۔ سرور کیاہے؟: (Taste, Grace)

تفسير بيضاوي (٫٫) سورة البقرة السرورقبي فرحت كوكت بين چنانچ قرآن ميں ہے۔ " وَلَقَاهُمُ لَطْرَقُوَسُرُوْدًا "(سودةالدهرآيت مير 11) ( توخدا ) ان کوتازگی اورخوش دلی عنایت فرمائے کا۔ " تَسَرُّ النَّ إَطِرِيْنَ " (سورة البعرة آيت مبر 69) کہ دیکھنے دالے ( دل ) کوخوش کر دیتا ہو۔ اى طرح ابل جنت ك متعلق فرمايا: ، وَيَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِهِ مَسَرُوُرًا ، (سورةالانشقاق آيد مرج) ادروہ اینے تھر والوں میں خوش خوش آئے۔ ادرابل نار کے متعلق فرمایا: "إِنَّهُ كَانَ فِي أَهْلِهِ مَسْرُورًا " (سورةالانشقاق آيد مير 13) بدايخ ابل وعيال مي مست رستاتها-تواس میں تنبیہ ہے کہ آخرت کی خوشی دنیا کی خوش کے برتکس ہوگی۔ السیریر ( تخت ) د دجس پر کہ( ثھاٹھ ہے ) بیٹھا جاتا ہے یہ سرور ہے مشتق ہے کیونکہ خوشحال لوگ ہی اس پر بیٹھتے ہیں اس کی جمع اسرة اور سرد آتی ہے۔ قرآن نے اہل جنت کے متعلق فرمایا: " مُتَّكِثِينَ عَلى سُرُدٍ مَصْفُوفَةٍ " (سورةالطور آيت مرد2) تختوں پرجو برابر بچھے ہوئے ہیں تکیہ لگائے ہوئے۔ "فِيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ "(سورقالغاشية أيت مرد1) وہاں تخت ہوں کے اونچے بچھے ہوئے۔ " وَلِبُيُوتِ إِهُ آبُوابًا وَّسُرُرًا عَلَيْها يَتَكِوُنَ" (سود الزحرف آيت مير <sup>34</sup>) ادران کے گھروں کے درواز ہے بھی (چاندی کے بنادیخ )اور تخت بھی جن پر تکیدلگاتے۔ سريرالميّت: شکون کے طور پر کہ مرنے والا دنیا کے قیدخانہ سے رہائی پاکر جوارالہی میں خوش وخرم ہے جس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ،



سجنالمومن: می كريم من الملاية بر ف اشار وكرت موسة فر مايا: "الدنياسين المؤمن " كەمومن كودنيا قيدخاند معلوم ہوتى ہے۔ نوب الغلانظر کامعنی کزرجکا ہے۔

[سور قالبقر قار؟) : آية 70] قالُوا ادْعُ لَنا رَبَّكَ يُبَدِّنُ لَنا مَا هِي إِنَّ الْبَقَرَ تَشابَهَ عَلَيْنا وَإِلَّا إِنْ شاءَ اللهُ لَمُفتَدُونَ <sup>()</sup> "بولے اپنے رب سے دعا تیجے کہ ہمارے لئے میاف بیان کرے دہ گائے کیس ہے بینک گائیوں میں ہم کوشہ پڑ گیا اور اللہ چاہے تو ہم راہ پاجا کیں گئ

قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّكَ يُبَتِّنُ لَنا مَا هِي تكرير للسؤال الاول واستكشاف زائد. وقوله: إنَّ الْبَقَرَ تَشابَهَ عَلَيْنا اعتذار عنه، أى إن البقر الموصوف بالتعوين والصفرة كثير فاشتبه علينا، وقر مالي الباقر وهو اسم لجماعة البقر والاباقر والبواقر، ويتشابه وتتشابه بالياء والتاء، وتشابه ويشابه وتشابه بطرح التاء وإدغامها فى الشين على التن كير والتأليف، وتشابه ويشابه وتشابه بطرح التاء وإدغامها فى الشين على التن كير والتأليف، وتشابه وتشابه وتشابه بطرح التاء وإدغامها فى الشين على والتن كير والتأليف، وتشابه ويشابه وتشابه بطرح التاء وإدغامها فى الشين على التن كير والتأليف، وتشابه وتشابه معنى تتشبه وتشبه وتشابه يلوح التاء وإدغامها فى الشين على التن كير والتأليف، وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بمعنى تتشبه وتشبه وتشابه والتنا كير ومتشابه ومتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بمعنى تتشبه وتشبه وتشابه التن كير والتأليف وتشابهت وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تتشبه وتشبه وتشبه وتشابه بالتن كير والتأليف وتشابهت وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تتشبه وتشبه وتشبه وتشابه وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تتشبه وتشبه وتشابه وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تتشبه وتشبه وتشبه وتشبه وتشبه وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تتشبه وتشابه وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعنى تشبه وتشبه وتشابهت وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعن والتأليف أله له يتنه وتشابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعن وتشبه وتشبه وتشابه ومتشابه ومتشابه ومتشابهت وتسابه ومتشابهت وتنابهت محففاً ومشدداً، وتشبه بعن يعلى أن يو مر يستثنوا لما بينت لهم آخر الابن«. واحتج به أصحابنا على أن وفى الحديث بير ادة الله سجانه وتعالى وأن الامر قدينفك عن الإرادة وإلا لم يكن للشرط الحوادت بإر ادة الله سجانه وتعالى وأن الامر قدينيا عن الإرادة وإلا لم يكن للشرط

بعد الامر معنى. والمعتزلة والكرامية على حدوث الإرادة. وأجيب بأن التعليق باعتبار التعلق.

> ترجمہ: قالُوا ادْعُلَدا رَبَّكَ يُبَانِنَ لَدا مَا هِي يسوال اوّل كاكرار بر اورمزيدومناحت كامطالبہ براوراللّد كريم كاار شاد، انّ البقر تشابه عليدا



ال سوال حرر کی طرف معذرت بے یعنی ووکا میں جوموان اور اصفر کا وصف رحمتی ہیں ، بہت ہیں ۔ لہذا مطلوب کا تے ہم پر مشتر ہو کئی ہے۔ اور ایک قرات "ان الباقر "کی ہے۔ باقر ، بقو کی جماعت کا نام ہے جیسا کہ "اباقر" اور " بواقر" ، اور یعظاب یا کے ساتھ اور تاء کے ساتھ ہے ، اور تشابہ تاء کے حذف بھی ہے۔ اور تاء کوشین کے ساتھ مذم کرنے کے ساتھ بھی ہے۔ بیاد غام مؤنٹ کے صیفہ میں ہوتو قرات " تشابه" ہوگی ، اور اگر فذکر کے صیفہ میں ہوتو قرات یشابہ ہوگی اور تشابھت میں کی تعام ساتھ اور تشابھت شین کی تشدید کے ساتھ ، اور اگر فذکر کے صیفہ میں ہوتو قرات یشابہ ہوگی اور تشابھت میں کی تحقیق ک ساتھ اور تشابھت شین کی تشدید کے ساتھ ، اور ایک قرات تھ ہے جو معنی میں " تنشبه" کے ہے۔ اور ایک قرات یشبہ فذکر ساتھ اور تشابھت شین کی تشدید کے ساتھ ، اور ایک قرات تھ ہے جو معنی میں " تنشبه" کے ہے۔ اور ایک قرات یشبہ فذکر میف کے ساتھ اور ہو تی قراتی منشابہ ، منشابھ ، منشبہ ہے ہو معنی میں " تنشبہ ہو گی اور تشابھت میں کی تحقیق ک

"لمعتدون" کے معنی سیبی کہ ہم اس بقرہ تک ہدایت پاجا کی گے، جس کا ذن کرنا مقصود بے، یا مراد سے کہ قاتل تک ہدایت پاجا کی اور حدیث پاک میں ہے کہ اگر وہ لوگ ان شاء اللہ نہ کہتے تو بقرہ کی توضیح قیامت تک نہ ہوتی ۔ اور اس آیت سے ہمار ے متعکمین اسلام نے اس پر استدلال کیا ہے کہ تمام حوادث اللہ کریم کے ارادہ سے ظہور پذیر ہوتی یا ور آیت سے ہمارے متعکمین اسلام نے اس پر استدلال کیا ہے کہ تمام حوادث اللہ کریم کے ارادہ سے ظہور پذیر ہوتے ہیں ۔ اور پر کہ اس باری تعالی میں اسلام نے اس پر استدلال کیا ہے کہ تمام حوادث اللہ کریم کے ارادہ سے ظہور پذیر ہوتے ہیں ۔ اور پر باری تعالی میں ارادہ باری تعالی سے جدا ہوتا ہے ورندا مرکے بعد ان شاء اللہ کی شرط کے کوئی معنی نہ ہوں گے اور معنز لہ اور کرامیہ نے ارادہ کے حادث ہونے پر استدلال کیا ہے، اور جواب بید یا گیا ہے کہ ارادہ باری تعالیٰ پر کی چیز کو معلق کر ماتھات کے اعتبار ہے جار ہے اور ہوتا ہے ہوالی ہے معدان کی اور حواب بید یا گیا ہے کہ ارادہ باری تعالیٰ پر کی چیز کو معلق کر ماتھاتی

(شبة) (Doubt, Suspicion) الشيبة والشبة كے اصل متى مماثلت بلحاظ كيف كريں مثلا لون اور طعم ميں با ہم مماثل ہونا يا عدل ظلم ميں اور دو چيز وں كا معنوى لحاظ سے اس قدر مماثل ہونا كدا يك دوسر سے سمتاز نہ ہو سكيں شبعة تہلا تا ہے ہيں آيت كريمہ: "وَأَتَوَا بِهِ مُتَشَابِها" (سور قالبة دقايت مدد<sup>25</sup>) اور ان كوا يك دوسر سے كرہ شكل ميو ب دينة جائيں كريں متشابعا كمنى سريا ہى كہ دو ميو سامل اور مزہ ميں توث نفظ شاءاور احتد اءكى تحقيق بيان ہو چكى ہے م

[سورة البقرة (2) : آية 71] قالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّها بَقَرَةٌ لاَّ ذَلُولٌ تُثِيرُ الْاَرُضَ وَلا تَسْقِى الْحَرْفَ مُسَلَّبَةٌ لا شِيَة فِيها قالُوا الْآنَ جِئْتَ بِالْحَقِّ فَذَيَّعُوها وَما كَادُوا يَفْعَلُونَ <sup>0</sup>



'' کہا وہ فرماتا ہے کہ وہ ایک گائے ہے جس سے خدمت نہیں کی جاتی کہ زمین جوتے اور نہ کیتی کو پانی دے بے عیب ہے جس میں کوئی داغ نہیں بو لے اب آپ شمیک ہات لائے تو اسے ذخ کیا اور ذخ کرتے معلوم نہ ہوتے بتھے' ۔

تلكَ اِنَّهُ يَقُولُ اِنَّها بَقَرَةٌ لاَّ ذَلُولٌ تُثِيرُ الْأَرْضَ وَلا تَسْقِى الْحَرِّفَ أَى لم تذلل لكراب الارض وسقى الحرث، ولا ذَلُولٌ صفة لبقرة بمعنى غير ذلول، ولا الثانية مزيدة لتأكيد الاولى والفعلان صفتا ذلول كأنه قيل: لا ذلول مثيرة وساقية، وقر عُنل ذلول «بالفتح أى حيث هى، كقولك مررت برجل لا بخيل ولا جبان، أى حيث هو،

وتسقى من أسقى. مُسَلَّمَةٌ سلمها الله تعالى من العيوب، أو أهلها من العمل، أو أخلص لونها، من سلم له كذا إذا خلص له لا شِيَّةَ فِيها لا لون فيها يخالف لون جلدها، وهى فى الاصل مصدر، وشاة وشيا وشية إذا خلط بلونه لوناً آخر.

قالُوا الْآنَ جِئُتَ بِأَكَتِّي أَى بحقيقة وصف البقرة وحققتها لنا. وقرَّ »الآن« بالمد على الاستفهام، و »لان« بحذف الهمزة وإلقاء حركتها على اللام. فَذَبَحُوها فيه اختصار، والتقدير: فحصلوا البقرة المنعوتة فذبحوها.

وَما كَادُوا يَفْعَلُونَ لتطويلهم و كثرة مراجعاً بهم، أو لخوف الفضيحة في ظهور القاتل. أولغلاء ثمنها. إذ

روى: أن شيخاً صالحاً منهم كان له عجلة، فألى بها الغيضة وقال: اللهم إنى استودعتكها لابنى حتى يكبر، فشبت وكانت وحيدة بتلك الصفات، فساوموها من اليتيم وأمه حتى اشتروها يملء مسكها ذهباً، وكانت البقرة إذذاك بثلاثة دنانير. وكاد من أفعال المقاربة وضع لدّنو الخبر حصولاً، فإذا دخل عليه النفى قيل معناة الإثبات مطلقاً. وقيل ماضياً، والصحيح أنه كسائر الافعال ولا ينافى قوله: وما كادُوا يَفْعَلُونَ قوله فَذَبَجُوها لاختلاف وقتيهما، إذ المعنى أنهم ما قاربوا أن

يفعلوا حتى انتهت سؤالاتهم، وانقطعت تعللاتهم، ففعلوا كالمضطر الملجأ إلى الفعل.

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

| 9 Kol                           | شۇرڭال <del>ب</del> ۇرۇ                                   | 110 3 3 4 C                                     | تفسيربيضاوي(س)                                                            |                             |
|---------------------------------|-----------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| ور"تسقى                         | كياب_اور "تثيرالارض" ا                                    | " پہلے "لا" کی تاکید کے لئے بڑھایا              | ی سے معنیٰ میں ہے اور دوسرا "لا                                           | ی بخیر ذلول<br>کی بغیر ذلول |
|                                 |                                                           | ی _گویایوں ارشادفر مایا کما،                    | دں کے دونوں ذلول کی صغت ب                                                 | الجرث" دو                   |
| e . 3.                          |                                                           | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·           | ل مثيرة وساقية                                                            | لا ذلو                      |
| رمان جانے                       | ، کے ہوتا۔اور کبر حیت کھی محکد                            | یساتھ، اس صورت میں لانی جنس کے<br>ر             | -                                                                         |                             |
|                                 |                                                           |                                                 | •                                                                         | گی <i>،عم</i> ارت<br>اد زر  |
| رذلول کی نغی                    | ر<br>جبان حيث هي" <i>يهال بظام</i>                        | خيلولاجبان" <sup>يع</sup> نى "لابخيلول          | ل حيث هي<br>ب کيتے ہيں "مہ ت بہ جل لار                                    | لا <b>دلو</b><br>جسے آ      |
| س جکه پرده                      | ں مکان اور جگہ سے ہور ہی ہے <sup>ج</sup>                  | ، "موجود ہے۔ نیز بخل اور جبن کی نفی اس          | پ – یک رو اور پو .<br>پروری ہےجس مقام پر "بقو                             | اس مقام <u>۔</u>            |
| ر ب جهال                        | د ہے۔ یا کوئی بخیل اور بز دل قبیر                         | ور کمیر ی تبیں ہے۔ جہاں وہ بقر ہموجو            | ہے، کیونکہ ترجمہ ہوگا کوئی ذلول ا                                         | آدمي موجود                  |
|                                 |                                                           | ، ذلول کی نفی ہے، اسی طرح دوسری مث              |                                                                           |                             |
| کی۔پس ان                        | داس چیز ہے جل اس کی تقی ہو                                | ے کوئی چیز منتقی ہے تو لازمی طور پر خو          | •                                                                         |                             |
|                                 |                                                           | · .                                             | ) میں نفی بطور کنامیہ ہے۔<br>۱                                            |                             |
| اللہ کر پیم تر                  | المسلمة" ليعني اس كو                                      | افعال اسقیٰ سے فعل مضارع کا صیغ                 | ن من اسقی<br>اس <sup>ق</sup> رات اسقه می مرا با ب                         |                             |
|                                 | -                                                         | یہاں وہ پرورش پارہی ہے۔ان لوگور                 |                                                                           |                             |
|                                 |                                                           | ، بیربی کہ اس کے رنگ کوخالص رکھا م              |                                                                           |                             |
|                                 |                                                           | ی فخص کے لئے خالص ہوجائے۔                       | ت بولتے ہیں۔جب کوئی مخص                                                   | بوگاميان دقة                |
|                                 |                                                           | a and a contraction                             | بة <b>فيه</b> ا<br>مركز م                                                 |                             |
| <i>شياً وشي</i> هٔ              | یاف ہو،شیبة درامل وشیاہ و<br>بر                           | تاہو۔جواس کی جلد کے رنگ کے برخا<br>یہ کسر سے سو | ں میں لوٹی دوسرارنگ نہ پایا جا <sup>،</sup><br>د ایکادستہ دار اس متابہ جا | م بد م                      |
| - •                             | ب لوطلوط نہ کرد یا جائے۔                                  | ہے جب کسی کے رنگ میں دوسر ے رنگ                 | وسادة المعلمان لوقت بوتاً۔<br>الآن جِفْتَ بِالْحَقِّ                      |                             |
| المرامر امر ار                  | جن کی روشنی میں بقہ متحقق ہو سَ                           | مقیق اوصاف بیان کے جار ہے ہیں ، <sup>ا</sup>    | ہر ن جیفت پی کی<br>کریمہ کے اس جز دمیں بقرہ کے                            | آيت                         |
| ے بور چور سے<br>ایر نبیس ۔ بلکہ | ے کی کیوں میں برج س اور<br>۔ بے کمیکن ہیا نکارونعجب کے یا | الآن" جمزه استغبام کے مدکے ساتھ                 | تعتین ہو سکے۔ادرایک قرات '                                                | طور پراس کا                 |
| لام دے دی                       | ،<br>کردیا کیا ہےاوراس کی حرکت کو                         | یں الآن ہے۔ اس میں ہمز وکوحذف ک                 | کے لئے ہے،ادرایک قرات                                                     | تقريرو خعيق                 |
|                                 | -                                                         |                                                 | •                                                                         | حمی ہے۔                     |



فیل بحوها اس تعبیر میں اختصار بے اور اس کی تہہ میں ایک جملہ پوشیدہ ہے، اس کوظاہر کرنے کی صورت میں عہارت اس طرح سے کی۔

فحصلوا البقرة المنعوتة فلمحوها

لیحنی ان تفصیلات کے بعد بیہ ہوا کہ بنی اسرائیل مٰدکورہ بالا بقرہ کو حاصل کرنے میں کامیاب ہو گئے اورانہوں نے اس کو ذنح کر دیا۔

وما كأدوا يفعلون

اورده کرنے کے قریب نہیں ستھ، کیونکہ معاملہ کوطول دے رہے ستھ اور بار بار مراجعت کررہے ستھ، یا یہ دجتھی کہ ان کوقاتل کے ظہور میں رسوائی کا اندیشہ تھا، یا اس کی دجہ قیمت کی گرانی تھی ، اس لئے روایات میں آتا ہے کہ ایک صالح بزرگ کے پاس ایک بچھیاتھی ، اس کو وہ بیابان میں لے کر آیا ، اور اس نے دعا کی کہ اے اللہ کریم یہ بچھیا میں تیرے پاس امانت رکھتا ہوں ، تا آئکہ دہ بیٹا بڑا ہوجائے ، اور وہ بچھیا جوان ہوئی اور ان اوصاف میں وہ منفر دھی تو بنی اسرائیل نے اس يتم اور اس کی مال سے اس بقر ہ کے سلسلہ میں محاد تا وکیا پہل تک کہ اس کو منفر دھی تو بنی اسرائیل نے اس يندم اور اس کی ماں سے اس بقر ہ کے سلسلہ میں محاد تا وکیا پہل تک کہ اس کو کھال ہو کہ معام کر ہے کہ پار

وكأدمن افعال امقاربه

اور "کاد" افعال مقاربہ یس سے باور خبر کے قریب الحصول ہونے پردلالت کرتا ہے۔ پھر جب اس پر ترف نی داخل ہوتا ہے تو اس سے معنیٰ مطلقا اثهات کے ہوتے ہیں۔ مطلقا کا منہوم یہ ہے کہ نواہ اس کا مدخول ماضی ہو، خواہ مضارع اور بعض نے کہا کہ جب کا دماضی پر ترف نی داخل ہوتا ہے تو اس کے معنیٰ اثهات کے ہوتے ہیں۔ "ما کا د" والت کرتا ہے۔ اس پر کہ خبر حاصل ہو گئی، اور اگر مضارع پر داخل ہوتا ہے تو اس کے معنیٰ اثبات کے ہوتے ہیں۔ "ما کا د" والت کرتا ہے۔ اس پر کہ خبر حاصل ہو گئی، اور اگر مضارع پر داخل ہوتا ہے تو اس کے معنیٰ اثبات کے ہوتے ہیں۔ "ما کا د" والت کرتا ہے۔ اس پر کہ خبر حاصل ہو گئی، اور اگر مضارع پر داخل ہوتا ہے تو اس کے معنیٰ اثبات کے ہوتے ہیں۔ "ما کا د" والت کرتا ہے۔ اس پر کہ ہوتا ہے۔ اس کی خبر حاصل ہو گئی، اور اگر مضارع پر داخل ہوتا ہے تو اس کے معنیٰ اثبات کے نہیں ہوتے۔ اور معنی نیں داخل ہوتا تو شبت افعال کی طرح ہے۔ جس طرح دیگر افعال پر اگر حرف نی داخل ہوتا ہے تو نظم منی ہوتا ہے۔ اور حضی بات یہ ہے کہ "کا د" و ہوتا ہے۔ اس طرح کا دیکھی ہے۔ اور خالباً جن حضرات نے اثبات کے معنیٰ ای ہوتا ہے اور تونی نیں داخل ہوتا تو شبت داخل ہونے کی صورت میں خاہر کی متی تو نی تھر اس میں میں اس میں میں اور تا ہوتا ہوتا تو شبت داخل ہونے کی صورت میں خاہری معنی تو نو تھی داخل ہوتا ہے تو تعل منی ہوتا ہے۔ اور حرف نو کی نیں داخل ہوتا تو شبت داخل ہونے کی صورت میں خاہری معنی تو نو کی تو ہوں میں لیں لازم جو آتا ہے وہ اثبات ہے، ولا یدا پی قولہ وما کا دُو ایں تھ تو کہ فیل ہمو ھا

بیایک اشکال کا جواب ہے،اشکال بیہ ہے کہ جب کا د دوسرے افعال کی طرح ہے تو "ما کا د" کے متحی قرب کی گئی کے ہوئے پس "و ما کا د وا یفعلون" کے متنی ہوئے کہ وہ کرنے کے قریب نہیں متصے،اور فذب حودا سے بیہ معلوم ہوا کہ انہوں نے ذکح کر ڈ الا ، پس دونوں میں بظاہر منا فات اور تناقض ہے۔



امام بیناوی رحمۃ اللہ تعالی سند اس کا جواب بید یا ہے کہ بیدونوں جملے دومختف دقتوں کے بارے میں ہیں۔ "وما کا دوا یغملون" ایک ایے وقت کے بارے میں ہے اور "لهذب حوها" دوسرے دقت کے بارے میں ہے۔ تناقض اس دقت ہوتا ہے جب دونوں کا دقت ایک ہوتا ہے، جب ان کے سوالات کا سلسلہ چل دہا تھا اس دقت کے لیے تو و ما کا دوا یغملون ہے اور جب سوالات محتم ہو گئے ، تو ان کو دہ کا مانجام دینا پڑا، اس دقت کے لئے "فذب حوها " فرما یا گیا۔ کا دوا یغملون ہے اور جب سوالات محتم ہو گئے ، تو ان کو دہ کا مانجام دینا پڑا، اس دقت کے لئے "فذب حوها " فرما یا گیا۔ میں کو امام بیغاوی رحمۃ اللہ تعالی علیہ ان لفظوں میں بیان فرماتے ہیں۔ اور اللہ کر یم کا فرمان " و ما کا دوا یف اللہ اس کو امام بیغاوی رحمۃ اللہ تعالی علیہ ان لفظوں میں بیان فرماتے ہیں۔ اور اللہ کر یم کا فرمان " و ما کا دوا یف علون" اللہ کریم کے فرمان " فذب حوها " کے منافی نہیں ہے۔ کیونکہ دونوں کا دقت الگ الگ ہے۔ اس لیے متن کر نے میں کر دان اللہ اس کہ میں تھے، یہاں تک کہ ان کے سوالات ختم ہو گئے اور ان کی ٹال مٹول کا سلسلہ منظع ہو گیا، تو انہ کر اس میں اس ک

تشير كالمعنى:

تدر (To plough or Cultivate) مضارع واحد مؤنث غائب اثارة (باب افعال) مصدر بمعنى برانتيخة كرنا ـ امحارنا ـ زيمن مي جوت اور بواؤل ك باولوں كولانے ميں چونكه بيمعنى موجود بين اس لئے ان دونوں كے لئے بھى اس كا استعال ہوتا ہے۔ مثلاً جوت كے لئے آيت بز ااور ہواؤں كے بادلوں كولانے كے لئے "آدلم الَّذِي يُوْسِلُ الدِّي تَحَقَّدِيْدُوْ سَحَابًا فَيَبْسُطُهُ فِي السَّبَاءَ كَيْفَ يشَآءً" (سرة ردم آيت نبر 48)

اللہ ہے کہ بھیجتا ہے ہوا تمیں کہ ابھارتی ہیں بادل پھراسے پھیلا دیتا ہے آسان میں جیسا چاہے۔ اللہ ہے کہ بھیجتا ہے ہوا تمیں کہ ابھارتی ہیں بادل پھراسے پھیلا دیتا ہے آسان میں جیسا چاہے۔

ارض کے کہتے ہیں؟:

(ارض)إلارض(Earth)

(زمین) سماء ( آسان ) کے بالقابل ایک جرم کا نام ہے اس کی جمع ارضون ہے۔جس کا صیغہ قر آن میں نہیں ہے بھی ارض کالفظ بول کرکسی چیز کا پنچے کا حصہ مرادلے لیتے ہیں جس طرح سماء کالفظ اعلی حصہ پر بولا جا تا ہے۔

(س بی می) السلمی (Irrigated) والسقیا کے معنی پینے کی چیز دینے کے ہیں اور اسقاء کے معنی پینے کی چیز پیش کردینے کے ہیں تا کہ حسب منشا لے کر پی لے لہٰذا اسقاء تأسبت سلمی کے زیادہ طبیغ ہے کیونکہ اسقاء میں مایستری مند کے پیش کردینے کا مغبوم پایا جاتا ہے کہ پینے والاجس قدر چاہے اس سے نوش فرمانے مثلا اسقیدتہ نہوا کے معنی پیہوں تے کہ میں نے اسے پانی کی نیمر پر لے جا کر کھڑا

مری تغسیر بیضاوی (۲۰٫۰) سودة المتغرة SL كرديا چنانچ قرآن مين سقى كمتعلق فرمايا: "وسقاهم وَسَقاهُم رَبُّهُم شَر اباً طَهُوراً "(سردالدم المتنبر 21) اوران کا پروردگاران کونهایت پاکیز وشراب پلائے گا۔ " وَسُعُوا ماء حَيْمًا " (سورة مس آيت مر 15) اوران کو کھولتا ہوا یاتی پلا یا جائےگا۔ لفظ حدث كي تعريف ومحقيق: (حرث) الحرث (ن) (Agriculture, Field) کے معنی زمین میں بیج ڈالنے اور اے زراعت کے لئے تیار کرنے کے پاس ادر کیتی کوبھی حدث کہا جاتا ہے۔ قر آن میں "أَنِ اغْدُوا عَلى حَرْثِكُمُ إِنْ كُنْتُمُ صَارِمِينَ "(سورة العلم آيت مر 22) كها كرتم كوكا نمائ تواپن كميتى پرسويرى بى جايبنچو ـ ادر مجتی سے زمین کی آبادی ہوئی ہے اس لئے حدث جمعنی آبادی آجاتا ہے۔ قرآن میں ہے: " مَنْ كَانَ يُرِيلُ حَرْثَ الْآخِرَةِ نَزِدُلَهُ فِي حَرْثِهِ، وَمَنْ كَانَ يُرِيلُ حَرْثَ التُّذِيا نُؤْتِهِ مِنْها وَما لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ " (سورةالشور ي آيت نمبر 20) جو تحف آخرت کی کیتی کا طلب گار ہے اس کوہم اس میں سے دے دیں گے۔ اور جو دنیا کی کیتی کا کوخواستگار ہواس کوہم اس میں ہے دیر یہ کے اور اس کا آخرت میں پچھ حصہ نہ ہوگا۔ ایک روایت میں ب: "اصدق الاسماء الحارث" كرمب سي المحادث -کیونکہ اس میں کسب کے معنی پائے جاتے ہیں ایک دوسری روایت میں ہے۔ "اثرىفاندنياك لأخرتك" کہ اس دنیا میں آخرت کے لئے کاشت کرلو۔ حدث الارض (زمین کرنا) سے تعلیم بعرکانا کے معنی کے پیش نظر حدثت النار کہاجاتا ہے میں نے آگ بعر کائی اورجس لكرى ہے آگ كريدى جاتى ہے اسے محدث كہا جاتا ہے۔ كى كاتول ہے۔ احدث القرآن يعنى قرآن كى خوب تحقيق سے كام

لي تفسير بيضاوى (ررى) لي تحديد ٩٣٩ *سُوْدَةُ الْمَعَرَةُ* حضرت امیر معاوید رضی اللد عند نے انصار سے دریافت کیا کہ تمہارے پانی سینچنے والے اونٹ کیا ہوئے تو انہوں نے جواب ديا: . حرثناها یوم بدر که ہم نے بدر کے دن انہیں د بلا کر دیا۔ ادرآيت كريمه: · " نِساؤُكُم حَرُثٌ لَكُمُ فَأَتُوا حَرُثَكُمُ أَنَّى شِنْتُهُمْ " (سورةالبغرة إيت مبر 223) تمہاری عورتیں تمہاری کھیتی ہیں تواپنی کھیتی میں جس طرح جاہوا ؤ۔ میں استعاد وعورتوں کو حدث کہا ہے کہ جس طرح زمین کی کاشت پر افرادانسائی بقا کامدار ہے اس طرح نوع انسان اور اس کی سل کابقاعورت پر ہے۔اور آیت کریمہ: "وَيُهْلِكَ الْحَرْفَ وَالنَّسْلَ" (سورةالبقرة آيت نمر 205) ادر کھیتی اور جانیں تباہ کردے۔ دونوں قشم کی کھیتی کوشامل ہے۔ شية كامفهوم اوراس كى اصل: (Stain,Mark) شية داغ \_ نشان ، علامت \_ شیات جمع شیة اصل میں وشیدة تحا - اوروشی بشی (باب ضرب) كامعدر ب \_ اس كی حاواظ محددف کے قوض میں ہے وشبی کے اصل معنی کسی چیز میں اس کی تمام رنگوں کے خلاف اور رنگ لگانے کے ہیں۔ یعنی ایسارنگ جوسارے بدن کے رنگ کے خلاف ہو، وشی مادہ۔ لاشیۃ فیہ اس میں اپنے رنگوں کے علاوہ کوئی خلاف رنگ نہ ہو۔ یعن بداغ مو، بيصغت جمارم مولى بقرة كى-لفظجاء كالتحقيق: (جىء)جاء (ض) (Arrive, Come جاءیجیء د مجینا والمجیء کالاتیان کے ہم متن ہےجس کے متنی آنا کے ہیں کیکن مجبی کالفظا تیان سے زیادہ عام ہے کیونکہ اتیان کالفظ خاص کر کسی چیز کے بسہولت آنے پر بولا جاتا ہے نیز اتیان کے معنی کسی کام مقصد اور آراد و کرتا بھی

آجاتے ہیں گواس کا حصول نہ ہو۔ لیکن مجیبی ، کا لفظ اس وقت بولا جائے گا جب وہ کام وا قعہ میں حاصل بھی ہو چکا ہو نیز جا ، اے معنی مطلق سی چیز کی آمد کے ہوتے ہیں۔ خواہ وہ آمد بالذات ہو یا بالا مراور پھر سے لفظ اعیان واعراض دونوں کے متعلق

المعاوى (درى) مسترح ١٥٠ سُوْرَقْالْبَقَرَةُ استعال ہوتا ہے۔اوراس مخص کے لئے بھی بولا جاتا ہے جو کی جگہ یا کام یادقت کا تعد کر بے قرآن میں ہے: "وَجاءَمِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلٌ يَسْعَى " (سور تيس آيد ممر 20) ادرشہر کے پر لے کنارے سے ایک مخص دوڑتا ہوا آپہنچا۔

تعريف الفعل:

(infinitive, Work) (ف ع ل)

کے معنی کمی اثر انداز کی طرف سے اثر اندازی کے ہیں۔عام اس سے کہ وہ تا ثیر عمد کی کے ساتھ ہویا بغیر عمد کی کے ہواور علم سے ہویا بغیر علم کے قصد اکی جائے یا بغیر قصد کے پھر وہ تا ثیر انسان کی طرف سے ہویا دو سے حیوانات اور جمادات ک طرف سے ہویہی معنی لفظ عمل کے ہیں۔

نوب : ذلت ، حرف لا ، الآن ، حق ، ذبح اور كاد كامعنى بيان ، و چكا ہے۔

[سورة البقرة (2) : الآيات 72] وَإِذْ قَتَلُتُمُ نَفُساً فَاذًارَ ٱتُمُ فِيها وَاللهُ مُخُرِجٌ مَّا كُنْتُمُ تَكْتُبُونَ 0

''اور جب تم نے ایک خون کیا تو ایک دوسرے پر اس کی تہمت ڈالنے لگے اور اللہ کو ظاہر کرنا جوتم چیچ تے تھے''۔ •

وإذقتلتم

نَفُساً خطاباً للجميع لوجود القتل فيهم فَادَّارَأَتُمُ فِيها اختصبتم فى شأنها، إذ المتخاصمان يرفع بعضهما بعضاً، أو تدافعتم بأن طرح كل قتلها عن نفسه إلى صاحبه، وأصله تدار أتم فأدغمت التاء فى الدال واجتلبت لها همزة الوصل وَاللَّهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنْتُمُ تَكُتُبُونَ

مظهر لا محالة، وأعمل مخرج لأنه حكاية مستقبل كما أعمل بأسِطُّ ذِراعَيُه لأنه حكاية حال ماضية.

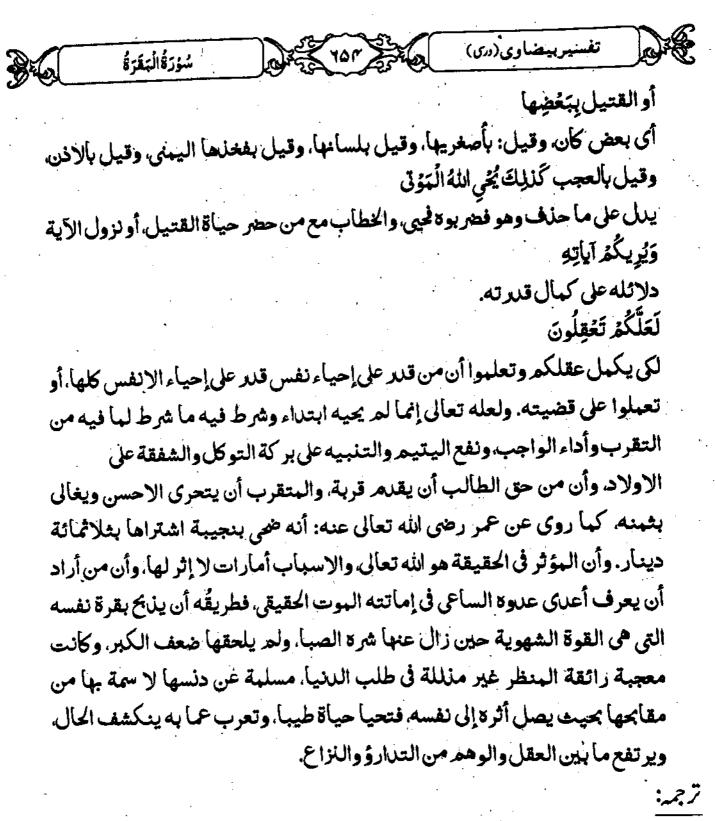
> مز وَإِنْ قَتَلُتُهُ يدخطاب جمع كاب، كيونكُهُل ان سب كردميان بإيا تميا تعار فَاذَارَ أَتُهُ فِيها

سُوَرَةُ الْبَقَرَةُ تفسيربيضاوى (٥٠٠) د الم پھرتم اس نفس متقولہ کے بارے میں جھکڑنے لگے، جھکڑنے کی تے جبیر "ادّاد مندم" سے اس لیے کی تمیٰ کہ دوجھکڑنے والے ایک دوس کودفع کرتے اور دھکیلتے ہیں۔ یا "ادّار نتم" کے معنیٰ " تدا فعتم " سے ہیں کہتم میں سے ہرایک قُل کواپنے او پر سے دوسرے پر ڈال رہا تھا اور" اڈارنتم " کی اصل تدارنتم ہےتا ، کودال میں مدم کردیا گیا اور دال ساکنہ کے لئے ہمزہ وصل ت آیا کما۔ وَاللهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنْتُمْ تَكْتُبُونَ مخرج کے معنی لامحالہ ظاہر کرنے کے ہیں، اور "مخرج "کوعمل اس لئے دیا کمیا کہ وہ فعل مستقبل کی حکایت کررہا ہے۔ جیسا که باسط ذراعیه کواس لیحمل دیا گیا که ده حال ماضی کی حکایت کرر ہاہے، نفس كالمعنى: (نفس) النفس(Breath,Spirit) کے معنی روح کے آتے ہیں چنانچے فرمایا: " أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمُ " (سور قالانعام آيت نمبر 93) که نکال لوایت جانیں۔ "وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ ما فِي أَنْفُسِكُمُ فَاحْذَرُونُ " (سورةالبقرة آيت نمبر 235) اورجان رکھوجو کچھتمہارے دلوں میں ہے اللہ کوسب معلوم ہے۔ اور ذیل کی دونوں آیتوں: "تَعْلَمُ ما فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ ما فِي نَفْسِكَ " (سور قالمائدة آيت مر 116) ۔ اورجوبات میرے دل میں ہےتوا سے جانتا ہےاور جو تیر یے کلم میں ہے میں اسے نہیں جانتا ہوں۔ " وَيُحَدِّرُ كُمُ اللهُ نَفْسَهُ " (سورةال عمران آيت ممبر 30) ادراللدتم كوايخ غضب سے ڈرا تا ہے۔ میں نفس بمعنی ذات ہے اور یہاں نفسہ کی اضافت اگر چیفظی لحاظ سے مضاف اور مضاف الیہ میں مغایر ہ کو چا ہتی ہے لیکن من حیث المعنی دونوں سے ایک ہی ذات مراد ہے کیونکہ ذات باری تعالی مرتسم کی دوائی سے پاک ہے بعض کا قول ہے کہ ذات باری تعالیٰ کی طرف نفس کی اضافت اضافت ملک ہے اور اس سے ہمارے نفوس امارہ مراد ہیں جو ہروقت برائی پر ابھارتے رہتے ہیں۔ فقيق لفظِدَر ء: (درء)اللراء (ف).

تفسيربيضاوي(٥٠) 101 25th سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ کے معنی ونیز ہ وغیرہ کے ایک جانب ماکل ہوجانے کے ہیں کہا جاتا ہے۔ میں نے اس کی کجی کو درست کر دیا میں نے اس - دفع کیا قرآن میں ب: " وَيَنُرَوُنَ بِأَكْتَسَنَةِ السَّيَّعَةَ " (سودةالرعدآيت مير 22) اورنیکی کے ذریعہ برائیوں کا مقابلہ کرتے ہیں۔ " وَيَنْرَوُ عُنْهَا الْعَلَى ابَ " (سورةالنور آيت نمبر 8) ادرعورت ہے سزاکو بیہ بات ٹال سکتی ہے۔ حديث ياك: حديث مي ب: "ادَرَءُوا الحدود بالشبهات" شرعی حدود کوشبهات ہے دفع کر دیے إدارأته كامعنى: اصل میں تدار، تہ تما تدار، (تفاعل) مصدرجس کے معنی لڑائی میں ایک دوسرے پر سے ہٹانا۔ متفق نہ ہونا۔ ایک دوسرے پر ذمہ داری ڈالنا ای تدافع۔ تدارء تہ کی تاءکو دال میں بدل کر دال مابعد میں مدغم کردیا۔ چر ابتداء بالسکون کی د شواری کی وجہ سے شروع میں ہمزہ وصل لائے۔ادارؤ تہ ہوگیا۔معنی سے کہ:تم ایک دوسرے پر (اس قُلّ کا)الزام لگانے لفظ كتمان كي تحقيق: (ت Hide, To Cover) (الاستمر) کتبه (ن) كتماوكتمانا كمعنى كوئى بات جھيانا كے ہيں۔ قرآن پاك ميں ہے: " وَمَنْ أَظْلَمُ مِحْنَى كَتَمَ شَهاكَةً عِنْدَكُم مِنَ الله " (سورة المعرة آيت مدر 140) اوراس سے بڑھ کر ظالم کون جس کے پاس اللہ کی طرف کی گواہی ہوا دروہ اسے چھپائے۔ " وَإِنَّ فَزِيقاً مِنْهُمُ لَيَكُتُهُونَ الْحَتَّى وَهُمُ يَعْلَمُونَ "(سورةالبقرة إيت نمبر 146) مگرایک فریق ان میں سچی بات جان بوجھ کر چھپار ہاہے۔ "وَلا تَكْتُهُوا الشَّهادَةَ" (سورةالبقرة آيت ممر 283)

اور( دیکھنا) شہادت کومت چھپانا۔ اورآیت کریمہ:

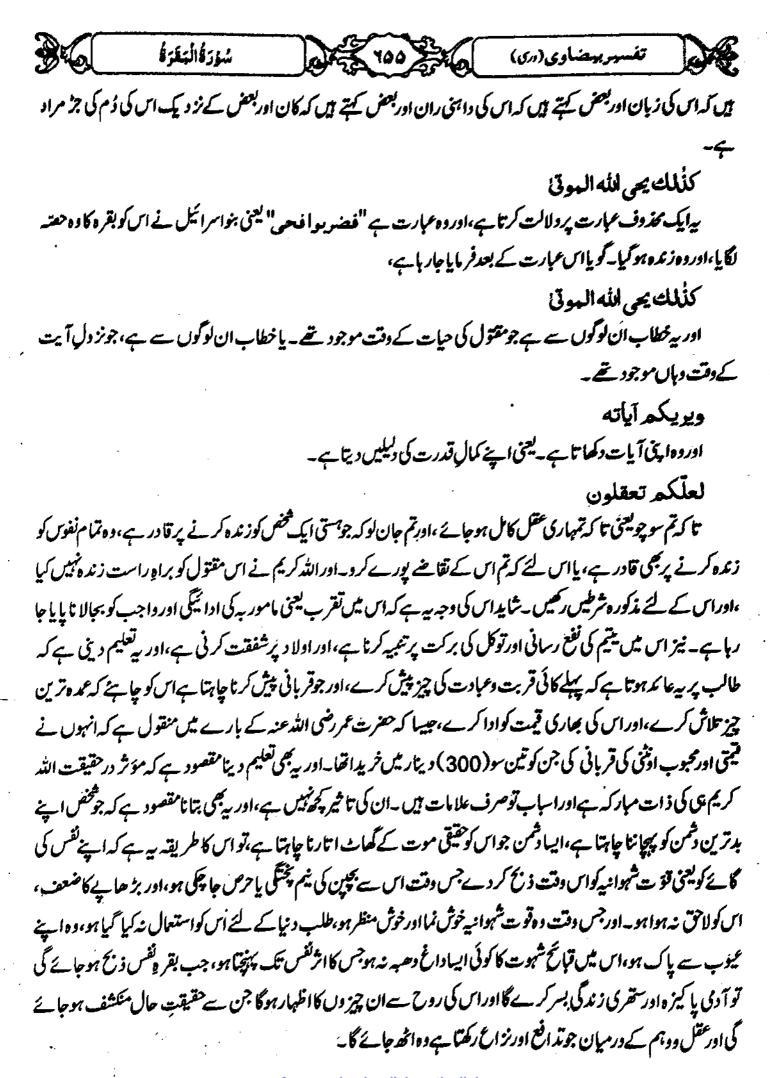
| 36               | <i>شۇ</i> رة البقرة                | 0+ 2 10r 2 40                                                                                           | تغسير پيطناوي (دري)                               |                     |
|------------------|------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|---------------------|
|                  |                                    | <sup>ؾ</sup> ۑؚٳؙڵؠؙڂڸۅؘۑؘػؙؿؠؙۅڹؘڡٳؾٳۿۿ                                                                | -                                                 |                     |
| نساءآيت نمبر 37) | (سورة ال                           | •                                                                                                       |                                                   |                     |
| - U.             | ں ہے دیا ہے اُسے چھپا <sup>ت</sup> | کے لئے کہیں اور اللہ نے جوانہیں آپنے فضل                                                                |                                                   |                     |
|                  | •                                  | •                                                                                                       | ممان فصل سے كفران تمت مراد                        |                     |
|                  | · -                                | لًا "(سور قالنساء أيت نمبر 37)                                                                          | مُتَدُدًا لِلُكَ <b>آفِرِيْنَ</b> عَذَابًا مُهِيْ | "وَأَخْ             |
|                  |                                    |                                                                                                         | نے ناشکروں کے لئے ذلت کاعذ                        |                     |
|                  | . (                                | ه حَلِي أَيْتًا " (سور قالنساء آيت مبر 42                                                               | بت كريمه: " وَلَا يَكُتُمُونَ اللَّ               | . اورآء             |
| •                |                                    |                                                                                                         | )بات اللہ سے نہ چھپا سکیں گے۔<br>)                |                     |
| پلوگ داخل مو     | ہمیں گے کہ جنت میں وہ ک            | ہیں کہ جب قیامت کے روزمشر کین دیکھ<br>پند                                                               |                                                   |                     |
| • .              |                                    |                                                                                                         | مرک نہیں تھے۔تو حیٹ سے پکا<br>شرک نہیں            |                     |
|                  |                                    | (سور قالانعام آیت نمبر <sup>2</sup> 3)                                                                  | ورَبِّنَامًا كُنَّامُشُرِ كِيُنَ"                 | ات "والله           |
|                  |                                    | · ·                                                                                                     | مسم جوہمارا پر در دگار ہے ہم شریکہ<br>س           |                     |
|                  |                                    | کے خلاف گواہی دیں گے تو اس وقت و<br>میں ایسانی میں میں میں میں میں                                      |                                                   |                     |
|                  |                                    | یت میں متعدد داقف ہوں گے بعض مو <sup>ق</sup><br>دبیر سر بر                                              |                                                   |                     |
| ءان کے خلاف      | راد بیہ ہے کہ ان کے اعضا           | ض نے کہاہے کہ کوئی چھپانہ سکنے سے م                                                                     |                                                   |                     |
|                  | •<br>•                             |                                                                                                         |                                                   | لوایې د یں به<br>ب  |
| ·                | ·<br>•                             | -4                                                                                                      | • قول اور خرج کامعنی گزر چکا <sup>ہ</sup>         | لوث                 |
| <b>;</b>         | [7                                 | ة البقرة (2) : الآيات 3                                                                                 | آسورا                                             | •                   |
|                  | للَّكُمُ تَعْقِلُونَ (             | ېخى اللهُ الْبَوْتِي وَيُرِيكُمُ آياتِهِ لَعَ                                                           | الضربو كاببتغضها كمذلك                            | فقلنا               |
| إن دكھا تا       | ئے گا اور تمہیں اپنی نشانیا        | بَحْيِ اللّٰهُ الْمَوْقِ وَيُرِيكُمُ آيَاتِهِ لَعَ<br>مُحَالِكَ كَلْرَامَارِهِ،اللَّهُ يُونِي مرد بِطِل | ا نے فرمایا اس مقتول کواس گا                      | <sup>دو</sup> تو،تم |
|                  |                                    |                                                                                                         | ہیں تہہیں عقل ہو''۔                               | م<br>ج که           |
|                  |                                    |                                                                                                         |                                                   | تن:                 |
|                  | ·<br>                              | •                                                                                                       | اضْرِبُوكُ                                        |                     |
| , <b></b>        | منكد علية أميا ال                  | عتراض، والضمير للنفس وال                                                                                | · · ·                                             |                     |
| يسحصن            | سن بور خنی دویں .                  | هكرا أن والصبعير للتكس وا                                                                               |                                                   |                     |

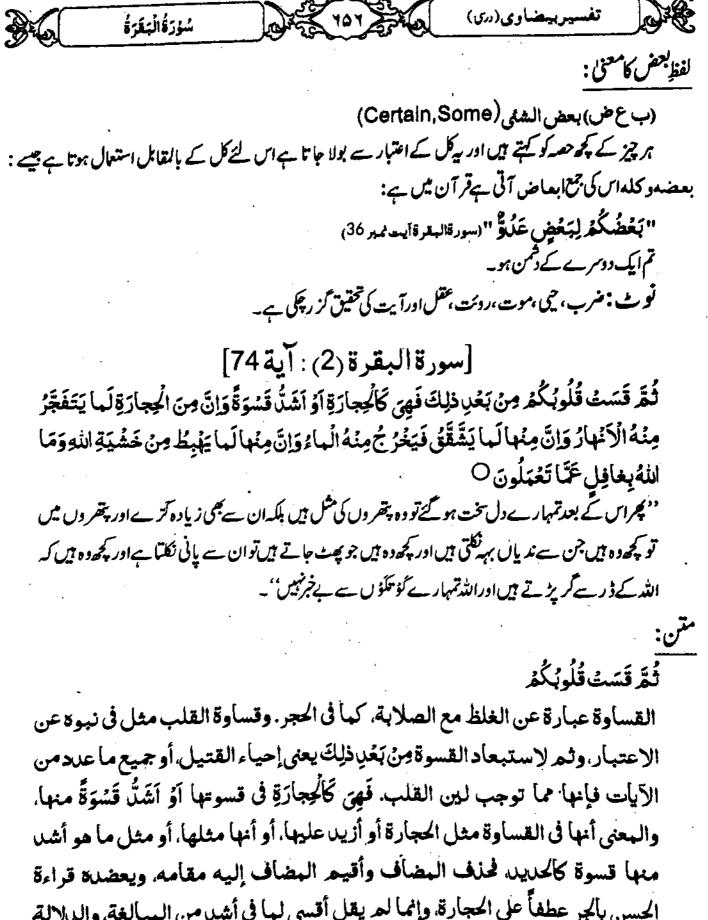


فَقُلُنا اضربُوكُ

ريحطف ب "ادراندم" پر،اورجو كچمان دونوں كے درميان ب ينى "والله يخرج ماكندم تكتمون" وہ جملہ معترضہ ب اور "اضربوا "كي شمير مفعول به "نفساً" كے لئے ہے۔اور يہاں اسكو ذكر اس لئے لايا كميا كہ دو فض كى تاويل ميں ہے۔ يا "المحى عليه" (جس پرزياد تى كى گئى) كى تاويل ميں ہے۔

ببعضها بعض ہے مراد کوئی بھی جزو ہے ادر بعض کہتے ہیں کہ اس کے دوچھوٹے اعضاء یعنی قلب ولسان مراد ہیں ،اور بعض کہتے





الحسن بالجر عطفاً على الحجارة، وإنما لم يقل أقسى لما في أشد من المبالغة، والدلالة على اشتداد القسوتين واشتمال المفضل على زيادة وأوَّ للتخيير، أو للترديد، بمعنى: أن من عرف حالها شبعها بالحجارة أو بما هو أقسى منها.

| 36L                     | شۇرۇ ئالېغۇ ئ                                  | 102 200                                               | تفسيربيضاوي(۶٫٫٫)                          |                   |
|-------------------------|------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------|-------------------|
| تجعيبا                  | لميتغز تج مِنْهُ الْماء وَإِ                   | لهُ الْأَمْهِارُ وَإِنَّ مِعْها لَها يَشْقَقُ         | مِنَ الْحِجارَةِ لَما يَتَفَجَّرُ مِا      | <u>قا</u> ن       |
|                         |                                                |                                                       | لمبط مِنْ حَشْيَةِ اللهِ                   | لَماءً            |
| يع منه                  | مهامايتشقق فينه                                | أن الحجار 3 تتأثر وتنفعل فإن ه                        | بل للتفضيل، والمعنى: أ                     | تعلي              |
| لى<br>الى بە.           | لقياداكها أرادالله تع                          | معهاما يتردى من أعلى الجبل اذ                         | ، وتنفجر منه الإنهار، وه                   | الهاء             |
| و کثرة.                 | فجر التفتح بسعة                                | تنفعل عن أمرة تعالى. والت                             | ب هؤلاء لا تتأثر ولا                       | وقلو              |
|                         |                                                | وقرم إنَّ على أنها المخففة م                          |                                            |                   |
|                         |                                                |                                                       | قةبينها وبين إن النافي                     |                   |
|                         |                                                |                                                       | ىنە بغافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ             |                   |
| بعرية،                  | كر بالياء ضما إلى ما                           | ير ونافع ويعقوب وخلف وأبو ب                           | ں علی ذلکؓ، وقرأ ابن کث                    | وعيا              |
|                         |                                                | •                                                     | اقون بالتاء.                               |                   |
| ,                       |                                                |                                                       |                                            | :27               |
|                         |                                                |                                                       | <u>سە</u><br>تىن قُلُوبُكُم مِن بَعْدِذلِك | · ثُمَّقَ         |
|                         | ·                                              | گئے۔ ،                                                | ے بعدتمہارے دل سخت ہو گ                    |                   |
| عبرت يذيري              | فسادت تمثیل ہے،اس کے                           | ہونا، جبینا کہ پتھر میں ہے۔ اور قلب کی                | ت کامعنی ہے شخق کے ساتھ موٹا               | قساور             |
| •                       | ·                                              | ت کوستبعدظا ہر کرنے کے لئے ہے۔                        |                                            |                   |
|                         |                                                |                                                       | عدذالك                                     | َ من ب            |
| جو دا جي طور پر         | ) کیونکہ وہ نشانیاں ایس ہیں                    | اتما منثانیوں کے بعد جوشار کی جا چک ہیں               | نول کوزندہ کرنے کے بعد یاان                | ليعنى مق          |
|                         |                                                | •                                                     |                                            | نرمی پیداکرتی     |
|                         |                                                |                                                       | كالحجارة                                   | فهي               |
| نه <b>قبول چنی می</b> ں | مقابیلے میں اور معنیٰ بد ہے ک                  | قسبوۃ" یازیادہ پخت ہیں پتھروں کے                      | پ <i>تفر کی طرح خ</i> ق میں "او اشدّ       | تودل              |
|                         |                                                | <i>فر</i> وں <i>۔۔ے</i> زیادہ سخت ہیں جیسےلو ہا،تو مط |                                            |                   |
| اشدّ کونجارة پر         | بت جری کی ہے۔جس میں                            | ہت اس سے ہوتی ہے کہ ایک قرات حال                      | مُ کرد یا گیا۔اوراس معنی کی تقوی           | اس کی جگہ قا      |
| شد "کاندر               | مایا،اس کی وجہ بیہ ہے <i>ک</i> ہ "ا<br>میں برم | ہاں "اشدؓ" فرمایا ہے "اقسبیٰ انہیں فر                 | ، ہوئے مفتوح پڑھا گیا۔اور یہ               | عطف كرتے          |
| زوید کے لیے             | تی پر مشتنگ ہےاور تخییر یا ت                   | نوں قساوتیں شدید ہیں۔اورمغضل زیاد                     | راس بات پر دلالت کرتا ہے دو                | مبالغه بادر       |
| <i>ے ساتھ تشب</i> یہ    | بیہ دے یا چاہ <i>ے تو</i> اس چیز               | نتا ہووہ ان کو چاہے پتھر وں کے ساتھ تش                | ) که جو محض ان قلوب کا حال جا              | <i>ٻ</i> ،باي معز |
|                         | •                                              |                                                       |                                            |                   |

تفسير بيضاوى (رى) JES YOA سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ Sela دے جو پتھروں سے بھی زیا دوسخت ہے، وانّ من الحجارة پہال سے قلوب کواشد قرار دینے کی علت بیان ہور ہی ہے،اور معنی میہ ہیں کہ پھر متاثر ادر منفعل ہوتے ہیں۔ چنا نچہ جض پتھر ایسے ہوتے ہیں جو پھٹ جاتے ہیں اور ان سے پانی اہلما ہے، اور نہریں پھوٹ لگتی ہیں۔اور بعض پتھر ایسے ہیں جو اللہ کریم کے ارادہ کی اطاعت کی وجہ سے پہاڑ کے او پر ہے گر پڑتے ہیں۔اوران بنی اسرائیل کے دل میں کہ دواللہ کریم کے علم سے منفعل اور متاثر نہیں ہوتے ۔اور "تفجر" کے معنی کشادگی اور کثرت کے ساتھ کھل جانا کے ہیں۔ اور" خشیة: انقیاد کی مجازی تعبیر ہے۔اورایک قرات میں" اِن" بخفیفِ نون ہے۔اور ان مثقلہ سے مخففہ بنالیا گیاہے۔اور ان مخففہ کے لام کا ہونا ضروری ہے جو "ان" مخففہ اور "ان" تافیہ کے درمیان فرق کرے۔اور "یں بیط" باء کے . فتمة كساتھ بھى پڑھا گما ہے۔ وما الله بغافل عمّا تعملون بيركيفتيت مذكوره پروعيد ب-اوراين نافع ، يعقوب ،خلف ، ابوبكراور جماد في يعملون ك ساتھ قرات كى ہے ، انہوں نے اس صیغہ کو بعد والے صیغوں کے ساتھ ملادیا ہے، اور باقی قر اء نے تعملون تاء کے ساتھ قرات کی ہے۔ تحقيق قست: (تسد)القسوة(Cruel,Stony or Hard-hearted) کے معنی سنگ دل ہونے کے ہیں پیاصل میں حجر قیاس ہے ہےجس کے معنی سخت پتھر کے ہیں۔المقاساة بختی جھیلنا۔ قرآن میں ہے: " ثُمَر قَسَتْ قُلُوبُكُمُ " (سور قالبغرة آيت مير 74) چرتمہارے دل سخت ہو گئے۔ " فَوَيُلُ لِلْقاسِيَةِ قُلُو بُهُمُ مِنْ ذِكْرِ الله " (سورةالزمر آيس ممبر 22) پس ان پرافسوس ہےجن کےدل اللد کی یا دسے سخت ہور ہے ہیں۔ "وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمُ " (سورةالحج آيت مرد 53) اورجن کےدل بخت ہیں۔ وَجَعَلْنا قُلُوبَهُمَ قَاسِيَةً " (سور قالمائدة آيت مرد 13) ادران کے دلوں کو سخت کردیا۔ ایک قرات میں قسیدہ ہے یعنی ان کے دل خالص نہیں ہیں بید درحم قسبی سے مشتق ہے جس کے معنی کھوٹے درہم کے

تغسیرہیضاوی(«ی) ؙڛؗۅٞۯڰؙٵڵڹڟڗڰ 109 ہیں جس میں (سکم) کی ملاوٹ کی وجہ سے صلابت یائی جائے۔ شاعرنے کہاہے: صاح القسيات في ايسى الصياريف کھوٹے درہم صرافوں کے ہاتھ میں آ داز دیتے ہیں۔ قلب كامعنى: (قالب)قلب الشئى (Turn , Change) کے معنی کی چیز کو پھیرنے اور ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف پلٹنے کے ہیں جیسے قلب الشوب (کپڑ بے کو الثنا) اور قلب الانسان کے عنی انسان کواس کے راستہ سے پھیرد یے کے ہیں۔ قر آن میں ہے: " وَإِلَيْهِ تُقْلَبُونَ " (سورةالعنكبوت آيت مر 21) ادرای کی طرف تم لوٹائے جاؤگے۔ . حجر کی تعریف:

(Stone) (Stone) (ح جزر) سخت پتمركوكيت بي اس كى جم احجار و حجارة آتى بادر آيت كريمه: "وَقُودُها النَّاسُ وَالْحِجارَةُ " (سورةالبقرة آيت مرد 24) جس کاایندھن آ دمی اور پتھر ہوں گے۔

شدّ كامعنى:

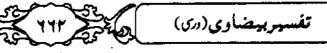
(شدد)الشر (Knot) يەشىدت الشئى (ن) کامصدر ہےجس کے معنی مضبوط گرہ لگانے کے ہیں۔قر آن میں ہے: " وَشَرَكُنا أَسْرَهُمُ " (سورةالانسان آيت مبر 28) ادران کے مفاصل کومضبوط بنایا۔

لفظشق كالمعنى:

(شقق) الشق (Lacerate) الشق- شگاف کو کہتے ہیں۔ شققتہ بنصفین میں نے اسے برابر دوکلزوں میں کاٹ ڈالا۔ قر آن میں ہے: " ثُمَّر شَقَقْنا الْأَرْضَ شَقَّا" (سورةعبس آيت مبر 26)

تفسير بيضاوي (٧٧) سُؤرَةُ الْبَقَرَةُ چرہم نے زبین کو چیرا بھاڑا۔ " يَوْمَر تَشَقَى الْأَرْضُ عَنْهُمُ سِر اعًا " (سورة ق آيد مر 44) اس روزز مین (ان سے) پیٹ جائے گی۔ " وَانْشَقَّتِ الشَّماء " (سور قاماتة آيت مر 16) اورآسان محمد جائ گا۔ "إِذَا السَّماء أنْشَقَّتْ " (سور قالانشغاق آيت مر أ) جب آسان يعث جائياً-اورآيت كريمه: "وَانْشَقَّ الْقَمَرُ "(سور قالقهر آيت عمر أ) ادر جاندش ہو گیا۔ میں بعض نے کہا ہے کہ انشقاق قسر نب کو یہ پائٹا کی ج کہ مانہ میں ہو چکا ہے۔ اور بعض کا قول ہے کہ بیہ قیامت کے قريب ظاہر ہوگا اور بعض نے انشق القصر کے معنی وضح الاسر کئے ہیں یعنی معاملہ واضح ہو گیا۔ الشقة يمار اجوا كمرا-اى سے اور ، طار فلانمن الغضب شقاقا فلالغصب يحث كبابه جیراکہ قطع غضباکا محادرہ ہے۔طارت منہم شقتہ ان کا ایک حصہ اڑ گیا۔ یعنی خضب ناک ہوئے۔ الشق اس مشقت کو کہتے ہیں جو تگ ددوے بدن یانفس کو ناحق ہوتی ہے جیسا کہ الانکسار کالفظ بطور استعار ہفس کی در ماندگی کے لئے استعال ہوتا ہے۔قرآن میں ب: "إِلَّا بِشِقَ الْأَنْفُسِ" (سورةالنعل آيت مرر 7) زمت شاقہ کے بغیر کے الشقة وهمنزل مقصودجس تك بهمشقت پہنجا جائے۔ قرآن میں ہے: "بَعُلَتْ عَلَيْهِمُ الشَّقْةُ " (سورةالتوبة آيت مبر 42) لیکن مسافت ان کودور ( دراز ) نظر آئی ... خشية كاتعريف: (خشی)الخشية(Fear of ALLAH)

سُوْرَقُالْبَغَرَةُ المسير بيضاوى (رس) مكتر الا اس محوف کو کہتے ہیں جرکسی کی مظمست کی وجہ سے دل پر طارتی ہوجائے ، یہ بات عام طور پر اس چیز کاعلم ہونے سے ہوتی بي جس سے انسان ڈرتا ہے۔ يم وجہ بے كم يت كريمه، "إلمما يطبقن اللة من عدادة العلماء " (سور تغاطر آيت مر 28) اور خدا سے تو اس کے بندوں میں سے وہی ڈ رتے ہیں جومیا حب علم ہیں ۔ میں محشیت الہی کے ساتھ علاء کو خاص کیا ہے۔ غفلت كالعريف: (غفل) الغفلته اس سب کو کہتے ہیں جوقلت تحفظ اور احتیاط کی بنا پرانسان کو عارض ہوجا تا ہے۔قر آن میں ہے۔ " لَعَلْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا" (سودة قايد مدر 22) بیشک تواس سے غافل ہور ہاتھا۔ غفلت شرمند هي: غفلت سے شرمند کی بڑھتی ہے اور نعمت زائل ہوتی ہے، خدمت کا جذبہ ماند پڑ جاتا ہے، حسد زیادہ ہوتا ہے اور ملامت و پشیانی کی فرادانی ہوتی ہے۔ بزی خسرت: ایک نیک آ دمی نے اپنے اُستاد کوخواب میں دیکھااور یو چھا: ا آپ کے نز دیک سب سے بڑی حسرت کوئی ہے؟ اُستاد نے جواب دیاغفلت کی حسرت سب سے بڑی ہے۔ روایت ہے کہ محض نے حضرت ذوالنون مصری رخمنة اللبه علیه کوخواب میں دیکھا اور سوال کیا کہ اللہ نے آپ کے ساتھ کیاسلوک کیا؟ تو انہوں نے جواب دیا کہ اللہ نے مجھے این بارگاہ میں کھڑا کیا اور فرمایا ، : اے جھوٹے دعوید ار! تونے میری محبت کا دعویٰ کیا اور پھر مجھ سے غافل رہا۔ انت في غفلة وقلبك ساهيذهب العبر والذنوب كماهى توغفلت میں مبتلا ہےاور تیرا دل بھو لنے والا ہے ،عمر ختم ہو کئی اور گناہ ویسے کے ویسے ہی موجود ہیں۔ ایک صالح آ دمی نے اپنے باپ کوخواب میں دیکھ کر یو چھا: https://archiv



اے اباجان! آپ کیے ہیں اور کیا حال ہے؟ باپ نے جواب دیا: ہم نے زندگی غفلت میں گزاری اور غفلت ہی میں مرکئے۔ توٹ : فجر ،نہر، ماء، حبط اور حیوان کامعنی گزرچکا ہے۔

[سورة البقرة (2): آية 75]

سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ

اَفَتَظْمَعُونَ اَنْ يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْلِ مَا عَقَلُو تُوَهُمَ يَعْلَمُونَ<sup>O</sup> "تواے مسلمانو كياتم بين سطع بكريد يہودى تمہارا يقين لائي گروران ميں كاتوا يك گروہ وہ تھا كداللّہ كاكم سنتے پچر بچھنے كے بعدات دانستہ بدل دیتے"۔

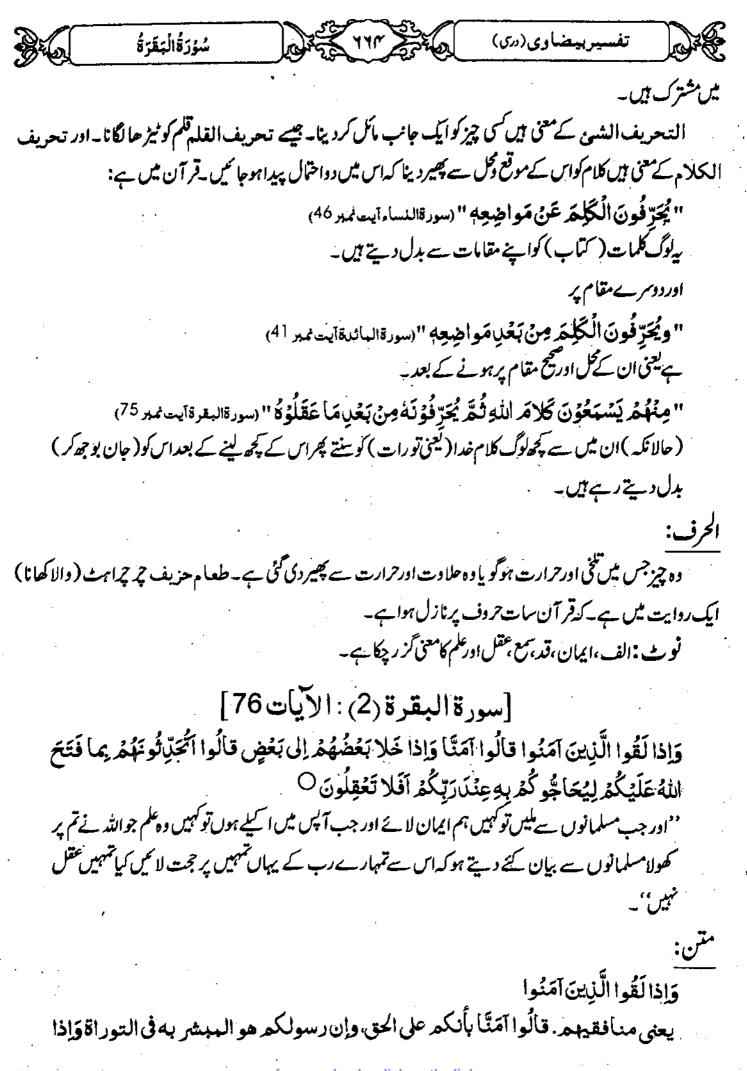
 الخطاب لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم والمؤمنين التُطَاب لرسول الله صلّى الله عليه وسلّم والمؤمنين اَنَّ يُؤْمِنُوا لَكُمُ أَن يصدقو كم، أو يؤمنوا لأجل دعوتكم. يعنى اليهود. وَقَدَّ كَانَ فَرِيتُى مِنْهُمَ طائفة من أسلافهم يَسْبَعُونَ كَلامَ الله يعنى التوراة. لا تُحَدَّ يُحَرِّ فُونَهُ كنعت محمد صلّى الله عليه وسلّم، وآية الرجم. أو تأويله فيفسر ونه بما يشتهون. وقيل هؤلاء من السبعين المختارين سمعوا كلام الله تعالى حين كلم موسى عليه السلام بالطور، ثم قالوا سمعنا الله تعالى يقول فى آخرة: إن استطعتم أن تفعلوا منه الاشياء فافعلوا وإن شئتم فلا تفعلوا. مِنْ بَعُنِ مَا عَقَلُولُا أى فهموة بعقولهم ولم يبق لهم فيه ديبة. وَهُمْ يَعْلَمُونَ أنهم مفترون مبطلون، ومعنى الآية: أن أحبار هؤلاء ومقدميهم كانوا على هذه الحالة. فما ظنك بسفلتهم وجهالهم، وأنهم إن كفروا وحرفوا فلهم سابقة فى ذلك.

ترجمہ: پیخطاب ہی کریم مانٹ کی اور مونین سے ہے"ان یو منوا لکم" کے معنی ہیں پیر کہ تمہاری تصدیق کریں گے یا یہ کہ

تفسير يضاوى (٥٦) ما تحريد الم سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ تمہاری دعوت کی وجہ سے ایمان لے آئی سے، ان سے مراد یہودی ہیں۔ "فريق منهم" مرادان كاسلاف كى ايك جماعت ب-يسمعون كلامرالله ے مرادتوریت ہے، "ثبت یعز فوند" تحریف کی مثال حضرت محمد مل تلا پہل کے ادصف ادر احکام رجم کی تحریف ہے۔ یا مراد ہیہ ہے کہ وہ کلام اللہ کی تا ویل کرتے ہیں اور اس کی من چاہی تغییر کرتے ہیں اور برض کہتے ہیں بیدان ستر منتخب لوگوں میں ے ہیں جنہوں نے اللہ کریم کا کلام سناجس وقت اللہ کریم حضرت موی علیہ السلام سے کو وطور پر کلام فرمایا۔ پھر کہنے لگے کہ ہم نے اللہ کریم کوآخر میں سیجی کہتے سنا ہے، اگرتم لوگ میہ چیزیں کر سکوتو کرنا اگر نہ کرنا چاہوتو نہ کرنا۔ من بعدماعقلوه یعنی اس کے بعد کہانہوں نے اسے اپنی عقلوں کے ذریعے مجھ لیا۔اوران کے لئے اس کے بارے میں کوئی شک باق ہیں رہا. وهد يعلمون ليعنى الربات كوجان يتصكدوه افتراء كررب بي اورباط پر بي اور پورى آيت كريمه كامقصود بيب کہ ان یہود یوں کے علماءاوران کے اسلاف اس حالت پر سے تو تمہاراان کے بیچ درجہ لوگوں اور جاہلوں کے بارے میں کیا گمان ہے؟ اور پیچی مقصود ہے اگران لوگوں نے كفركيا، اورتحريف كي توكيا تعجب ہے۔ اس بارے ميں ان كاسابقہ ريكار ڈيمي رہا ہے۔ فريق كاتعريف: (فرق)الفريق (Class, Party) اور فریق اس جماعت کو کہتے ہیں جود دسروں سے الگ ہو۔ قر آن میں ہے: "وَإِنَّ مِنْهُمُ لَفَرِيقاً يَلُوُونَ ٱلْسِنَتَهُمُ بِالْكِتَابِ" (سورة آل عران آيت مرر 78) اوران میں پچھوہ ہیں جوزبان پھیر کر کتاب میں میل کرتے ہیں۔ كلاه كالمعنى: (Word, Speech) الكلم (Word, Speech) سیاصل میں اس تا شیرکو کہتے ہیں جس کا ادراک دوحاسوں میں سے کسی ایک کے ساتھ ہو سکے چنانچہ کلام کا ادراک قوت سامعہ کیساتھ ہوتا ہے۔اورکلم ( زخم ) کاادراک قوت بھر کے ساتھ۔

محاوره:

محادرہ ہے۔ کلمتعہ میں نے اسے ایسا زخم لگایا۔جس کا نشان ظاہر ہوا اور چونکہ میہ دونوں (یعنی کلام اور کلم ) معنی تا خیر





ترجمها

وَإِذا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا

"لقوا" کے فاعل سے مراد منافقین یہود ہیں۔"قالوا امنّا "ہم اس بات پر ایمان لائے کہتم حق پر ہو،ادر تمہارے رسول ہی ہیں جن کی توریت میں بشارت دی گئی ہے۔

واذاخلا بعضهم الى بعضٍ قالوا

یہاں قالوا کا فاعل وہ یہود ہیں جنہوں نے نفاق نہیں کیا، یہ ان لوگوں کو عماب کررہے ہیں جنہوں نے نفاق کیا۔ "ب فتح اللہ علیکم" یعنی جو چیزیں اللہ کریم نے تحصارے لئے توریت میں واضح فرما دی ہیں۔ جیسا کہ حضرت تحمد س<u>تونیزیم</u> ک اوصاف، یاقالوا کا فاعل منافقین ہیں جواب ہے بعد کے پیردکاروں سے سہ کہ درہے ہیں تا کہ یہودیت میں ان کی تحق ظاہر ہواور اپنے پیروکاروں کو ان چیزوں کے اظہار سے بھی روک سکیں جن کو وہ اپنی کتا ہوں میں پاتے ہیں۔ اس طرح وہ متافق وونوں فریقوں سے نفاق کرتے ہیں۔ پس استفہام تفسیر اوّل کی بناء پر تفریع وتو نیخ کے لئے ہے۔ اور تفسیر ثانی کی بنیاد پر انکروں کے فرید لئے ہے۔

لِیْحَاجُو گُھْر بِلِوعِنْکَ دَیِّ گُھْر تا کہ دہ لوگ تم پراس چیز کے ذریعے جمت قائم کریں جس کوتمہارے رب نے اپنی کتاب میں اتاراہے، کتاب القد کے ذریعے جمّت قائم کرنے اور فیصلہ کرنے کو انہوں نے اللہ کریم کے سامنے جمت قائم کرنا قرار دیا۔جیسا کہ بولا جاتا ہے، "عند

| 26                                    | سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ                    |                           | 12th                        | تغسير بيصاوى (درى)                         |                          |
|---------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------|-----------------------------|--------------------------------------------|--------------------------|
| ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | »اوربعض کہتے ہیں کہ" عنہ                | اس کے کیلے میں ہے         | کریم کی کتاب اور            | مراد مدہوتی ہے کہ بیر ہات اللہ             | الله كذا " إور           |
| ك مربامعن                             | <b>مے جوتم مار</b> ے دے یا <sup>ز</sup> | جنی اس چیز کے دریے        | ماعندرتكم"                  | ہتکم" کے ایں۔ پاسٹنی ایں "ب                | مسلقی "ذکرر              |
| ، مربعة من اليكن ·                    | ے دب کے مماحظے قیامت                    | كهعنى بيدبي يتمهار        | وربعض لتنبتح لأك            | ے رب کے رسول کے سامنے وا                   | یں کہ <i>تمہ</i> ار۔     |
| •                                     |                                         |                           | منہیں کرسکتا۔               | ) اشکال ہے کیونکہ اخفا ماس کو در           | اس توجيبهه مير           |
|                                       |                                         | •                         |                             | حقلون                                      |                          |
| •                                     | جر                                      | زېرعبارت پچھاس طر،        | م کاجز و بے اور تقا         | یا توملامت کرنے والوں کے کلا               | بيزجمله                  |
|                                       |                                         |                           | , د <b>فيحجّونك</b> م       | عقلون اتهم يحاجونكم                        | افلات                    |
| م - يا يدكه الله                      | ۔ پر تم کومغلوب کردیں ۔                 | حجت قائم کردیں گے۔        | پراس کے ذریعے               | يرميس سوييجته كهدوه تمهمار ب او            | كياتم ب                  |
| ن کے حال میں                          | معنیٰ بیہوں کے ،کیاتم از                | ،ن" <i>سیطق ہے۔</i> اب    | اسكا"افتطمعو                | - سے مونین کو خطاب ہے، اور ا               | تحريم كيطرف              |
|                                       | ی کی چیز ہیں ہے۔                        | ا کے سلسلہ میں کوئی تو رق | لتحان کے ایمان              | ، اور بیزبیں سوچتے کہتمہارے .              | غور <del>ت</del> یں کرتے |
|                                       | •<br>•                                  |                           |                             | ی واصطلاحی شخفیق:                          |                          |
|                                       |                                         |                           | (E                          | mpty,Cavity)الخلاء                         | (ځلو                     |
| چونکه زمانه میں                       | الح لئ استعال ہوتا ہے۔                  | زمان ومکان دونوں کے       | واورالخلوكالفظ              | رجهال عمارت ومكان دغيره نبه                | خالی جگہ                 |
|                                       |                                         |                           |                             | نا) كامفہوم پايا جاتا ہے اس ل <sup>ن</sup> |                          |
|                                       | ايت مير 144)                            | ملُ "(سورة آل عمران       | مِنْ قَبُلِهِ الرُّدُ       | مُحَبَّدًا لاَرَسُولُ قَنْخَلَتْ           | "وَمَا                   |
| •                                     | · · ·                                   | •                         | رسول ہو چکے۔                | یک رسول ہیں ان سے پہلے اور                 | اور محر توا              |
|                                       | •                                       | اليت تمبر 6)              |                             | جَلَتُ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثْلَا          |                          |
|                                       |                                         | н<br>-                    | چے ہیں۔                     | س سے پہلے عذاب (واقع) ہو                   | حالانكدا                 |
| •                                     | _                                       |                           | 8آيت مر (14)                | أُمَّةً قَلْ خَلَتْ " (سور الله            | " تِلُكَ                 |
| . ·                                   |                                         | •                         |                             | ت گزرچکی۔                                  | بيرجماعه                 |
|                                       |                                         |                           | گزر <u>چک</u> یں۔           | ) سے پہلے بھی بہت سے دا قعان               | تم لوگول                 |
|                                       |                                         |                           |                             | ىلا فِيها نَبْايَرُ "(سورةفاطرة            |                          |
|                                       |                                         |                           |                             | میں ہدایت کرنے والاگز رچکا۔                |                          |
| •                                     | ·. ·                                    | ياغير 214ع                | " (سور 8البقر <b>6 آي</b> م | الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمُ           |                          |
| `                                     |                                         |                           | •                           | ،لوگوں کی سی ۔                             | تم کو سل                 |
|                                       |                                         | · .                       |                             |                                            |                          |

|                   |                                      |                                               | /                                                   |              |
|-------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------------|--------------|
| 36                | سُوْرَةُالْبَقَرَةُ                  | 112 2340                                      | تغسيربيضاوى( (ر)                                    |              |
|                   | ى <i>م</i> ېر 119)                   | مِلَ مِنَ الْعَيْظِ " (سودقال عران آيد        | ا حَلَوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْإِنَّا                | " وَإِذ      |
|                   |                                      | مسبب انگلیاں کاٹ کاٹ کھاتے ہیں۔               | ب الگ ہوتے ہیں توتم پر غیرے                         | اور چه       |
|                   |                                      | اَبِيكُمُ "(سورةيوسف آيت نمبر <sup>9</sup> )  | بت كريمه:" يَخْلُ لَكُفْدُ وَجُهُ                   | اورآ :       |
|                   |                                      | -                                             | کی توجہتمہاری طرف ہوجائے گ                          | بچرایا       |
| بان تنها بونا۔    | رہ جائے گ۔خلاالانسہ                  | بت اور توجہ صرف تمہارے ہی گئے۔ ا              | نی بد ہیں کہ پھرتمہارے ابا کی م                     | 2            |
|                   | ن میں ہے:                            | الیہ کسی کے پاس خلوت میں پہنچنا قر آ          | للان <sup>کس</sup> ی کے ساتھ تنہا ہوتا۔خلا          | خلافلانبه    |
|                   |                                      | سورقالبقرةآيت نمير <sup>1</sup> 4)            | اخَلُوا إلى شَياطِينِهِمُ "(                        | "وَإِذ       |
| ا- پھرعام چيوڑ    | جگہ میں چھوڑ دینے <sup>ک</sup> ے ہیں | ، _خلت فلانا کے اصل معنی کسی کوخالی خ         | ب اپنے شیطانوں میں جاتے ہیں                         | اورچ         |
|                   |                                      | بايا:                                         | ن میں استعال ہونے لگا ہے۔فر                         | دینے کے م    |
|                   |                                      | ىت ئمير 5)                                    | وا سَبِيلَهُمُ " (سودةالتوبة آي                     |              |
|                   |                                      |                                               | ی کی راہ چھوڑ دو_                                   |              |
| اد چھوڑ دی اور    | ، جوخاوند کی طرف ہے آ ز              | زاد جهوژ دینا۔امراءة خلیبة مطلقه عورت         | خليقه افثني كودود هدو بن سے آ                       | ناقة         |
| واطمینان کے       | جيباكه مطلقةكالفظ سكون               | لية كہاجاتا ہے۔ الخلى جوثم سے خالى ہو۔        | ں کے بغیر چل رہی ہوا ہے بھی خا                      | جوكشق ملاحوا |
|                   |                                      |                                               | ہاتا ہے۔چنانچیشاعرنے کہا۔                           | معنی میں آج  |
|                   | _                                    | <b>.</b> .                                    | قة طور اطور اتراجع                                  | تطل          |
|                   |                                      | می وہ دومود کر آتی ہے ) میں تطلقہ کا لفظ<br>م |                                                     |              |
| <u>ا ڈالی۔سیف</u> | مدابقه جانوركوخشك كمحاكر             | ۔ میں نے خشک گھاس کاٹی۔ خلیت ال               |                                                     |              |
| ,                 |                                      | ف ڈالے۔                                       | ېزىلوارجوڭھاس كىطرح ہر چېزكوكا                      | يختلى. ?     |
|                   |                                      |                                               | العريف:                                             | حدوث         |
|                   |                                      | (To be Produced to                            | يث) الحروث (ن) (o grow                              | <br>(حد      |
| ات بارى تعالى     | إعرض اوراحداث صرف ذ                  | جو پہلے نہ ہوعام اس نے کہوہ جو ہر ہویا        | <sup>م</sup> ن بیں کسی ایسی چیز کا وجو د میں آیا    | "Z           |
|                   |                                      | ہول) ہر دہ چیز جوعدم ہے دجود میں آئی :        |                                                     |              |
|                   |                                      | رے ہوتا ہے۔ جے وہ حاصل ہوئی ہو                |                                                     |              |
|                   |                                      |                                               | چنانچ آيت كريمة ؛ ۔                                 |              |
|                   |                                      | ر محمد محمد (سور قالاندياء آيت مدر 2)         | ؖ<br>ٵؾٲؾؚؠ <b>ۑ</b> ۿؘڡؚڹؙۮؚػؙڕڡؚڹؙۮڗۣٙ <b>ڸ</b> ۿ |              |
|                   |                                      | for more beaks aligh on the                   | link                                                |              |

تفسيربيضاوى(درى) دينا وي المح **سُوْدَةُ الْبَغَرَةُ** - Silo ان کے پاس کوئی نی نصیحت ان کے پر دردگار کی طرف سے نہیں آتی۔ یس ای دوسرے معنی کے اعتبار ذکر کومحدث کہا گیا ہے اور ہر وہ قول وضل جو نیا ظہور پذیر ہوا ہوا سے بھی محدث کہہ دیتے قرآن مي ب: "حتى أُخْدِفَ لَكَ مِنْهُ ذِكْراً " (سورةالكهد آيت مرر 70) جب تک میں خود ہی پہل کر کے تجھ سے بات نہ کروں۔ "لَعَلَّ الله يُحْدِفُ بَعْدَ ذَلِكَ أَمُرًا " (سورةالطلاق آيت مبر ١) شایداللداس کے بعدکوئی نیاتھم بھیج۔ ہروہ بات جوانسان تک ساع یا دحی کے ذریعہ پنچ اسے حدیث کہا جاتا ہے عام اس سے کہ دہ دحی خواب میں ہویا بحالت بدارى،قرآن يس ب: "وَإِذْ أَسَرَّ النَّبِيُّ إِلى بَعْضِ أَزُواجِهِ حَلِينَةًا " (سور قالتحريد آيت مرد) اورجب نی نے اپنی ایک بی بی سے ایک راز کی بات فرمائی۔ لفظالفتح كي عمده تحقيق: (Victtory, Success) الفتح کے معنی کسی چیز ہے بندش اور پیچیدگی کوزائل کرنے کے ہیں اور بیازالہ دونتم پر ہےایک وہ جس کا آنکھ سے ادراک ہو سے جیسے۔ فتح الباب ( درواز ہ کھولنا ) اور فتح القفل ( تفل کھولنا ) اور فتح المتاع اساب کھولنا قر آن میں ہے؛ "وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَاعَهُمُ " (سورةيوسف آيت نمبر <sup>65</sup>) اورجب انہوں نے اپنااساب کھولا۔ " وَلَوْ فَتَحْدُا عَلَيْهِمُ بِأَبِأَمِنَ السَّهاءِ " (سورة الحجر آيت مرد 14) ادرا کرہم آسان کا کوئی درواز ہان پر کھولتے۔ دوم جس كاادراك بصيرت ، موجع : فتع المهم (ليني از الدمم) اس كى چند شميں ہيں، فسم اوّل و وجس کاتعلق د نیوی زندگی کے ساتھ ہوتا ہے جیسے مال دغیرہ دے کرغم واند دہ اور فقر واحتیاج کوز اکل کر دینا۔ جیسے فرمایا: "فَلَتَا نَسُوا ما ذُكْرُوا بِهِ فَتَحْنا عَلَيْهِمُ أَبُواتٍ كُلِّ شَيْءٍ "(سورةالانعام آيت مر 44) پھر جب انہوں نے اس نصیحت کوجوان کو کی گئی تھی ۔فراموش کردیا تو ہم نے ان پر ہر چیز کے دروازے کھول دیئے۔

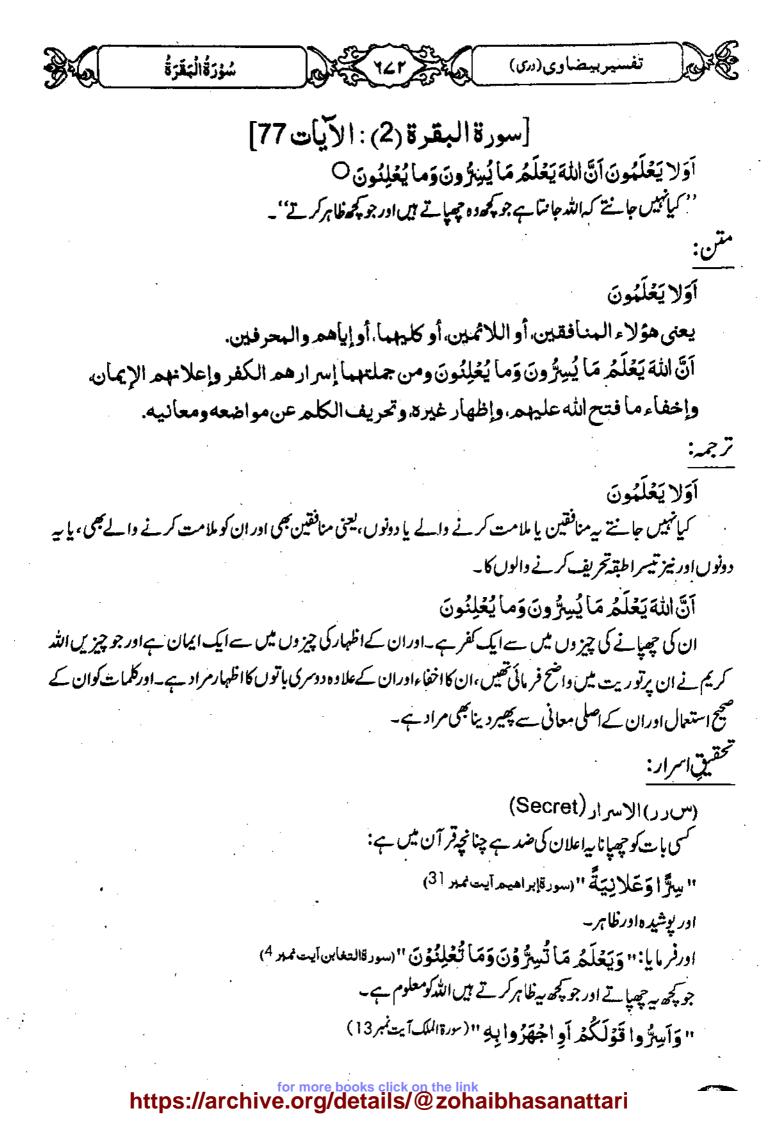
https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

الحريم ، تفسير بيضاوى (ررى) كارك سورةالبقرة یعنی ہر چیز کی فرادانی کردی۔ نیز فرمایا: "لَفَتَحْنا عَلَيْهِم بَرَكَاتٍ مِنَ السَّماء وَالْأَرْضِ" (سودةالاعراف آيد مهر 96) توہم ان پر آسان اورز مین کی برکات کے درواز سے کھول دیتے۔ یعنی انیں ہرطرح سے آسودگی اور فار غالبالی کی نعمت سے نواز تے۔ فلسم دوم: علوم ومعارف کے درواز ے کھولنا جیسے محاور ہے۔ فلان فتح من العلم بأبامغلقا فلاں نے علم کابند ودرواز ہ کھول دیا۔ یعنی شہادت کوز اکس کر کے ان کی وضاحت کر دی۔ اور آیت کریمہ: "إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُحًا مُبِينًا " (سورةالفتح ايت مر 1) ب شک ہم نے تمہارے لئے روشن فتح دی۔ میں بعض نے کہاہے سے فتح کی طرف اشارہ ہے اور بعض نے کہا ہے کہ نہیں بلکہ اس سے علوم دمعارف اوران ہدایات کے دروازے کھولنامراد ہے جو کہ ثواب اور مقامات محمودہ تک پہنچنے کا ذریعہ بنتے ہیں اور نبی کریم سل کا ایک کے خفران ذنوب کا ببب ہے۔ الفاتحه کے کہتے ہیں:، الفاتحة ہر چیز کے مبد ، کو کہاجاتا ہے جس کے ذریعہ اس کے مابعد کو شروع کیا جائے اس وجہ سے سورۃ فاتحہ کو فاتحة الكتاب كهاجاتا -"افتع فلان كذافلان" في مشروع كيافة عليه كذاكس كوكوني بات بتانا اوراس پرا سے ظاہر كردينا قر آن ميں ب: "أَتُحَدِّ ثُونَهُمُ بِما فَتَتَح اللهُ عَلَيْكُمُ " (سور قالبقرة آيت نمبر 76) جوبات خدانے تم پر ظاہر فرمائی ہے وہ تم ان کو بتائے دیتے ہو۔ " ما يَفْتَح اللهُ لِلنَّاسِ" (سورة فاطر آيت ممر 2) جولوگوں تے لیے کھول دے فتح۔ القصية فتاحا ليعنى اس في معاط كافيصله كرديا اوراس م مشكل اور يجيد ككودوركرديا قرآن ميس ب؛ "رَبَّنَا افْتَحْ بَيْنَنا وَبَيْنَ قَوْمِنا بِالْحَقّ وَآنْتَ خَيْرُ الْفَاتِحِينَ " (سورقالاعراف آيت مر 89) اے ہمارے پروردگارہم میں اور ہماری قوم میں انصاف کے ساتھ فیصلہ کردے اور توسب سے بہتر فیصلہ کرنے

https://archive.org/details/@zohaibhasanattari

ېتغسيرىيىضاوى(سى) سُوْرَةُ الْبَعَرْةُ والأسيجب اك =: " الْقَتَّا مُح الْعَلِيمُ " (سرة سا آيت بر26) ب يعنى خوب فيصله كرف والاا درجان والا-بداللد تعالى كے اسائے حسنى سے سے سی شاعرنے کہا ہے۔ والىمن فتاحتكم غنى ادر میں تمہارے فیصلہ سے بناز ہوں۔ بعض نے نزدیک فساحة فا کے ضمدادر فتحہ ددنوں کے ساتھ سچھ ہے ادر آیت "إذا جاء نَصرُ الله والفَتح " (سورةالنصر آيت نمبر 1) جب اللدى مدرة تبنجين اور فتح حاصل موكى \_ میں میجی ہوسکتا ہے کہ الفت سے تصرت ،کامیابی اور عظم مراد ہوا در میجی اختال ہے کہ علوم ومعارف کے در دازے کھول دينامراد بو-اي معنى بين مين فرمايا: "نَصُرٌ مِنَ اللَّوَوَفَتُحُ قَرِيبٌ " (سورةالصف آيت مدر 13) جومہیں پیاری باللدى مدداورجلدآ فى والى فتح-"فَعَسَى اللهُ أَنْ يَأْتِي بِالْفَتْح " (سورةالمائدة آيت ممر 52) توقريب ب اللد فتح تبصيح-" وَيَقُولُونَ مَتى هٰنَا الْفَتُحُ" (سورة السجدة آيت مر 28) ادر کہتے ہیں بید فیصلہ کب ہوگا۔ " قُلُ يَوْمَر الْفَتَح " (سورةالسجدة آيت مر 29) کہ دوکہ فیصلے کے دن-یعن تھم اور فیصلے کے دن بعض نے کہا ہے کہ الفت سے قیامت بپا کر کے ان کے شک وشبہ کوزائل کرے کا دن مراد ہے اور بعض نے یوم عذاب مرادلیا ہے۔ جسے وہ طلب کیا کرتے تھے۔ لفظ حاجه کی تحقیق: (Quarrel, Dispute) (الجاجه (جُفَرْنا) اس جھکڑ ہے کو کہتے ہیں جس میں ہرایک دوسرے کواس کی دلیل اور مقصد سے بازر کھنے کی کوشش کرتا ہے۔ قرآن میں

سُؤرَةُ الْبَقَرَةُ 141 224 تفسير بيضاوى (س) " وَحاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ: أَتُحاجُونِي في الله " (سور الانعام آيد مدر 80) اوران کی قوم ان سے بحث کرنے کلی تو انہوں نے کہا کہتم مجھ سے خدا کے بارے میں کیا بحث کرتے ہو۔ "فَتَنْ حَاجَكَ فِيه مِنْ بَعْلِ ما جاءَكَ" (سورة العران آيت مرد 6) ب*جراگر بیعیلی کے بارے میں تم سے جنگڑا کریں* اورتم کوحقیقت الحال تومعلوم ہو ہی چک ہے۔ "لَحَد تُحَاجُونَ في إبراهِيْحَد " (سورقال عمران آيت ممرده) تم ابراہیم کے بارے میں کیوں جنگڑتے ہو۔ " ها ٱنْتُم هُؤُلاءِ حاجَجْتُمُ فِيمَالَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَالَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ " (سورقال عمزان آيت نمبر 66) دیکھوالی پات میں توہم نے جھگڑا کیا ہی تھاجس کاتمہیں کچھ علم تھابھی مگرالیں بات میں کیوں جھگڑتے ہوجس کاتم کو سريم علم نبيں۔ چھري علم بيں۔ " وَإِذْ يَتَحاجُونَ فِي النَّارِ " (سورةغافر آيت ممر 47) اور جب وہ دوزخ میں جھکڑیں گے۔ لفظرج كالمعنى: (Pilgrimage to MAKKAH) ¿ اور ج کے معنی زخم کی گہرائی نا پنا بھی آتے ہیں شاعر نے کہا ہے: يحج مامومة فىقهرها لجف وہ مرکے زخم کوسلائی سے ناپتا ہےجس کا تعربہایت وسیع ہے۔ عند كااستعال: (Near, with) (عند) ظرف عندید سمی چز کا قرب ظاہر کرنے کے لئے وضع کیا گیا ہے بھی تو مکان کا قرب ظاہر کرنے کے لئے آتا ہے اور بھی اعتقاد کے معنی ظاہر کرتا ہے جیسے عندی کذااور کبھی کی قخص کی قرب دمنزلت کے متعلق استعال ہوتا ہے جیسے فرمایا: "بَلُ أَحْياعُ عِنْكَ رَبْعِمُ " (سودقال عمران آيت ممر 169) بلکہ وہ اپنے رب کے پاس زندہ ہیں۔ نوٹ :اذابقی ،جرف ماادر عقل کی تحقیق گزرچکی ہے۔



\$

تفسير بيضاوى (س) المنتخر ٢٢٢ سُوْرَةُ الْبَغَرَةُ ہے اس طرح اس مخص کے سامنے اظہار کومتلزم ہے جس سے وہ بھید کہا جاتا ہے لہٰ دااسر رت الی فلان (یعنی دوسرے سے راز کی بات کہنا) میں من وجہ اخفا اور من وجہ اظہار کے معنی پائے جاتے ہیں۔اور آیت: "وَأَسْرَرُتُ لَهُمُ إِسْرَاداً " ( سرة او آيت به 9 ) ( ظاہر )اور پوشیدہ ہرطرح شمجھا تارہا۔بھی اس معنی پرحمول ہے۔اور کنابیہ کےطور پرالسر کے معنی نکاح ( جماع ) کے بھی آتے ہیں کیونکہ وہ بھی چھپ کر کیا جاتا پے اور ستر خالص چیز کو کہتے ہی جیسے کہا جاتا ہے۔ ہو من ستر قومہ : وہ اپنی قوم میں سب سے بہتر ہےاورای سے سِٹر الوادی وسِتراز ٹکہ ہے جس کے معنی وادی کے بہتر حصہ کے ہیں۔ سرة البطن كالمعنى: سرةالبطن (Navel) ناف کاوہ حصہ جوطع کرنے کے بعد باقی رہ جاتا ہے اور یہ چونکہ بطن میں مخفی رہتا ہے اس لئے اے سر ۃ البطن کہتے ہیں اوروہ چیز جوناف سے قطع کی جاتی ہےا ہے سروسرر کہا جاتا ہے تقیلی کی کمیروں کواسرۃ الراحۃ کہتے ہیں ای طرح پیشانی کے خطوط کواساریر الجب چہ کہاجاتا ہے۔ اس طرح مہینہ کی آخری تاریخ جس میں چاند ظاہر ہوتا اے سرار کہاجاتا ہے۔ السرود قبی فرحت کو کہتے ہیں چنانچ قرآن میں ہے۔ " وَلَقَّاهُمُ نَضْرَ كُوَّسُرُ وُرًّا " (سورةالإنسان آيت مبر 11) ( تو خدا )ان کوتازگی اورخوش د لی عنایت فر مائے گا۔ " تَسُرُّ النَّاظِرِيْنَ " (سورةالبقرةآيت مر69) کہ دیکھنےوالے (دل) کوخوش کر دیتا ہو۔ ای طرح ایل جنت کے متعلق فرمایا: " وَيَنْقَلِبُ إِلَى آَهُلِهِ مَسْرُ وُرًا " (سورةالانشقاق آيت مر 9) اوروہ اپنے گھر دالوں میں خوش خوش آئے۔اور اہل نار کے متعلق فر مایا: "إِنَّه كَانَ فِي آهُلِهِ مَسْرُ وُرًا " (سورةالانشقاق آيت مرد1) یہ اپنے اہل وعیال میں مست رہتا تھا۔ تو اس میں تنبیہ ہے کہ آخرت کی خوشی دنیا کی خوش کے برمکس ہوگی۔السریو ( تخت ) وہ جس پر کہ ( ثھاٹھ ہے ) جیٹھا جاتا ہے بی سرور سے مشتق ہے کیونکہ خوشحال لوگ بی اس پر بیٹھتے ہیں اس کی جمع اسر ق اورسرراتی ہے۔قرآن نے اہل جنت کے متعلق فرمایا: " مُتَّكِيْنُينَ عَلَى سُرُرٍ مَّصْفُوفَةٍ " (سورة الطور آيت نمبر <sup>20</sup>) تختوں مرجو برابر بجھے ہونے ہیں تکیہ لگائے ہوئے۔

تغسيربيضاوى(دن) سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ જીર્ધ " فِيها سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ " (سورة الغاشية آيت مهر 13) دہال تخت ہوں کے او لیے بچے ہوئے۔ "وَلِبُيُوْ يَهْمُ أَبُوابًا وَسُرُرًا عَلَيْها يَتَكِوُنَ "(سور ذالز درف آيت مبر 34) ادران کے محمروں سے درداز بے بھی (چاندی کے بنادینے) اور تخت بھی جن پر تکید لگتے۔اور میت کے جنازہ کو اگر سربر المیت کہاجاتا ہےتو بیمر پر (تخت) کے ساتھ صوری مشابہت کی وجہ ہے ہے۔ یانیک شکون کے طور پر کہ مرنے والا دنیا کے قیدخانہ سے رہائی پاکر جوار الہی میں خوش دخرم ہے جس کی طرف نبی کریم سائن الی ہم نے اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: الدنياسجن المومن: کہ مومن کودنیا قیدخانہ معلوم ہوتی ہے۔ لفظ علانيه كي تعريف: (Visible) (علن) العلانيه (Visible) ظاہرادر آشکارا، بیہ سد کی ضد ہےادر عام طور پر اس کا استعال معانی یعنی کسی بات ظاہر ہونے پر ہوتا ہے اور اجساس کے متعلق بہت کم آتا ہے علن کذا کے معنی میں فلال بات ظاہرا درآ شکار ہوگئی اور اعلنتہ انا میں نے اے آشکار کردیا قرآن میں ہے " أَعْلَنْتُ لَهُمُ وَأَسْرَرْتُ لَهُمُ إِسْرِ اراً " (سورةنوح آيت نمبر 9) میں انہیں برملا اور پوشیدہ ہرطرح سمجھا تا رہا۔ " ما تُكِنَّ صُلُورُ هُمُ وَما يُعْلِنُونَ " (سورةالقصص آيت مرد) جو پچھان کے سینوں میں مخفی ہے اور جو بیا ظاہر کرتے ہیں علوان الکتاب جس کے معنی کتاب کے عنوان اور سرتا مدے بیں ہوسکتا ہے کہ بیہ علن سے مشتق ہوا درعنوان سے چونکہ کتاب کے مشمولات خ<sup>ہ</sup> وت بیں اس لئے اسے علوان ک*م دویا گیو* نوث : لفظ علم كامعنى كزر چكا ہے۔ [سورة البقرة (2) : الآيات 78 ] وَمِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتابَ إِلاَّ آمانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلاَّ يَظُنُّونَ (78) ''اوران میں پچھان پڑھ ہیں کہ جو کتا ب کونہیں جاننے مگرزبانی پڑھلیا یا *پچھا پنی من گھڑت اور ووٹر ے مُائن* میں ہیں ،توخرابی ہےان کے لئے جو کتاب اپنے ہاتھ سے کھیں پھر کہہ دیں پیرخدا کے پاس سے ہے کہ اند کے

تغسير بيضاوي (ري) 252127254 سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ موض تھوڑ ۔۔ دام حاصل کریں تو خرابی ہے ان کے لئے ان کے ہاتھوں کے لکھے سے اور خرابی ان کے لئے اس

-وَمِنْهُمُ أُمِيَّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتابَ

کمانیسے 'ی

جهلة لا يعرفون الكتابة فيطالعوا التوراة، ويتحققوا ما فيها. أو التوراة إلا أماني استثناء منقطع. والامانى: جمع أمنية وهى فى الاصل ما يقدره الإنسان فى نفسه من منى إذا قدر، ولذلك تطلق، على الكذب وعلى ما يتهنى وما يقر أوالمعنى لكن يعتقدون أكاذيب أخذوها تقليداً من المحرفين أو مواعيد فارغة. سمعوها منهم من أن الجنة لا يدخلها إلا من كان هوداً، وأن النارلن تمسهم إلا أياماً معدودة. وقيل إلا ما يقرءون قراءة عارية عن معرفة المعنى وتدبره من قوله:

تَمَتَّى كِتَابَ الله أَوَّلَ لَيْلِه ... تَمنى دَاودَ الزبُورَ على رِسُلِ وهو لا يناسب وصفهم بأنهم أميون.

وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ

ما هم إلا قوم يظنون لا علم لهم، وقد يطلق الظن بإزاء العلم على كل رأى واعتقاد من غير قاطع، وإن جزم به صاحبه: كاعتقاد المقلد والزائغ عن الحق لشبهة.

وَمِنْهُمُ أُمِيَّونَ لاَ يَعْلَمُونَ الْكِتاب

يعنى ايسے جابل بي جولكما پر هنائيس جانت كەتوريت كا مطالعد كريں اور جو پحوتوريت ميں باس كا تحقيق علم حاص كري - "الاامانى" استثناء منقطع ب\_امانى، امنية كى جن ب امنية در حقيقت دە چيز ب جس كوانسان اپ دل دو ماغ ميں سوچتا ب، مينى سے مشتق ب جس كے معنى بيں اس سے انداز دبا ند حااى لئے اس لفظ كا اطلاق كذب پر اور آدى جو آرز وكرتا ب، اس پر اور جو يحم پر حساب اس پر ميں ہوتا ہے ۔ اور آيت كريمد كامغهوم مير ب كه دو د كان كلم تو يحم ميں ركھتے، البت يحم جو اور فرض باتوں پر اعتقاد ركھتے ہيں -جن كو انہوں نے تحريف كر اولوں سے كمى كى تقيد ميں حاصل كر البت يحم وعدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر خوالوں سے كمى كى تقيد ميں حاصل كر ايل ہے مال جو خرفى وعدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كمى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كر خوضى وعدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كمى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كھ فرضى دو حدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كمى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كھ فرضى دو حدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كھ فرضى دو حدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كھ فرضى دو حدوں كا اعتقاد ركھتے ہيں جن كو تحريف كر نے دالوں سے كى كى تقيد ميں حاصل كر ليا ہے ۔ يا كھ فرضى

سورةالتقرة (122) - تفسیر بیضاوی (س) تَمَتَى كِتَابَ الله أَوَّلَ لَيُله ... تَمنى دَاودَ الزبُورَ على رِسُل حضرت عثان عمّی رضی اللہ عنہ ایتی شہادت کی رات کے اوّل حصہ میں تغہر کلم بر کر اللہ کریم کی کتاب کی قرات کر رہے یتے جس طرح حضرت داؤدعلیہ السلام زبور کی قراب کیا کرتے تھے۔ یہ متحال دمف سے میل نیں کھاتے کہ دواتی تھے۔ وان هم الإيظنون میت وہ تیں بن حرالی قوم جس کے پاس صرف ظن ہے، یقین نہیں ہے۔ اور کم علم کے مقابلہ میں ظن ہراس رائے اور اعتقاد پر بولاجا تاب جس پرکوئی دلدل قطعی قائم نیس ہے اگر بید صاحب ظن اس کا یقین رکھتا ہو، جیسے مقلّد کا اعتقادا در اس مخص کا اعتقاد جوتن سے کن شبہ کی بناء پر پھراہوا ہو۔ لفظامتي كتحقق: واب جوندلكوسكما بو، اورنده كماب ميس ي پر دسكما بو چنانچ آيت كريمه ؛ . " هُوَ الَّنِي بَعَثَ فِي الْأُمِّةِنَ رَسُوَلًا مِنْهُمُ يَتْلُوا عَلَيْهِمُ الْيَتِهِ وَيُزَكِّيهِم وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَ الْحِكْمَةَ " (سورة الجمعة آين نمر 2) وی ہے جس نے اُن پڑ حوں میں انہیں میں سے ایک رسول بھیجا کہ ان پر اس کی آیتیں پڑ سے ہیں اور انہیں یاک کرتے ہیں اور انہیں کتاب وحکمت کاعلم عطافر ماتے ہیں۔ مل امیین سے بھی مراد ہے قطرب نے کہا ہے کہ امید پی معنى غفلت جہالت کے ہے اور اس سے امبی ہے کیونکہ اسے بجى معرفت نبيل بوتى چنانچ فرمايا ؛ ... " وَمِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الْكِتَابَ " (سورةالمقرة آيت مرر 78) اور بعض ان میں ہے ان پڑھ بیں کہ اپنے خیالات باطل کے سواخدا کی کتاب سے دا قف نہیں ہیں ۔ یہاں الاامانی کے معنی الاان دیتلیٰ علیہ ہے ہیں یعنی گرید کوانہیں پڑھ کر سنا یا جائے۔ فراءكانظربيه فراءت كهاب كداميون س مرادين جوابل كماب نديت اوراً يت كريمه؛ "ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُوْنَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ الْأَبْحَيَّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْتُوبًا عِنْدَهُمُ فِي التَّؤَرُدَةِ وَالْإِنْجِيُلِ" (سورةالأعراف آيت مرر 157) for more books click on the link https://archive.org/deta haibhasanattari

|                     |                                       |                                     | LA Ster                                   | تفسیر بیضاوی (رم)                                                          |                             |
|---------------------|---------------------------------------|-------------------------------------|-------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|-----------------------------|
| geol_               |                                       |                                     | من منصر<br>هذا کذیہ                       | می کریں گے ای رسول یہ رم <sup>و</sup>                                      | وہ چونملا                   |
| آوريت               | اہوایا عیں کے اپنے پاس                | دييخ وأسطي في جسے لکھ               | ، سے بیب ق مبر کی                         | می کریں گے اس رسول بے پڑ<br>، میں ۔                                        | اورانجيل                    |
| •                   |                                       | ſ .                                 | وليعني قدم كبط والم                       | مدر المغارم المغر                                                          | مېں لېخطر                   |
| لہ عامیات<br>م      | منانہ جانتا ہوجس طرح ک                | مسوب ہے جولکھنا پڑہ<br>بر زیرہ دی ہ | نے بی <b>ن کو میں شرف</b><br>زکار یک نزرک | مانے کہا ہے کہ اُمتیاں امنہ<br>ام جیسی صفاریں کہ امیں لبعض                 | کہتے ہیں جوعو               |
| سأينتقليهم ندلكهمنا | اس بنا پر ہے کہ نبی کریم.             | ريبه سالنتاتيكم لواضي كهنا          | کے کہا ہے کہ بی کر<br>اگر حس لگہ سس       | ام جیسی صفات رکھتا ہو۔ بعض<br>بن ہی کہ بکی تاب یہ ہوتہ متبر                | جانتے یہ بور                |
| پرکہ '              | وراللدكريم كمي أس صعانت               | رے میں اپنے حافظہ ا                 | - بلکہوں این کے با                        | رندیں کوئی کتاب پڑھتے تھے۔<br>مجامئہ ڈاکہ تون                              | 7.9<br>2 - 11               |
|                     |                                       | • .                                 | لأعلى أيت نمبر <sup>6</sup> )             | ىر <b>ئىڭ فىلا ت</b> ىنىلىي "(سور <sup>قا</sup><br>رىلىرا كىرى ئىرى تەرىشە | ىسى<br>بىرتمىيى             |
|                     | r                                     | لعد ر ا                             | ر کروئے۔<br>مراجب مذہب کتھ                | ) پڑھائیں گے کہ تم فراموش نے<br>تہ بتھ یہ مذہبہ تو کہ ا                    | اعترا من<br>اعتراد کر       |
| باطرف نسبت          | بحكه بيرا مالقرئ يعنى مكهركم          | ا-جنص علماء کا خیال بے              | نح باغث فشيلت سمي                         | تے تھے بیصفت آپ کے ل                                                       | بر<br>بر                    |
|                     | •<br>•                                | -                                   | •                                         |                                                                            | ہے۔<br>بھار جب              |
|                     |                                       | <u>ب</u> ي:                         | جمة التدعليه كانظر                        | امام احمد رضاخان بریلوی ر                                                  | <u>المي خطرت ا</u>          |
|                     | . · ·                                 | -6                                  | نے بے پڑھے کیاتے                          | جمهاعلیٰ حضرت رحمته اللّه علیه ۔<br>بر                                     | ۰ أمي كار                   |
| یکم کے مجزات        | بقينأ أقى ہونا آپ سائينيَآپ           | شاد کے مطابق ہےاور                  | ، رضی اللہ عنہما کے ار                    | بالكل حضرت عبدالله بن عبائر                                                | يە ترجمه                    |
| ایں۔                | اً خرین ادرغیبوں کے علوم              | لائے جس میں اُوّلین وآ              | عامہیں اور کتاب وہ ا                      | جحزہ ہے کہ دنیا میں کسی سے پڑ <sup>۔</sup><br>•                            | میں سے ایک                  |
| (r/182,10)          | ورةالاعراف تحت الآية:٢                | (خازن،م                             |                                           | ·<br>· · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                 | an lic                      |
|                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | 3.2. (                              |                                           | رت رحمتہ اللہ علیہ فرماتے ہیں ،<br>منابعہ کمیں ایم در ک                    | اللي خطته                   |
|                     | زبتکالاکر م <sup>م</sup> یں           | كيا كفايت أسكوا قُرّاً              | س استاد ہو                                | اییاأمّی <sup>س</sup> لئے منت <sup>ک</sup><br>م                            | جو بر ا                     |
| · •                 |                                       |                                     |                                           | مجید میں ہے،<br>میں میٹرو میں دیتہ قرمہ خا                                 |                             |
|                     | ى تمير 157)                           | ل" (سور قالأعراف آيية<br>س          | يتوريدوالإنجيد <u>(</u>                   | ۇنەمكە ئۇباغنى ھەرفى ال<br>دىلىت                                           | " يَجِنَ                    |
| •                   |                                       |                                     |                                           | (اہلِ کتاب)اپنے پاس تورار<br>مذاہبہ تعدید انجبا ملہ تو                     |                             |
|                     | -U.                                   | ہوت می ہونی پائے ج                  | ، في لغت ومنعت أور                        | پنے پا <i>س توریت وانجیل میں آ</i> پ<br>خوریہ                              | •                           |
| •                   | •                                     |                                     |                                           |                                                                            | التمني كي                   |
|                     |                                       | ا بر بر ا                           | م به کمین                                 | , (Wish)).<br>مراجع کرد م                                                  | التمنى                      |
| بابر حقيقت مكر      | بتقد يرحض ظن وتحمين پر مبخ            | آ لینے کے ہیں پھر بھی یہ<br>        | اوراس کی تصویر تق<br>ام                   | ،<br>ادل میں کسی خیال کے باند ھے<br>کہ بر بہ خل تحمیہ میں تہ ق             | کے سکر<br>جزئر م            |
| پر تعنیکالفظ        | ہوتا ہے۔ کیونکہ اکثر طور              | رجهوث كارنك غالب ب                  | اہےاں کے اس پر<br>پینے قد میں مد          | کی بناچونکہ ظن تحمین پر بی ہوتی<br>دیمیریتا ئرک لیز مہیں اسامیں            | نهام طور پر سی<br>استر دارس |
|                     | · .                                   | :40                                 | ہے چنا کچہر ان میں                        | رز ومیں قائم کر لینے پر بولا جاتا۔                                         | ول يس غلط                   |
|                     |                                       | for more bo                         | oks click on the                          | link                                                                       | _                           |

تفسير بيضاوى (١,٧) سورة البغزة Sila " أمر لِلْإِنْسان ما تَمَتْمى " (سورة النجد أيد مر 24) کیاجس چیز کی انسان آرز وکرتا ہے وہ اے ضرور ملتی ہے۔ " فَتَمَنَّوا الْمَوْتَ " (سورةالبغرة أيت ممير 94) توموت کی آرز دتو کرو۔ "وَلا يَتَمَنَّوْنَهُ أَبُداً " (سورة الجمعة ايد مرر 7) اور بیہ ہر گزنہیں کریں گے۔ امنيه كالمعنى: سمی چیز کی تمنا سے جوصورت ذہن میں حاصل ہوتی ہے اسے امنیہ تہ کہا جاتا ہے۔ادر کذب چونکہ کسی غیر واقعی چیز کا تصور کر کے اسے لفظوں میں بیان کردینے کو کہتے ہیں تو گویا تہنی جھوٹ کا مبداء ہے، لہٰذا جھوٹ کو تہنی سے تعبیر کر نابھی صحیح قولء ثابي غني رضي الله عنه: ای معنی میں حضرت عثمان غنی رضی اللّٰدعنہ کا قول ہے۔ ماتغنيتولامنذاسلمت کہ میں جب سے مسلمان ہوا ہوں نہ راگ گایا ہے اور نہ جھوٹ بولا ہے۔ اورامنیة کی جمع امانی آتی ہے چنانچے فرمایا: " وَمِنْهُمُ أُمِّيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتابَ إِلَّا آمانِيَّ " (سورةالمقرة آيت ممر 78) اوران میں پچھان پڑ ھاہیں کہ جو کتاب کونہیں جانتے مگرز بانی پڑ ھالینا یا پچھا پنی من گھڑت ۔ مجاہد نے الاامانی کے معنی الاکذبالینی جھوٹ کئے ہیں اور دوسروں نے امانی سے بے سوچے سمجھے تلاوت کرنا مراد لیاہے کیونکہ اس قسم کی تلاوت بھی اس منیہ تھے زیادہ دقعت نہیں رکھتی ہے جس کی بناتخمینہ پر ہوتی ہے اور آیت کریمہ: " وَما آرْسَلُنا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَتَّى ٱلْقَى الشَّيُطانُ فِي أَمْنِيَّتِهِ " (سورةالحج أيت نمبر 52) اورہم نے تم سے پہلے جتنے رسول یا نبی بصح سب پر بھی بدوا قعد گز را ہے کہ جب انہوں نے پڑ ھانو شیطان نے ان کے · پڑھنے میں لوگوں پر پچھا پن طرف سے ملادیا۔ میں امنیہ بچ معنی تلاوت کے ہیں اور پہلے بیان ہو چکا ہے کہ تمنی ظن وخمین سے بھی ہوتی ہے۔اور مبنی برحقیقت بھی ۔اور چونکہ نبی کریم سل پی ایٹ کے قلب مبارک پر دوح الا خبین جو وحی لے کرا تر نے متصاب (صلی اللہ علیہ والہ وسلم ) اس کی تلا وت https://archive.o

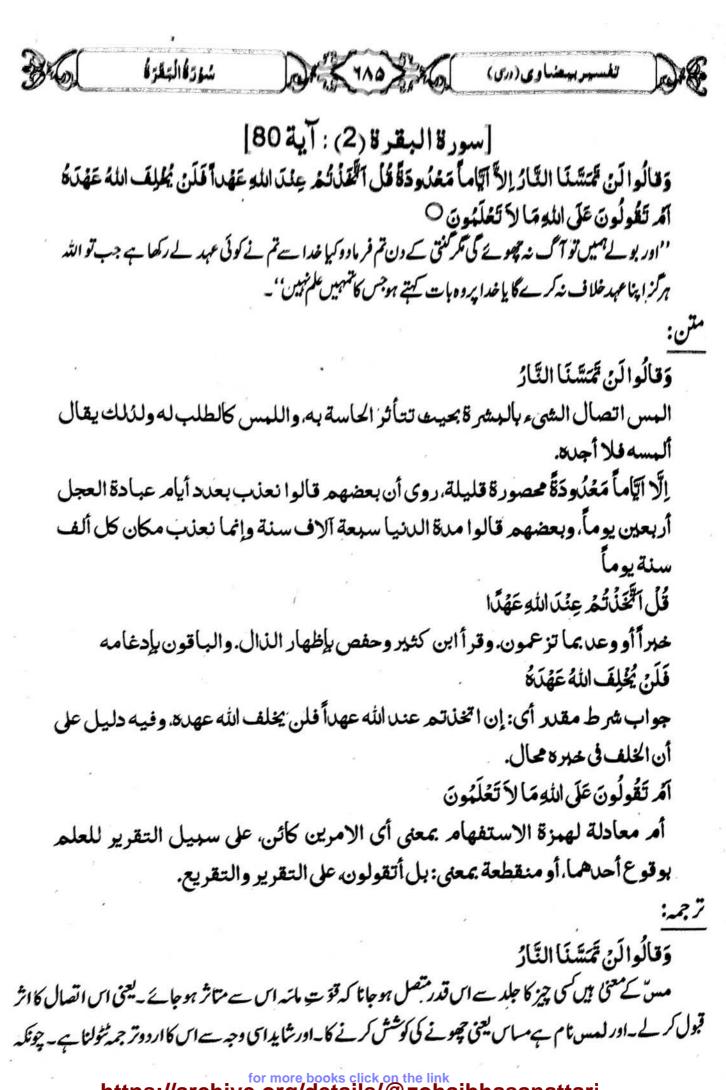
.

شورة الب*تارة* K 111 2340 تفسيربيضاوي((ر)) أى تحسر وهلك. ومن قال إنه واد أو جهل في جهده فمعدانه: أن فيها موضعًا يُدْبوأ فيه من جعل له الويل، ولعله سماة بذَّلك مجازاً. وهو في الاصل مصدر لا فعل له وإنما ساخ الابتداءبه نكرة لأنهدعاء. لِلَّنِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتابَ يعنى البحرفين، ولعله أراد به ما كتبوة من التأويلات الزائغة. بِأَيْدِيهِمْ تأكيد كقولك: كتبته بيبيني ثُمَّ يَقُولُونَ هٰذَا مِنُ عِنْ اللهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ ثَمَناً قَلِيلًا كى يحصلوا به عرضاً من أعراض الدنيا، فإنه وإن جعل قليل بالنسبة إلى ما استوجبوه من العقاب الدائم. فَوَيْلَ لَهُمْ مِتَا كَتَبَتَ أَيَدِيهِمُ يعنى المحرف. وَوَيَلْ لَهُمُ مِتَا يَكْسِبُونَ يريد به الرشي. فَةَيْلُ لعن اظہار حسرت اور ہلاکت ہے، اور جس نے بیکہا کہ "ویل 'ایک دادی جہم ہے، یا دوزخ میں ایک پہاڑ ہے، تو اس کی راد بیہ ہے کہ دوزخ میں ایک مقام ہے جہاں اس شخص کا ٹھکانہ ہو گاجس کے لئے "ویل" یعنی حسرت وہلا کت لازم کر دی گئی ہے۔اور شاید اس جگہ کو اس نام سے مجاز أموسوم کر دیا گیاہے،اور "ویل" در اصل مصدر ہے،جس کا کوئی فعل نہیں آتا،اور " وَبِل" كُوْكُر ہ ہونے کے باد جود مبتداء بنانا اس لئے جائز ہے کہ بید عاکے موقع پر ہے۔ للذين يكتمون الكتاب یہاں پہالکتاب سے مرادمحرت ہے،اور غالباً مقصود وہ گمراہ کن تغسیریں ہیں جوانہوں نے ککھی تھیں، بأيديهم ستا كيد م يص عرب كاقول "كتبته بيمينى" مي بيمينى تا كيد ب-ليشتروابه ثمنأقليلا تا کہ استحریف کے ذریع اموال دنیا میں سے پچھ مال دمتاع حاصل کریں، اسلئے کہ دنیاوی مال دمتاع خواہ کتا ہی زیادہ ہوائی عذاب دائم کے مقابلہ میں کم ہےجس کے دہشتی ہوئے۔ مماكتبت ايديهم

تفسير بيضاوى (درى) JER YAT SE سُوْرَةُ الْبَعَرَةُ اس میں "ماکتبت اید یہم" ہے مرادتح یفات اورتح یف شدہ کلام ہے۔ "معا یکسبون" میں "ما یکسبون" مرادرشوتیں ہیں یہ ويلااورويس كالتحقيق: (وىل) الويل اصمعی نے کہا ہے کہ ویل بر معنی میں استعال ہوتا ہے اور حسرت کے موقع پر ویل اور تحقیر کے لیے ویس اور تو حم کے ويل كالفظ استعال ہوتا ہے۔اورجن لوگوں كابيكہنا ہے كہ ديل جہنم ميں ايك دادى كانام ہے۔ چنانچے قرآن ميں ہے: "فَوَيُلٌ لَهُمُ مِتَا كَتَبَتُ أَيُلِيْهِمُ وَوَيُلٌ لَهُمُ مِتَا يَكْسِبُونَ " (سورةالبقرة آيت مبر 79) ان پرافسوس ہےاس لئے کہ بےاصل باتیں اپنے ہاتھ سے لکھتے ہیں اور پھران پرافسوس ہےاس لئے کہ ایسے کام کرتے ہیں۔ "وَوَيُلُ لِلْكَافِرِيْنَ " (سودةإبراهيم آيت نمير 2) ادر کافروں بنے لئے سخت عذاب کی جگہ خرابی ہے۔ " فَوَ يُلْ لِلَّن بِنَ ظَلَمُوا " (سورة الزخرف آيت مبر 65) سولوگ ظالم بیں ان کی خرابی ہے۔ · · وَيُلُ لِلْهُطَغْمِينَ " (سورةالمطففين آيت نمبر 1) نات تول میں کی کر نیوالا کے لیے خرابی ہے۔ "وَيُلُّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ " (سورةالهمزة آيت ممر 1) ہرطعن آمیزاشارتیں کرنے والے چعلخور کی خرابی ہے۔ " ياوَيْلَنا مَنْ بَعَثَنا " (سور ديس آيت مر 52) ہائے ہماری خرابی کس نے ہمیں سوتے سے جگادیا۔ " يا وَيُلَنّا إِنَّا كُنَّا طَالِمِيْنَ " (سودة الانبياء آيت مرد 46) بائ شامت بيتك بم ظالم تص-" ياوَيُلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِيْنَ " (سورةالقلم آيت ممبر 31) ہائے شامت ہم ہی حدے بڑ ھ گئے تتھے۔ اليد كالمعنى: (ىدى)الير(Hand)

*سُ*وْرَة الْبَقَرَة K YAM> تفسيربيضاوي (٥٠) ے اصل بعنی توہا تھ کے ہیں بیاصل میں یدی (ناقص یائی) ہے کیونکہ اس کی جمع اید ویدی اور تشنیہ دید یا ن اورآيت كريمه: " فَرَدُّوا أَيَّدِيتَهُمُ فِي أَفُواهِهِمُ " (مردّاراتيمآ يتنبر 9) توانہوں نے اپنے ہاتھ ان کے مونہوں پرر کھد ئے۔ قلّت كامفهوم: (قال)القلة (Shortage) والكثرة بلحاظ اصل وضع كے صفات عدد سے بیں جیسا كہ عظم ورصغ صفات اجسام سے ہیں بعد كثرت وقلت اورعظم وصغرمیں سے ہرایک دوسرے کی جگہ بطور استعارہ استعال ہونے لگا ہے اور آیت کر بہہ؛ " ثُمَّد لا يُجاورُونَكَ فِيها إلَّا قَلِيلًا " ( مورة الاجزاب آيت بمر 60) پھر دہاں تمہارے پڑ دس میں نہیں رہ سکیں گے مکرتھوڑ ہے دن ۔ میں قلیلا ہے حرصہ قلیل مراد ہے۔ لفظ كتحقيق: (كسب) الكس اصل میں جلب نفع یا خوش نصیبی حاصل کرنے کے لئے کسی چیز کا قصد کرنے کوکسب کہتے ہیں جیسے کسب مال وغیرہ ایسے کا م کے قصد پر بولا جاتا ہ جسے انسان اس خیال پر کرے کہ اس سے نفع حاصل ہوگالیکن الٹا اس کو نقصان اٹھا نا پڑے۔ پس الکسب ایسا کام کرنے کو کہتے ہیں جسے انسان اپنی ذات اور اس کے ساتھ دوسروں کے فائدہ کے لئے کرے اس لئے پیچی دو مفعولوں کوطرف متعدی ہوتا ہے جیسے کیسبت فلانیا کذامیں نے فلاں کوا تنا کچھ حاصل کرے دیا۔ گر الاکتساب ایسا کا م کرنے **کو کہتے ہیں جس میں انسان صرف اپنے مفادکو پیش نظرر کھے لہٰ داہ**را کتساب لازم نہیں ہے۔اور بیہ خبر واختبر دو شوی واشتوى، وطبع وطبع كاطرف ب-ادرآيت كريمه: "أَنْفِقُوا مِنْ طَيِّباتِ ما كَسَبْتُمُ " (سرة الترة أيت نمر 267) جو پاکیزہ اورعمہ ہ مالتم کھاتے ہواس میں سے اللہ کی راہ میں خرج کرو۔ ے متعلق نبی کریم مان الا الا سے سوال کیا <sup>ع</sup>لیا۔ قلندري لا ہوري حضرت علامہ اقبال فرماتے ہيں: جس رزق سے آتی ہو پر داز میں کوتا ہی اے طائر لاہوتی اس رزق سے موت الچھی

تفسيربيضاوي(،،) سُؤرَةُ الْبَقَرَةُ 84 حديث باك: *عرض کی گئ*: ای الکسب اطیب كدكون ساكسب زياده ياكيزه بتوآب سانطانية فرمايا: عمل الرجل بيديد كدانسان كااية باتقريب كام كرناادر نيز فرمايا: "ان طيب مايكل الرجل من كسبه وان ولديدمن كسبه " سب سے زیادہ پاکیزہ رزق دہ ہی جوانسان اپنے ہاتھ سے کما کر کھااور اسکی اولا داس کے کسب ہے ہے. قرآن مي ب: "لا يَقْدِرُونَ عَلى شَيْءٍ مِتَا كَسَبُوا" (سورة البقرة آيت ممر 264) ای طرح (بیر یا گار) لوگ اپنے اعمال کا کچھ بھی صلہ حاصل نہیں کر سکیں گے۔ اور قرآن میں نیک وبد دونوں قسم کے اعمال کے متعلق میغل استعال ہوا ہے۔ چناچہ اعمال صالحہ کے متعلق فر مایا: " أَوْ كَسَبَتْ فِي إيمانِها خَيْراً " (مورة الانعام آيت بمر 158) یااین ایمان کی حالت میں نیک عمل نہیں کئے ہو تگے۔ اورا يت كريمه: " وَمِنْهُمُ مَّنْ يَقُوْلُ رَبَّنَا ايْنَا فِي التُنْيَا حَسَنَةً وَّفِي الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِدَا عَنَابَ النَّارِ أُولَئِكَ لَهُمُ نَصِيْبٌ عَمَّا كَسَبُوُا وَاللهُ سَرِيْحُ الْحِسَابِ ( (مورة البقرة آيت نمبر 201-202) ادر کوئی یوں کہتا ہے کہ اے ربّ ہمارے ہمیں دنیا میں بھلائی دے اور ہمیں آخرت میں بھلائی دے اور ہمیں عذاب دوز ج سے بچا۔ ایسوں کوان کی کمائی سے بھاگ ہے اور اللہ جلد حساب کرنے والا ہے۔ ے بعد فرمایا: الحکے کا موں کا (حصبہ) اور اعمال بد کے متعلق فرمایا: "أَنْ تُبْسَلَ نَفْسٌ بِما كَسَبَتْ " (سورةالانعام ايت مر 70) تا کہ قیامت کے دن کوئی پخص اپنے اعمال کی سز امیں ہلا کت میں نہ ڈ الا جائے ۔ " أُوليتك الَّنِينَ أَبْسِلُوا بِما كَسَبُوا" (سورة الانعام آيت ممر 70) یمی لوگ ہیں کہا پنے اعمال کے دبال میں ہلا کت میں ڈالے گئے۔ نو ث : کتب، هذا،عند لفظ الله اور ثمن کی تحقیق کز رچکی ہے۔



بالمربي تفسير بيضاوى (رى) ما محمد المحمد سُوْرَةُ الْبَقَرَةُ لمس میں طلب کامفہوم ہے اور طلب کے لئے مطلوب کا وصول ہونا ضروری نہیں اس لئے بولا جاتا ہے، "المسد فلا اجدہ" میں اس کوٹولتا ہوں لیکن نہیں یا تا۔ إلَّا أَيَّاماً مَعْدُودَةً معدودہ کے معنیٰ ہیں معدود اور تھوڑ ہے دن لیعض بنی اسرائیل سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا کہ ہم کوہس استنے دن عذب دیا جائے گا جیسے دن بچھڑا کی پوجا کی یعنی چالیس دن ،اوربعض کا کہنا ہے کہ دنیا کی عمر سات ہزار (7000 ) سال ہے لہذاہر ہزارسال کی جگہ ہم کوصرف ایک دن عذاب دیا جائے گااس لحاظ سے ان کے عذاب کے کل سات دن ہوئے۔ قُلُ ٱتَّخَذُبُ مُ عِنْدَ اللهِ عَهُدًا عہد کے معنیٰ یا توخبر کے ہیں یا وعدے کے،جیسا کہتم گمان کرتے ہو۔ آیت کریمہ کامفہوم بیہ ہے کہ جس چیز کاتم لوگ دعویٰ کرتے ہو، کیا اس کی اللہ کریم کی طرف سے کوئی خبر ملی ہے یا اس كاالتدكريم ت تم في كوني وعده في دكها ب-"ا تحذ تم" میں ہمزہ استفہام کے آجانے ہے ہمزہ وصل ساقط ہو گیا ہے۔ذال کو ابن کثیر اور حفص نے مظہر پڑھا ہے یعنی تاء میں مذم نہیں کیا ہے،ان دوبز رگو کے سوابقیہ تمام قتر اءنے ادغام کے ساتھ پڑھا ہے،ادغام کی صورت میں ذال کی آ دازنہیں ظاہر ہوگی بلکہ صرف خاءادرتاء کی آواز نکلے گی۔ فَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ عَهْدَه فا وضیحہ ہے، یعنی اس پر دلالت کرتی ہے کہ اس سے پہلے ایک جملہ محذوف ہے اور وہ بعد دالے جملے کا سبب ہے، وہ جملہ محذوفه جملة شرطيد ب، اور "لن بخاف الله عهد" اس كى جزاء ب، تقدير عبارت اس طرح ب، ان اتخذاتم عندالله عهداً فلن يخلف الله عهدا اگرتم نے اللہ کریم سے کوئی عہد لے رکھا ہے تو وہ ہرگز اپنے عہد کےخلاف نہیں کرے گا۔ امام بیضاوی رحمۃ التّدتعالیٰ علیہ فرماتے ہیں کہ "آن" کے معنیٰ سے بیدلیل نکلتی ہے کہ التّدکریم کے وعدے اور اس کی خبر کے خلاف مونامحال ب ام تقولون على الله ما لا تعليون یہاں پراَم متصلہ یامنقطعہ ہے،اگرمنقطعہ ہےتو "بل" اور "لکن" کے معنیٰ میں ہوگااور ہمزہ سے اس کا کوئی لفظی تعلق نہیں ہوگا۔البتہ استفہام کے معنیٰ اس میں کمحوظ ہوں کے تومفہوم ہوگا، بلکہ کہاتم لوگ اللہ کریم پر ایسی باتیں جوڑتے ہوجن کاتم کو علم نہیں ے؟ اس استفہام کا مقصدان کوڈ انٹنا بھی ہےاوران سے اس کا اقر اربھی کروانا ہے کہ وہ لوگ بہتان طرازی کررہے ہیں۔ ادر اگر متصلہ ہےتو بیہ ہمزہ استفہام کا معادل ہے لیعنی اس کے جوڑییں آیا ہے۔ "آم "متصلہ کامفہوم احد الامرین کی تعیین

سُوْدَةُ الْبَقَرَةُ 142 TAL 234 تفسير بيضاوي (٥٠٠) کے بارے میں وال کرتا ہے۔ لیکن یہاں اس مصفود سوال واستغبام ہیں ہے، کیونکہ سنگہم یعنی اللہ کریم یا نبی کریم سنگ پیل کود دمیں سے ایک بات کامعیّن اور یقینی طور پرعلم حاصل ہے، بلکہ مقصود مخاطب سے "احد ہما "کا اقر ارکر دانا ہے یعنی اقر ارکر د کہان دونوں باتون میں ہے کون ی بات دانعی ہے۔ کیا تمہاراعہد دینا دانع کے مطابق ہے یا سے بات دانع کے مطابق ہے کہتم التدكريم يربيتان طرازي كرر يهو-. لفظ مس اور لمس کی تحقیق: (Feel,Touch) (مرسس) الهس کے معنی جیونا کے ہیں اور کس کے ہم معنی ہیں لیکن گا ہے کس کسی چیز کی تلاش کرنے کو بھی کہتے ہیں اور اس میں بیضر دری نہیں کہ وہ چیز **م**ل جل بھی جائے۔ ادر مس کالفظ ہراس تکلیف کے لئے بول دیا جاتا ہے جوانسان تو پہنچے - جیسے فرمایا: "وَقَالُوا لَنْ تَمَتَسَنّا النّارُ إِلَّا أَيَّاماً مَعُنُودَةً " (سورة البغرة آيت مر 80) اور کہتے ہیں کہ دوزخ کی آگ ہمیں چھو، ی ہیں سکے گ -ناركت تريف: (Fire,Flame) (نور) نار اس شعلہ کو کہتے ہیں جو آنکھوں کے سامنے ظاہر ہوتا ہے۔ قر آن میں ہے: " أَفَرَ أَيُتُمُ النَّارَ الَّتِي تُورُونَ " (سورةالوانعة آيت بمر 71) بحلاد يمحوكه جوآ كم درخت - نكالے جو-آگ نے ڈرو: حضور نبی کریم سائٹی ہیں کا فرمان ہے بتم میں سے ہرایک کے ساتھ اللہ عَزّ وَجُلّ یوں کلام فرمائے گا کہ اُس کے اور اللہ عَزَّ وَجَلَ کے درمیان کوئی ترجمان ندہوگا، جب وہ بندہ اپنی دائمیں جانب نظر ڈالے گا تو اسے وہ ی کچھ نظر آئے گا جسے اس نے آخرت کے لئے آگے بھیجا تھااور جب وہ اپنی بائیں جانب نظر ڈالے گا توانے وہی نظر آئے گا جسے اس نے آگے بھیجا تھا، پھر جب دہا پنے سامنے دیکھے گاتوا ہے آگ کے سوا کچھنظر نہ آئے گا ،لہٰ دا آگ سے ڈرو، اگر جہ ایک ہی تھجور کے ذریعے ہو۔ (صحيح مسلم، كتّاب الزكاة، بإب الحدث على الصدقة ولوبشق - - - الخ ، الحديث : 1016 بس 507 ) لفظ عهد كامنهوم (عدد)العهد (ض) (Promise)

تفسير بيضاوي (رر) W R 5× 111 2340 شوزة البتلزة کے معنی ہیں کسی چیز کی پیچم نگہداشت اور خبر گیری کرنا اس بنا پراس پختہ وعد و کو بھی مہد کہا جاتا ہے جس کی گلہدا شت ضروری Ś قرآن ميں بن القاؤفوا بِالْعَقْدِ إِنَّ الْعَقْدَ كَانَ مَسُؤُلًا "(سد، الاسراء ايند مهر ٥٩) ا در عہد کو پورا کرو کہ عہد کے بارے میں ضرور پرسش ہوگی۔ لیعنی اپنی قسموں کے عہد پورے کرو۔ " لا يَنالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ " (سور قالبدر قابد ممر 124) کہ ظالموں کے حق میں میری ذمہ داری پوری نہیں ہو سکتی۔ وعدہ خلافی کرنے والاملعون: بى مُكَرَّم ، تُورِجتهم ، رسول اكرم ، شهنشا و بني آ دم صلى الله تعالى عليه واله وسلم في فرمايا: جوکسی مسلمان سے مہدشکنی کرے، اس پر اللہ تعالی ، فرشتوں اور تمام انسانوں کی لعنت سے اور اس کا کوئی فر**ض قبول نہ ہوگا** ن مُقل - ( صحيح البخاري ، كتاب فضاكل المدينه ، باب حرم المدينه ، الحديث ، ١٨٤ ، ج ١١، ٢١) خلف كامعنى: (خلف)خُلف(Unfaithfull) المخلف کے معنی وعدہ مثلنی کے میں محاورہ ہے : اس نے مجھ سے دعدہ کیا مگراسے پورا نہ کیا۔ قرآن میں ہے۔ " بما أَخْلَفُوا اللهُ ما وَعَلُوكُ " (سورةالدوبة آيد مر 77) کہ انہوں نے خدا سے جو دعدہ کیاتھا اُس کے خلاف کیا۔ "إِنَّ الله لا يُخْلِفُ الْبِيعادَ " (سور قالرعد آيد مرد 3) ببشك التدخلاف وعده نبيس كرتا-نوب : يوم، عد-اخذ، ام، قول، الله اور علم كامعنى كزر چكاب، الوعمر الدكتور جعمد رضوان رضا قادرى علىعنه بجديلة بتعالى عز وجل 12 مت 2018 كوتر جمه وشرح تكمل بوتى -