
 

 1 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 2 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 3 
 
 

 نورِ عرفان، اداریہ  و حکمت ومعرفت

 نقش خیال 

 فہرست

 شمار نمبت مضامیت مضمون نگارت صفحہ

  
  

 ۱ حاملینِ قرآن بنیت داعی اسلام شیخ ابو سعید محمدی صفویت 6

 ۲ امام حسین : عدل و عمل کی پکارت ڈاکٹر مہدی کاظمت ۸

۲۱  ۳ مشائخ چشت کی انسانیت نوازی مفتی امام الدین سعیدیت 

6۱  ۴ فلسفۂ روزہ اور اس کی معنویت ڈاکٹر ایس قادری 

۰۲  ۵ خواجہ غریب نواز : طریقۂ دعوت و تبلیغ مولانا اختر تابس ازہری 

 
 
 

 
  

   
 

 6 مثالی معاشرے کا قرآنی منشورت مفتی آفتاب رشکِ مصباحت ۲6

   
 

۷۳  ۷ سماع: روح کی بیداری کا منظم سفت رضا  احمد رومیت 

 ۸ غزل فیصل صدیقت ۴۰

۲۴  ۹ غزل داغ دہلویت 

ت

 

 

 تحقیقی سیکش 



 

 4 
 
 

Dr. M. Mehdi Kazmi 

Ali Saeed Safawi 

 

 ادارہ ۴۸

اولیاء کونسل آف نارتھ امریکا کی ہمہ جہت 

تسرگرمیوں کا جامع جائزہ

 

۱۰ 

 

 

 

11 

  

53 

    

12 

  

58 

    

13 

  

63 

    

 

 

 

 

 

 

 سرگرمیاں 

English Section 

The Third of Shaban: Imam Husain 

and His Call for Justice and Action 

Ecology in Islamic Thought 

Sama: A Disciplined Journey of the 

Heart and the Awakening of the Soul 

Raza Ahmad Rumi 



 

 5 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

تنور عرفان

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 6 
 
 

تصفویت شیخ ابو سعیدی افادات مجلس ۔ عرفانی                      

ت

تقرآن بنیت تحاملینِ                                                                                                                                                   

کت تالمبارک کا مہینہ ترمضان  تاہمیت تتلاوت کو خصوصی تقرآن کی تمیت تسے خاص نسبت رکھتا ہے۔ اس مہینے تیمقرآنِ 

 تاللہ تعالیت تہے جس میت تمہینہ توہی تیہہے۔ ت تگئی تیتد تترغیت تکثرت سے تلاوتِ قرآن کی تمیت تاس مبارک مہینے تلیے تحاصل ہے، اسی

مرتبہ ت تیککم از کم ات ت،یںتلاوتِ قرآن کا خاص اہتمام کت تکہ رمضان میت تچاہیت تبھی ت۔ لہٰذا عام لوگوں کویاکو نازل فرما تنے قرآنِ مجیت

اور اس کو سمجھنے ت تیںتدبر ک تمی تاس کے معانیت ت،تلاوت کو غور سے سنیں تاور اس کے ساتھ ساتھ قرآن کی ت،مکمل پڑھیں تیمقرآنِ ک

 احترام ہے۔ت سب مل ک قرآن کا حقیقی یہت۔ یںکوشش ک کی

تلاوت کنا، قرآن کو سمجھنا، قرآن کو سننا، قرآن پر عمل کنا ت تمثلاً: قرآن کی ت،تقاضے اور درجے ہیں تکے کئی تنیماپر ا تقرآن

 تیتکے ہر شعبے کا احاطہ کتا ہے۔ قرآن نور ہے، قرآن شفا ہے، قرآن ہدا ہے کہ قرآن زندگی تیہ اور قرآن کو آگے پہنچانا۔ حقیقت

 تحد تک آسان ہے، اور عام انداز میت تکسی تکنا بھی تنبیت تتفسیر تتلاوت کنا آسان ہے، اس کی تکی تنہے اور قرآن رحمت ہے۔ قرآ

دوسروں تک پہنچانا بھی تاس کی ا تسہل ہے، لیکن تبات  ہر  کہ قرآن پر عمل  ت۔ اس لیےآسان نہیں تکے لیے تیکقرآن پر عمل کنا 

 پڑتا ہے۔ رکھنا خواہشاتِ نفس کو قربان کنا اور نفس کو قابو میت کنے کے لیے

۔ قرآن تجھلکنے لگیں تتتعلیمت تقرآن کی تمی تزندگی تہے کہ قرآن پڑھنے والا خود قرآن بن جائے، تاکہ اس کی تیہکا اصل مقصد ت تقرآن

نازل ہوا ہے کہ اسے سمجھا جائے اور ت تہوا، بلکہ اس لیے تنازل نہیں تسے سنانے کے لیے تخوش الحانی تیاصرف پڑھنے، حفظ کنے ت

اصلاح ت تکیت تاپنے عقائد، اعمال، اخلاق، کدار، معاملات اور پورے طرزِ زندگی تمی تروشنی تجائے۔ لہٰذا قرآن کی تنافذ کیت تمی تزندگی

 ہے۔ت یتتصو حقیقی کی قرآن کے مطابق زندگی یہجائے۔ ت کی

 

 ؤؤؤ

 

 

 

ت(تیسعید ینامام الد تمفتی:  ترتیب)

 



 

 7 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

تاداریہ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 8 
 
 

 عدل و عمل کی پکار: امام حسین
 

 

ت

ا قتتاسلام فہم کے مطابق خدا اور انسان کے درمیان تعلق کی بنیاد ایک ازلی عہد پر قائم ہے جسے

 

 ث
می
ل

یہ ت تکہا جاتا ہےتا

وہ عہد ہے جو حضرت آدمؑ کی تمام اولاد سے لیا گیا۔ اس عہد کا مفہوم یہ ہے کہ ہر انسان فطری طور پر ربوبیتِ الٰہی کی پہچان کے ت

فطرت می ودیعت ہے۔ قرآنِ مجی اس عہد کو نہای صراحت کے ساتھ بین کتا ت ساتھ پیدا ہوتا ہے، ایک ایسا شعور جو انسانی 

اور یاد کو جب تمہارے رب نے بنی آدم کی پشتوں سے ان کی اولاد کو نکالا اور ان سے خود ان کے بارے می گواہی لی )اور ت  :ہے

ہیں) دیتے  گواہی  ہم  نہیں،  کیوں  کہا:  نے  انہوں  ہوں؟  نہیں  رب  تمہارا  می  کی  تفرمایا(   ۔ت(۷:۱۷۲الاعراف 

کو ک ت—کہا جاتا ہےتفطرتتاس فطری پہچان  دعویٰ نہیں  کا  انسان خدا سے کامل لاعلمی  کوئی  ذریعے  وہ فطری میلان جس کے 

 تسکتا۔ یہ شعور نہ تہذیب کا پیدا کدہ ہے، نہ تعلیم یا تاریخ کا نتیجہ؛ بلکہ ان سب سے ماقبل ہے اور انسانی شعور کی اخلاقی و روحانیت

 تشکیل دیتا ہے۔تکو ت بنیاد 

ذمہ ت اور اخلاقی ہے۔ یہ استحقاق کے بجائے  روحانی  پر  اور نہ قبائلی، بلکہ بنیادی طور  اس عہد کی نوعیت نہ سیاسی ہے 

داری پر قائم ہے۔ خدا کی جانب سے اس عہد کا تقاضا انبیاء اور وح کے ذریعے ہدای، توبہ کے ذریعے رحمت، اور عدل پر مبنی ت

ن پر چند بنیادی ذمہ داریاں عائد ہوتی ہیں: توحید، یعنی وحدانیتِ الٰہی کا اقرار؛ الٰہی ہدای تجزا کا وعدہ ہے۔ اس کے بالمقابل انسا

کی اطاعت؛ عدل، صداقت اور رحمت پر مبنی اخلاقی طرزِ عمل؛ اور اپنے ہر فعل کے لیے مکمل جواب دہی۔ اس تناظر می عدل ت

وعدوں کی پاسداری، انصاف اور اخلاقی توازن کا  تکے عملی اظہار کا نام ہےمحض ایک سماجی انتظام یا قانونی تصور نہیں، بلکہ ایمان ت

 تحفظ۔ت

یہ عہد تاریخ کے مختلف ادوار می آنے والے انبیاء کے ذریعے بار بار تازہ کی گیا۔ ہر نبی نے وح، اخلاقی قانون اور سماجی اصلاح ت

 کے ذریعے انسانیت کو اس کی یاد دہانی کائی۔ ت

تنبی اکم صلى الله عليه وسلم کی بعثت کے ساتھ یہ عہد اپنی آخری اور آفاقی صورت می جلوہ گر ہوا۔ ت

 ڈاکٹر ایم مہدی کاظمیت



 

 9 
 
 

اور اجتماعی دونوں سطحوں پر جینے کا طریقہ ت اور اسلام کا اخلاقی نظام اس عہد کو انفرادی  آیا  قرآن آخری محفوظ ہدای بن ک سامنے 

فراہم کتا ہے۔ تاہم یہ ایمان محض ایک خاموش، غیر فعال یا فکری وابستگی کے لیے نہیں تھا؛ یہ ایسا ایمان تھا جو واضح اخلاقی حدود ت

 حتیٰ کہ جان کی قربانی کی قیمت پر بھی۔ ظلم کا سامنا کے اور معاشروں کی تشکیلِ نو کی صلاحیت رکھتا ہو متعین کے،

اس تصور کا مرکزی ستون ذاتی ذمہ داری ہے۔ ہر فرد اپنے اعمال کے لیے خدا کے حضور خود جواب دہ ہے؛ نہ کوئی ت

اور نہ کوئی نسب اخلاقی عمل کا نعم البدل بن سکتات اور نہ کوئی موروثی نیکی۔ نہ کوئی اقتدار گناہ کو معاف ک سکتا ہے   تموروثی گناہ ہے 

 نہیں بلکہ ضمیر اور کدار کے ذریعے جیا جاتا ہے۔تہے۔ یوں یہ عہد محض عقیدے سے 

اسی اخلاقی اور الٰہیاتی فریم ورک می امام حسین ابن علیؑ ایک فیصلہ کن اخلاقی کدار کے طور پر سامنے آتے ہیں۔ ان کا ت

محض سیاسی حالات پر ت تیعنی اس بات سے انکار کہ ظلم کو مذہبی جواز عطا کی جائے۔ امام حسینت تقیام فردی عہد کی مجسم صورت ہےت

ردِعمل دینے والی ایک تاریخی شخصیت نہیں تھے، بلکہ ایک انقلابی ضمیر تھے، جو یہ واضح کتے ہیں کہ جب طاقت عدل سے منہ ت

موڑ لے تو عہد کی وفاداری مزاحمت کا تقاضا کتی ہے۔ ان کے قیام کے ذریعے عہد کی نئی تعریف نہیں کی گئی بلکہ اسے مٹنے سے ت

 ۔تبچایا گیا

محض ایک مذہبی روای کے طور پر نہیں بلکہ ایک ت—تقرآنی تصورِ عہد اسلام می اپنی سماجی صورت اختیار کتا ہے

خونریز ت قبائلی عرب  کا شکار تھا۔  انتشار  جو شدید  عالم می مبعوث ہوئے  ایسے  اللہ صلى الله عليه وسلم  رسول  پر۔  طور  اصول کے  تہذیبی 

ہوا تھا، جبکہ ہمسایہ عظیم سلطنتیں اور ساسانی تدائروں می پھنسا  کا شکار تھیں۔ مشرقِ ت تبازنطینی  اخلاقی کھوکھلا پن  اور  زوال  تھکن، 

قریب کی دنیا بکھرے ہوئے مراکز اور ٹوٹی ہوئی تہذیبوں کا منظر پیش ک رہی تھی۔ جہاں کہیں امن تھا بھی، وہ حل نہیں بلکہ تھکن ت

 عہدِ الٰہی کی پامالی کا نتیجہ سمجھا اور اس کا جواب نہ دنیا تکی علامت تھا۔ نبی اکم صلى الله عليه وسلم نے اس صورتِ حال کو انسانیت کی جانب سے

اور تسے کنارہ کشی تھا اور نہ محض فتوحات، بلکہ ایک ایسا اخلاقی نظام پیش کنا تھا جو قرآن و سنت پر مبنی ہو اور عہد کو عملی عدل، امن ت

 سماجی استحکام می ڈھال دے۔ت

اس زاویے سے انسانی تاریخ کو دیکھا جائے تو وہ عہد کی وفاداری اور ترکِ عہد کی مسلسل کشمکش کی داستان بن جاتی ہے۔ ت

اور نظام ت ادارے  اور تعلقاتی بھی ہے۔ حقیقی پیش رفت اسی وقت ممکن ہے جب انسانی  مادی یا تکنیکی نہیں بلکہ اخلاقی  ترقی محض 

  بھلائی سے ہم آہنگ ہوں۔تعدل، مساوات اور تمام مخلوقات کی

ازسرنِو بیدار ت تامام حسین کی ولادت کا دن تجیسے ہی تیسرا شعبان قریب آتا ہے، ہم پر لازم ہو جاتا ہے کہ اس انقلابی عہد شعور کو 

 کیں۔ت



 

 10 
 
 

نہ محض سیاسی بغاوت ہے اور نہ روایتی ت تمدینہ سے مکہ، مکہ سے کبلا، اور کبلا کی اخلاقی زندگی تک تکا پورا سف ت تامام حسین 

معنوں می ایک الم ناک قربانی، بلکہ خدا اور انسان کے درمیان عہد کے تحفظ کے لیے ایک شعوری اور اصولی اقدام ہے۔ کبلا ت

 دراصل ایک معرکہ نہیں بلکہ ایک اخلاقی اور الٰہیاتی محاسبہ تھی۔ت

ہو جاتا ہے ناجائز  ہی  اپنی تعریف می  کا مطالبہ کے،  اطاعت  پر  اس عہد کی قیمت  جو  اقتدار  ہی ت تکوئی بھی سیاسی  وہ کتنے  خواہ 

وہ حد تھی جسے یزید بن معاویہ نے عبور کی۔ امام حسینت وفاداری ت تدعوے کیوں نہ رکھتا ہو۔ یہ  سے بیعت کا مطالبہ محض سیاسی 

اور اخلاقی انحطاط پر قائم تھا۔ اگر اما م تنہیں تھا بلکہ ایک ایسے نظام کو مذہبی جواز دینے کی کوشش تھی جو ظلم، جبر، موروثی استبداد 

 بیعت ک لیتے تو ظلم اسلام معمول بن جاتا اور عہدِ الٰہی عملاً منسوخ ہو جاتا۔ت حسین

اور الٰہیاتی تھا۔ ت ت تامام حسینت یا وقتی نہیں بلکہ قانونی، اخلاقی  نے اس حقیقت کو پوری وضاحت سے سمجھا۔ انکار جذباتی 

انہوں نے اقتدار حاصل کنے کے لیے قیام نہیں کی، بلکہ اسے خدا کی طرف سے عائد کدہ ناگزی ذمہ داری سمجھا۔ اس معنی می ت

  وفاداری نے اسے لازم ک دیا۔تکبلا کا انتخاب نہیں کی گیا بلکہ عہد کی

یہ نہ مایوسی تھی اور نہ ت تیہ شعور ان کے منسوب الفاظ می جھلکتا ہے:اے خدا! می نے تیرا حق ادا ک دیا، اب تو اپنا وعدہ پورا فرما۔ت

 ذاتی نجات کی فریاد، بلکہ اس اعلان کی صورت تھی کہ انسان کی جانب سے عہد اعلیٰ ترین قیمت پر پورا کی جا چکا ہے۔

یا اقتدار کی کشمکش۔ یہ ظلم کے ت ت ت‘‘جنگ’’کبلا کو محض ایک اور نہ زمی  افواج کا معرکہ تھا  کہنا اس کی حقیقت کو مسخ کنا ہے۔ نہ یہ 

اور ابدی اخلاقی امتیاز قائم کنے کا عمل تھا۔ امام حسینؑ جیتنے کے ت پردے کو چاک کنے، جھوٹے اختیار کو جائز ماننے سے انکار، 

 حق خاموشی سے نہ مر جائے۔لیے نہیں کھڑے ہوئے، بلکہ اس لیے کہ 

قابلِ تاگر یہ قیام نہ ہوتا تو اسلام می مزاحمت کا تصور ہی ختم ہو جاتا، اور ظلم کو اطاعتِ خدا سمجھ لیا جاتا۔ انسانیت اخلاقی طور پر نا

 تلافی نقصان سے دوچار ہو جاتی۔ت

عدل، وقار، مساوات، اخلاقی جرأت اور آزادیِ ت تکبلا کے بعد دنیا دو راستوں کے درمیان جھولتی ہے: ایک حسینی راستہ

جس می ظلم کو نظم، غلبے کو استحکام، اور مذہب کو ضمیر دبانے کے لیے استعمال کی جاتا ہے۔ آج ت تضمیر کا راستہ؛ اور دوسرا یزیدی راستہ

دنیا اس حقیقت کی گواہ ہے کہ حسینی اخلاق سے انحراف کس انجام تک لے جاتا ہے۔ یوں حسینی تصور محض ایک ت تکی منتشر مسلم 

، تاریخی یاد یا فرقہ وارانہ علامت نہیں، بلکہ انسانی ترقی کا آخری اخلاقی آلہ ہے۔ یہ اعلان کتا ہے کہ عدل کے بغیر ایمان کھوکھلا ہے

 پر خاموشی عہد شکنی ہے۔ کبلا سوگ کا نہیں، عمل کا اصول ہے۔تاخلاق کے بغیر طاقت ناجائز ہے، اور ظلم 

ت



 

 11 
 
 

کبلا اس اٹل حقیقت کی توثیق کتی ہے کہ حاکمیت صرف خدا کی ہے اور انسانی اقتدار اسی حد تک جائز ہے جس حد تک وہ عدل، ت

 وقار اور جواب دہی کی خدمت کے۔ امام حسین کا قیام اقتدار کی طلب نہیں بلکہ ظلم کو مقدس بنانے سے انکار تھا۔ت

اسی روشنی می کبلا زمان و مکان کی قید سے آزاد ہو جاتی ہے اور ہر اس مقام پر صدا بن جاتی ہے جہاں انسانی ارادہ دبایا جائے اور ت

 اخلاقی سچائی خاموش ک دی جائے۔ ظلم کے خلاف مزاحمت بغاوت نہیں بلکہ حاکمیتِ الٰہی سے وفاداری ہے۔ت

لہٰذا ہمیں لازم ہے کہ خدا کی حاکمیت سے اپنی وابستگی کو محض نعرہ نہیں بلکہ اخلاقی ذمہ داری کے طور پر تازہ کیں، اور اس بات کو ت

اور ہر ت اور امن کے لیے ثابت قدم رہنا،  ارادہ آزادی کے ساتھ ذمہ داری بھی رکھتا ہے۔ عدل، مساوات  تسلیم کیں کہ انسانی 

 وہ عہد جس پر ایمان کی سچائی اور انسانی ترقی دونوں قائم ہیں۔ت تکھڑا ہونا ہی عہد کی تکمیل ہےصورتِ ظلم کے خلاف 

 

تؤؤؤ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Dr. M. Mehdi Kazmi 
▪ Auliya Council of North America  

▪ Phone: +1 (914) 525-1945 

▪ E-Mail: montesynapse@gmail.com 

 



 

 12 
 
 

 ینوازت انسانیت مشائخِ چشت کی

 

 

 

اسلام تاریخ می تصوف کے سارے سلاسل و مشارب نے انسانیت کی خدمت، اخلاقِ حسنہ اور روحانی تربیت کے ت

بے شمار روشن نقوش چھوڑے ہیں، مگر سلسلۂ چشتیہ اپنی بے مثال انسانیت نوازی، وسعتِ قلب، محبت اور رواداری کے سبب ت

م کے پیغام کو جس حکمت، حلم اور اخلاق کے ساتھ چشتی مشائخ نے دلوں تایک منفرد اور ممتاز مقام رکھتا ہے۔ برِصغیر می اسلا

می اتارا، وہ تلوار یا جبر سے نہیں بلکہ کدار، خدمت اور محبت کے ذریعے تھا۔ آج بھی ان کا پیغام ہر دور کے انسان کے لیے ت

 :ت تفصیل کے ساتھ پیش کیے جاتے ہیںمشعلِ راہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ ذیل می مشائخِ چشت کی انسانیت نوازی کے اہم پہلو

 :انسانی احترام و تکریمت

بلاتفریق مذہب و مسلک، رنگ و نسل، سلسلۂ چشت کے مشائخ نے انسان کو محض اس کے انسان ہونے کی بنیاد پر ت                                                                             ت

کا یہ معروف قول کہ “محبت سب سے کو، ت دیا۔ خواجۂ خواجگاں حضرت خواجہ معین الدین چشتی قدس سرہؒ  قابلِ احترام قرار 

 فکرت
ِ
 و تربیت کا خلاصہ ہے۔ وہ اپنی خانقاہ کے دروازے پر آنے والے ہر تنفرت کسی سے نہ کو”، درحقیقت ان کے پورے نظام

فردِ بشر، خواہ مسلمان ہو یا غیر مسلم، امیر ہو یا غریب، سب سے یکساں محبت اور احترام کے ساتھ پیش آتے تھے۔ ان کا یقین تھا ت

اشرف المخلوقات بنایا ہے، لہٰذا کسی بھی نسلی، مذ کو  انسان  اللہ تعالی نے  کی تحقیر جائز نہیں۔ چشتی تکہ  اس  پر  بنیاد  یا معاشرتی  ہبی 

خانقاہیں آج بھی اس وسعتِ قلبی اور آفاقی انسان دوستی کی علامت ہیں۔ یہ قرآن می بتایا گیا ہے۔ اللہ رب العزت نے ارشاد ت

مْنَا بَنِي آدمََ  :فرمایا ۔ اور ہم نے بنی آدم کو عزت بخشی ہے۔ حضرت عبدالرحمن بن ابی لیلیٰ بین کتے ت(۷۰)اسراء:  وَلقََدْ كَر َ

ایک ت اور حضرت قیس بن سعد رضی اللہ عنہما قادسیہ می بیٹھے ہوئے تھے کہ ان کے پاس سے  ہیں کہ حضرت سہل بن حنیف 

َّ : کا جنازہ ہے۔ تو انہوں نے کہاجنازہ گزرا۔ آپ دونوں کھڑے ہو گئے۔ ان سے کہا گیا کہ یہ تو یہودیوں کے ایک غیر مسلم
  
َّإِن

بِي  
  
َّالن

سًا؟
ْ
ف
 
َّن
ْ
ت يْس 

 
ل
 
:َّأ
 
ال
 
ق
 
،َّف ٍّ
هُودِي  َّي 

ُ
ة
 
از
 
ن
 
اَّج

 
ه
  
:َّإِن
ُ
ه
 
َّل
 
قِيل

 
،َّف
 
ام
 
ق
 
َّف
ٌ
ة
 
از
 
ن
 
َّبِهَِّج

ْ
ت

ر    یعنی نبی صلى الله عليه وسلم کے پاس سے ت )متفق علیہ(۔ت صلى الله عليه وسلمَّم 

تایک جنازہ گزرا تو آپ کھڑے ہو گئے۔ عرض کی گیا: یہ تو یہودی کا جنازہ ہے۔ فرمایا: کی وہ ایک جان نہیں ہے؟

 مفتی امام الدین سعیدییت



 

 13 
 
 

ایک اور روای می ہے کہ ایک بار رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کے پاس سے ایک جنازہ گزرا تو آپ کھڑے ہو گئے۔ آپ سے عرض کی ت 

گیا: یہ تو ایک یہودی کا جنازہ ہے۔ آپ نے فرمایا: کی یہ انسانی جان نہیں ہے؟ ان روایات سے یہ بات واضح ہے کہ اسلام می تمام ت

یم کا درس دیا گیا ہے۔ اب رہی بات کہ دوسرے مذاہب کے ماننے والوں کے ساتھ ایک تانسانی جان محترم ہے اور اس کی تکرت

 مسلمان کا رویہ کی ہونا چاہی، وہ انسانی نوعیت کا ہونا چاہی، نہ کہ مذہبی تعصب کے ساتھ۔ت

 :غریبوں اور مظلوموں کی خدمتت

مشائخِ چشت کی انسانیت نوازی کا سب سے نمایاں اور عملی پہلو خدمتِ خلق ہے۔ انہوں نے اپنی زندگیاں فقراء، ت  

مساکین، یتیموں، بے سہارا افراد اور مظلوم انسانوں کی اعانت کے لیے وقف ک دیں۔ سماج می جو مظلوم و بے بس افراد ہوتے، ت

ان کو سینت کا کوئی پرسانِ حال نہیں ہوتا،  پورا کنا تجن  کو  ان کی ضرورتوں  اور  دینا   سے لگا ک اپنی محبت و شفقت سے سرشار ک 

 امتیاز رہا ہے۔ یہ حضرات رسول اللہ صلى الله عليه وسلم کی اس حدیث پر عمل پیرا تھے۔ رسول اللہ صلى الله عليه وسلم نے ارشاد ت
ٔ
مشائخِ چشت کا طرہ

نَّینفعَُّالناس :فرمایا  وہ ہے جو لوگوں کے لیے سب سے زیادہ نفع ت(۔ لوگوں می سب سے بہتت۵۷۸۷)طبرانی: ت تخیرَُّالناسَِّم 

اللہ کے نزدیک اس سے زیادہ قدر تمی ت تبخش ہو۔ سلطان المشائخ خواجہ نظام الدین اولیاء قدس سرہ فرماتے ہیں: کل بازارِ قیامت ت

 )فوائد الفواد(تو قیمت والا عمل کوئی دوسرا نہیں ہو گا کہ کسی شکستہ دل کو راحت پہنچائی جائے۔ 

 :لنگر کی روایت

بھوکوں کو کھانا کھلانا، بغیر کسی تفریق کے، چاہے مسلم ہو یا غیر مسلم، سب کے لیے ایک دسترخوان لگتا ہے اور اس پر بیٹھ تت 

ک ایک ساتھ سب کو ایک ہی قسم کا کھانا بطورِ لنگر ملتا ہے۔ یہ چشتی خانقاہوں و درگاہوں کی قدیم اور تاریخی روای رہی ہے، جو ت

فروغ پایا۔ وہ اپنے مریدوں کو تلقین کتے تھے ت  ہی کے لیے ذریعۂ برکت ہے۔ یہ تصور چشتی خانقاہوں سےآج بھی لاکھوں افراد 

کہ: “خدمت می لذت ہے، اور بندگی کا راز بھی خدمت ہی می پوشیدہ ہے۔” خواجہ غریب نوازؒ خود اپنے دسِ مبارک سے ت

ضروت کی  ان  اور  فراہم کتے  کھانا کھلاتے، کپڑے  کو  خانقاہوں می لنگر صرف جسمانی تغریبوں  پوری کتے تھے۔ چشتی  ریات 

 بھوک نہیں مٹاتا تھا بلکہ دلوں کے فاصلے بھی کم کتا تھا۔ت

 :بین المذاہب ہم آہنگی اور رواداریت

چشتی مشائخ نے مذہبی اختلافات کو نفرت کا ذریعہ بنانے کے بجائے محبت اور مکالمے کا پل بنایا۔ حضرت خواجہ نظام تت 

 کی خانقاہ می ہندو، سکھ، جین، بدھ اور دیگر مذاہب کے افراد بلا جھجک آتے اور روحانی سکون حاصل کتے تھے۔ ت
ؒ
الدین اولیاء

تیؐ تھی، جبکہ مذہبی بنیادوں پر نفرت پھیلانا انسانیت کے منافی تھا۔تان کے نزدیک دلوں کو جوڑنا سنتِ نبو



 

 14 
 
 

اسی رواداری نے برِصغیر کی تہذیب کو گہرے طور پر متاثر کی اور مختلف مذاہب کے درمیان امن، برداشت اور باہمی احترام کو ت 

 فروغ دیا۔

ت:عدم تشدد اور امن کا پیغامت

چشتی مشائخ کا پیغام طاقت، جبر یا تشدد پر مبنی نہیں تھا بلکہ اخلاق، نرم دلی اور محبت سے دلوں می اتارنا تھا۔ انہوں ت 

نے کبھی اپنے نظریات زبردستی مسلط نہیں کیے بلکہ اپنے عملی کدار سے لوگوں کے دل جیتے۔ ان کا بنیادی اصول تھا: “جو دل کے ت

 دائمی ہوتی ہے۔” اسی وجہ سے ان کی تعلیمت نے صلح، امن اور عدم تشدد کو فروغ دیا، اور ان کے تراستے بدلتا ہے، وہی تبدیلی

 حلقۂ اثر می ہر مذہب اور ہر طبقے کے افراد شامل رہے۔ت

ت:سماجی عدل اور مساواتت

اور اخلاق تھا، نہ کہ نسل، ذات، خاندان یا سماجی حیثیت۔ تت  مشائخِ چشت کے نزدیک انسان کی فضیلت کا معیار تقویٰ 

تو عام ت بادشاہ بھی آئے  ان کی خانقاہ می  رد کی۔  ادنیٰ جیسے تصورات کو سختی سے  و  اور اعلیٰ  انہوں نے ذات پات، چھوت چھات 

ف ان کی تعلیمت نے برِصغیر کے سماجی ڈھانچے کو نئی سمت عطا کی۔ چشتی خانقاہی تانسانوں کے ساتھ بیٹھے۔ ذات پات کے خلا

 نظام سماجی مساوات کا ایک عملی نمونہ تھا، جہاں ہر فرد برابر تھا۔ت

دور می، جب معاشرتی تقسیم، مذہبی ت آج کے  راہ ہے۔  آج بھی ہمارے لیے مشعلِ  نوازی  انسانیت  کی  الغرض، مشائخِ چشت 

انسانیت کی خدمت ہی اصل ت :منافرت اور نفسیاتی بے چینی عام ہو چکی ہے، مشائخِ چشت کی تعلیمت ہمیں یہ یاد دلاتی ہیں کہت

 دین ہے۔ت

تؤؤؤ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Mufti Imamuddin Saeedi 
▪ Director of Education: ACNA 

▪ WhatsApp: +977 982-2058193 

▪ E-Mail: abuhuzaifa83@gmail.com 



 

 15 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

تحکمت و معرفت

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 16 
 
 

 فلسفۂ روزہ اور اس کی معنوی

 

 

اور اس کی عقل بھی محدود، جب کہ خالقِ ت   یہ بات کسی سے پوشیدہ نہیں کہ انسان کا علم محدود ہے، اس کی قوتِ فکر محدود ہے، 

وہ لامحدود ہیں۔ ان سب کا علم رکھنا ہم انسانوں کے بس می نہیں۔ ت کائنات کے احکام و قوانین می جو حکمتیں اور مصلحتیں ہیں 

بے شمار حکمتیں اور فوائد ہیں جنھیں اللہ تعالی ہی بہت جانتا ہے۔ ہماری کوتاہ عقل کی پہنچ وہاں تک تایسے ہی روزے کے اندر بھی ت

نہیں ہو سکتی، اور ہم اس کے مکلف بھی نہیں۔ ہم بندے ہیں، ہمارا کام طاعت و بندگی ہے، کہ یہ ہمارے لیے شرف و کمال اور ت

آئے ہیں، اور آزمائش کا مطلب مصائب و آلام نہیں بلکہ امتحان ہے۔ گویا دنیا سرمایۂ حیات ہے۔ ہم اس دنیا می بطورِ آزمائش ت

دارالجزاء، اور ہمیں یہ زندگی اسی لیے دی گئی ہے کہ ہم مختلف امتحانات سے گزریں۔ اللہ تعالی ارشاد ت اور آخرت  دارالعمل ہے 

  :فرماتا ہے

یْزُ الغَْفُوْرُ  ی خَلقََ المَْوْتَ وَالحَْیٰوۃَ ليیَبْلوَُکُمْ ایَ کُُمْ احَْسَنُ عَمَلاً وَہُوَ العَْزي  )الملک(۔ت ال ذَي

 اللہ تعالی نے موت اور زندگی بنائی تاکہ تمھیں آزمائے کہ تم می کون بہت عمل کتا ہے۔ وہ غالب اور بہت زیادہ بخشنے والا ہے۔ت

جب تک ہم دنیا می ہیں، ہماری بندگی کا امتحان ہے کہ ہمارے اندر اللہ رب العزت کی اطاعت کا جذبہ کتنا ہے۔ روزہ بھی اسی 

امتحان کا ایک حصہ ہے، جس می ہمیں کھانے پینے اور شہوات و خواہشات سے روک دیا جاتا ہے، جو کہ اصل می مباح اور جائز ت

روزہ ایک ایسا عمل ہے جو سراپا اخلاص والا عمل ہے۔ اس می ریا کا کچھ دخل نہیں۔ اگر کوئی ریا کنا بھی چاہے تو نہیں ک سکتا،  تہیں۔

جب کہ دوسرے اعمال می ریا کا دخل ہو سکتا ہے۔ روزے کی حالت می اگر آپ نے کمرے کا دروازہ بند ک لیا، جہاں کوئی بھی ت

، وہاں آپ کھا سکتے ہیں، مگر کھاتے نہیں، یہ سوچ ک کہ اللہ تعالی دیکھ رہا ہے، کیونکہ ت آپ کھا رہے ہیں یا نہیںآپ کو دیکھ نہیں سکتا کہت

وہ ہر چیز کی خبر رکھتا ہے۔ اس لحاظ سے روزہ حقیقت می سراپا اخلاص والی عبادت ہے۔ جب اللہ تعالی اپنے بندے کو جھوٹ، ت

نقصان لوگوں کو بخوبی معلوم ہے، روکتا ہے تو یہ ایسا حکم ہے جسے تغیبت، چغلی، حرام مال وغیرہ دوسرے گناہوں سے، جن کا نفع و ت

تعقل تسلیم کتی ہے۔ ت

 ڈاکٹر ایس قادری ت



 

 17 
 
 

لیکن جب اللہ سبحانہ وتعالی اپنے بندے کی بندگی اور اپنی رضا کے لیے اس کی تسلیم و رضا کا امتحان لیتا ہے تو کھانے پینے سے ت

و تربیت ت اور باطنی اصلاح  فوائد ہیں، جیسے بندوں کی ظاہری  اور  دیتا ہے، صرف اس لیے کہ اس می بہت ساری حکمتیں  روک 

 وغیرہ۔ت

 روزے کے ظاہری ثمراتت ۱

روزے کے ذریعے اللہ اپنے بندوں کو جانچتا ہے۔ اب جس کے نزدیک کھانے پینے سے زیادہ اللہ کی رضا اہم ہے وہ روزہ ت ت۔۱

اور ت اور جس کے نزدیک اللہ کی رضا سے زیادہ کھانا پینا اہم ہے وہ روزے سے محروم رہتا ہے۔ گویا روزہ فرماں بردار  رکھتا ہے، 

 لبِ مولی اور طالبِ نفس کے درمیان فرق کو واضح کتا ہے۔تنافرمان بندوں کو ظاہر کتا ہے، طات

یہ ہمارے اندر ایک اچھی عادت پیدا کنے کی تربیت ہے کہ جس طرح ہم روزے کی حالت می اللہ تعالی کی رضا کے لیے ت ت۔۲

جائز اور مباح چیزوں کو چھوڑ دیتے ہیں، ایسے ہی ماہِ رمضان کے بعد سال بھر ہماری یہ عادت باقی رہے کہ جو بھی اللہ تعالی کی رضا ت

  ان سے بچتے رہیں۔ یعنی اس می تعمیلِ حکم اور اطاعت شعاری کا مکمل درس ہے۔کے خلاف اور حرام چیزیں ہیں

روزہ انسان کو صبر کا عادی بناتا ہے، تاکہ بندہ ناگوار حالات اور دشواریوں می بھی صبر کا مظاہرہ ک سکے۔ بھوک کی حالت بھی ت ت۔۳

کہ ت اشارہ ہے  کا  اس بات  یہ  اور بھوک کی شدت بھی ہے، مگر نہیں کھا سکتے۔  دشوار حالت ہے کہ کھانا بالکل سامنے ہے  ایک 

 جھیلنے کی عادت ڈالو۔ت تسختیاں برداشت کو اور مشقت

روزہ بندے کو فقر و عاجزی کی تعلیم بھی دیتا ہے، اور اس کے مزاج سے انانیت و تکبر اور فخر و مباہات کو ختم کتا ہے۔ اس کے ت ۔۴

کھانے ت تپاس عمدہ کھانا ہوتا ہے، مگر وہ اتنا مجبور ہے کہ کھا نہیں سکتا، اتنا کمزور ہے کہ اس کی اپنی مرضی کچھ نہیں۔ وہ کھانا رکھ ک بھیت

 کسی کا محتاج ہے۔ چنانچہ روزے کی حالت می انسان سراپا فقر کا نمونہ ہو جاتا ہے، اور یہ فقر اس کے لیے شرف و تکے لیے

 کمال کی بات ہے۔ت

روزے می جب بھوک کی شدت محسوس ہوتی ہے تو اُن لوگوں کو جو آسودہ حال رہتے ہیں اور ہمیشہ اچھا کھاتے پیتے ہیں،  ت۔ت۵

 اُن محتاج اور مسکین لوگوں کا درد اور اُن کی پریشانی کا احساس ہوتا ہے جو نہ جانے کتنی راتیں غربت و افلاس کی چھت کے نیچے ت

 بغیر کھائے پیے گزار دیتے ہیں۔ت

بھوک کی تکلیف کی ہوتی ہے، بندہ روزے می ان کو اچھی طرح محسوس کتا ہے۔ تبھی اس کے دل می دوسرے انسان کے ت

دردی اور غم خواری کا جذبہ پیدا ہوتا ہے، اور یہ اسلام کا اصل اخلاقی سرمایہ ہے۔ت
م
 لیے ہ

اور نفسانی ت ت۔6 کہ فرشتے کھانے پینے  ہوتا ہے، چوں  وہ فرشتوں کے مشابہ  تو  رہتا ہے  کی حالت می  روزے  بندہ جب تک 

تخواہشات سے پاک ہوتے ہیں، ہمیشہ اللہ تعالی کی اطاعت اور اس کی حمد و ثنا می مصروف رہتے ہیں۔ت



 

 18 
 
 

چنانچہ روزے می بھی انسان اسی صفت کا حامل ہوتا ہے۔ جس طرح فرشتوں کا کوئی بھی لمحہ طاعت و بندگی سے خالی نہیں ہوتا، ت 

 اسی طرح روزہ دار کا بھی کوئی لمحہ طاعت و بندگی سے خالی نہیں ہوتا۔ گویا انسان روزے کی حالت می ملکوتی زندگی گزارتا ہے۔ت

 روزے کے باطنی اثراتت ۲

 :امام محمد غزالی قدس اللہ سرہ فرماتے ہیں کہ روزے کے تین درجے ہیں

 ۔ عوام کا روزہت۱

 ۔ خواص کا روزہت۲

 ۔ اخص الخواص کا روزہت۳

عوام کا روزہ یہ ہے کہ کھانے پینے اور ازدواجی تعلق سے باز رہے۔ یہ سب سے کم درجہ ہے۔ اخص الخواص کا روزہ یہ ہے کہ بندہ ت

اپنے دل کو غیر اللہ کے خیال سے پاک رکھے اور مکمل طور سے خود کو اللہ کے سپرد ک دے۔ دنیوی فکر اگرچہ مباح ہے، مگر یہ بھی ت

 ہے۔ یہ اعلیٰ ترین درجہ ہے جو انبیا و مرسلین اور صدیقین و مقربین کو حاصل ہوتا ہے۔تروزہ کو باطل ک دیتی 

ا  کو ناشائستہ اور ناپسندیدہ ت

 

ض
ع
خواص کا روزہ یہ ہے کہ انسان صرف کھانا پینا اور ازدواجی عمل نہ چھوڑے، بلکہ اپنے تمام جسمانی ا

 :حرکتوں سے بچائے۔ اس کے لیے چھ چیزوں کا اہتمام ضروری ہے، مثلاً

یہ کہ آنکھ کو حرام چیزوں کے دیکھنے سے بچائے، اور ہر اس چیز سے بھی جو اللہ تعالی کی یاد سے غافل ک دے۔ خصوصیت ت :پہلت

 کے ساتھ ایسی چیزوں کی طرف نہ دیکھے جن سے نفسانی خواہشات ابھرتی ہوں۔ت

 یہ کہ زبان سے بیہودہ کلام نہ نکالے، اور ہر طرح کے بے فائدہ کلام سے اپنی زبان کو پاک رکھے۔ت :دوسریت

آیا ہے می  حدیث  ہو۔  نہ  کیوں  ہی  روزہ  کا  عوام  وہ  چاہے  ہے،  بتایا  روزہ  مفسدِ  بھی  کو  جھوٹ  اور  غیبت  نے  علما   :بعض 

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانے می دو عورتیں روزے کی حالت می پیاس کی شدت سے ہلاکت کے قریب پہنچ گئیں اور ت

روزہ توڑنے کی اجازت طلب کنے لگیں۔ آپ نے ان کے پاس ایک پیالہ بھیجوایا اور فرمایا کہ وہ اس می قے کیں۔ چنانچہ ہر ت

نکلے۔ ٹکڑے  کے  خون  سے  منھ  کے  فرمایا تایک  نے  وسلم  علیہ  اللہ  صلی  حضور  پر  اس  گئے۔  رہ  حیران  ک  دیکھ  یہ   :لوگ 

 ونوں لوگوں کی غیبت ک رہی تھیں۔تان دونوں عورتوں نے حلال چیز سے روزہ رکھا اور حرام چیز سے توڑ ڈالا، کیونکہ یہ د

یہ کہ کان کی حفاظت کے، یعنی کان سے کوئی ایسی بات نہ سنے جو بُری ہو۔ اور حق بھی یہ ہے کہ جو کہنا نہیں چاہی، ت :تیسریت

 اُسے سننا بھی نہیں چاہی۔ت

ا  سے برائی کتا ہے، اس کی مثال ایسی ہی ہے جیسے کوئی ت :چوتھیت

 

ض
ع
یہ کہ ہاتھ پاؤں کو گناہوں سے محفوظ رکھے۔ جو روزہ دار ان ا

 بیمار ہونے سے تو بچے مگر زہر کھا لے۔



 

 19 
 
 

 یہ کہ افطار کے وقت بہرحال حرام اور مشتبہ چیزوں کے کھانے پینے سے بچے۔ت :پانچویںت

 )۱۸۴تلخیص از کیمیائے سعادت، فارسی، ص ( یہ کہ افطار کے بعد اس فکر می رہے کہ روزہ مقبول ہوا یا نہیں۔ :چھٹت

 بھوک کے ثمراتت ۳

بعض بزرگوں نے فرمایا ہے کہ می نے ایک دن رات کا کھانا جمع نہیں کی، اور جب سے می مسلمان ہوا، اس وقت سے پیٹ بھر ت

ت کہ  لیے  اس  کھایا،  نہیں  تکھانا  فرمایا  نے  حقیقت  اہلِ  کہ  ہے  منقول  ہے۔  جاتی  دی  کنیت  کی  کفر  کو  سیری   :شکم 

شکم سیری نفس می ایک نہر ہے جہاں شیطان پہنچتا ہے، اور بھوک روح می ایک نہر ہے جہاں فرشتوں کا گزر ہوتا ہے۔ بشر بن ت

 حارث فرماتے ہیں کہ بھوک دل می پاکیزگی پیدا کتی ہے، خواہشات کو مارتی ہے اور علم کی راہیں کھولتی ہے۔

حضرت جنید بغدادی قدس اللہ سرہ فرماتے ہیں کہ ہم نے تصوف قیل و قال سے نہیں، بلکہ بھوک اور نفس کی مرغوب چیزوں کو ت

کی ہے۔ت ک حاصل  فرمایا تچھوڑ  ارشاد  وسلم نے  اللہ علیہ  اللہ صلی  رسول  کہ  کتی ہیں  بین  اللہ عنہا  رضی   :حضرت عائشہ صدیقہ 

 عالمِ ملکوت کے دروازے سے لپٹے رہو، یہاں تک کہ وہ تمہارے لیے کھل جائے۔ت

فرمایا کہ ہمیشہ بھوک اور پیاس کو لازم پکڑو، یہاں تک کہ عالمِ ملکوت کا دروازہ کھلے اور تم اس می ت لوگوں نے عرض کی: وہ کیسے؟

 :ایک بڑا ہی پیارا شعر ہے داخل ہو جاؤ۔

بدانیت لذت  ترکِ  لذت   اگر 

نخوانیت لذت  نفس  لذتِ   دگر 

جاتی۔ت رہ  لذت نہیں  لذت،  کی  اس کے لیے نفس  پھر  تو  لے  جان  لذت  کی  کو چھوڑنے  لذتوں  کی  خواہشات  کوئی  اگر   یعنی 

 )۲۴۳–۲۴۰سبع سنابل اردو، ص (

ان تمام باتوں سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ جب عام دنوں می کم کھانے پینے اور بھوکے رہنے کی وجہ سے اللہ تعالی اپنے بندوں ت

پر خاص فضل فرماتا ہے اور ملکوت کے دروازے کھول دیتا ہے، تو جو بندہ روزے کو اللہ تعالی کا حکم مان ک محض رضائے الٰہی کے ت

 زہ رکھے گا، اس پر رحمت کی برسات کیسے نہ ہوگی، اور اس کے لیے جنت کے دروازے کیسے نہ کھلیں گے؟تلیے رمضان کا رو

 

 ؤؤؤ

 

 

▪ Dr. S. Quadri 
▪ Jorpatti, Kathmandu Nepal  

▪ Phone +977 9818443270  

 



 

 20 
 
 

تقدس سرہنوازخواجہ غریب ت                                                                           ت

 دعوت وتبلیغت طریقۂت                                                    

ت

دین اسلام کی تبلیغ واشاعت کا فریضہ وہ فریضہ ہے جسے سب سے پہلے انبیائے کام نے انجام دیا اور ان کے بعد ان  ت

 م اور صالحین نے بحسن وخوبی نبھایا ۔جب ہم ہندوستان کا جائزہ لیتے ہیں تو ہمیں سرزمی  ہند می دین کی ت

ظ

کے صحابہ وتابعین ع

نظر آتا ہے  ۔ ان می سر فہرس اور مرکزی حیثیت خواجہ خواجگان خواجہ معین ت تںشاعت می مشائخ چشت کا کدار نمایاونشر ت

 تالدین چشتی اجمیری علیہ الرحمۃ والرضوان کا رہا ہے ۔ آپ کی آمد سے ہند می اسلام کی آبیری ہوئی اور یہ ملک اسلام کی روشنی میت

کار کو پیش کنے کی کوشش کی ہے کہ آپ نے ہند می دین کی ت تجگمگانے لگا ۔اس تحریمی ہم  نے خواجہ صاحب کے دعوتی طریقہ

تدعوت وتبلیغ کس انداز سے کی  ۔ت

ت:محبت کی زبان سے دعوت ت

دعوت دین کے میدان می داعی کے لیے سب سے پہلا اصول محبت  کی زبان ہے جودعوت وتبلیغ کے لیے انتہائی ت 

کے اندر تں تاہم اور بنیاد ی حیثیت رکھتی ہے ۔خواجہ صاحب جب ہند کی سرزمی پر آئے تو اس وقت یہ کفرستان بناہوا تھا ۔لوگو

الاولیا لکھتے ہیں ت ۔ صاحب سیر  نہ تھا  کم  گویا جوئے شیر لانے سے  کنا  کاکام  دعوت  قائم تھا ۔ایسے حالات می  ماحول  کا  نفرت 

کفر ت تمام شہر  اس کے  آفتاب نکلتا ہے  خواجہ صاحب کے تشریف لانے سے پہلے مملکت ہندوستان می جہاں تک  :حضرت 

ا تھے ۔ ہندوستان کے سرکشوں می سے ہر ایک توکافری ،بت اور بت پرستی می مبتلت ربکم  ) می تمہارا بڑا رب ت تلاعل انا 

اور اپنے آپ کو خدائے جل وعلات ( کا دعوی کتا تھا  ،درخت ۔چوپایوں ت تہوں  کے شریک ٹھہراتا تھا ۔ یہ سب پتھروں ڈھیلوں 

اور مستحکم ہو گئے تھے ۔اس ت اور کفر کے اندھیروں سے ان کے دل کے قفل  اور ان کے گوبر کو سجدہ کتے تھے  ،گائے ،بیلوں 

 روشن اور منور ہوئی ت آفتاب یقین کے پہنچنے کی وجہ سے جو حقیقت می معین الدین تھے ۔اس ملک کی ظلمت نور اسلام سے

ت،ناشر:خواجہ حسن نظام(۱۳۰)سیر الاولیا،ص:

ت

 مولانا اختر تانش ازہرییت



 

 21 
 
 

خواجہ صاحب کی نگاہوں می سیرت طیبہ کا ایک ایک گوشہ محفوظ تھا آپ نے نبی کیم صلى الله عليه وسلم کی مکی زندگی کو نظر می رکھتے ہوئے ت

تدین کی دعوت دی ۔ت

جس طریقے سے آپ نے مکہ کی زمی پر لوگوں کو محبت اور دوستانہ طرز پر توحید کی طرف بلایا ایسے ہی  آپ کا در تمام ت

مخلوق خدا کے لیے کھلا تھا ۔سب سے ملتے کسی سے اس کی ذات نسل اور مذہب دریافت نہیں کتے بلکہ ہر کوئی آپ کی بارگاہ می ت

 گفتگو نے لوگوں کے قلوب کو مسخر کی اور آپ کی شخصیت محبت کی زبان سے گویا ہوئی جس تحاضر ہوتا ۔ محبت کی زبان اور لطیف

تسے ایمان کی روشنی پھوٹنے لگی اورخلق خدا کی ایک جم غفیر آپ کے گرد جمع ہوگئیں اور آپ کی ذات سے نور ایمان حاصل کیں ۔ت

جس راجہ کے دور می خواجہ معین الدین اجمیر تشریف لائے وہ دور چھوت چھات اور ت ت انسانیت اور اخوت کی دعوت عملی طور پر

دور کے حالات سے مطابقت رکھتا ہے ت کو عام کنا یہ مکی  ذات پات کی عصبیت سے بھرا ہواتھا ایسے ماحول می دین کی دعوت 

چکے تھے نبی  نے انسانیت اور بھائی چارگی سکھا ت۔جس طرح مکی دور می نفرت کا بازار گرم تھا ۔انسانیت سے لوگ کوسوں دور ہو ت

گوں تئی اور انسان کو جینے کا سلیقہ بتا یا ۔خواجہ صاحب نے بھی اجمیر می رہ ک لوگوں کو انسانیت دوستی ،بھائی چارگی کی تعلیم دی اور لو

تکو رب سے قریب کی ۔ت

اندر خلیق احمد نظام لکھتے ہیں: ت دور کے سماجی حالات کے حوالے سے تاریخ مشائخ چشت کے  اس  ہندوستان کے 

گیارہویں اور بارہویں صدی عیسوی می ہندوستان کی سماجی حالت حد درجہ تباہ تھی ۔ہر شخص نہ صرف  اسیر امتیاز ماوتو تھا بلکہ ایک ت

 کہیں دور دور نام نہ تھا ۔چھوت چھات نے مدنی زندگی کے سارے سرچشمے مسموم ک تدوسرے سے بر سر پیکار اتحاد فکر وعمل کا

دیے تھے ۔زندگی کی ساری لذتیں اونچی ذات کے لوگوں کے لیے مخصوص تھیں ۔ غریب عوام جن مصائب می مبتل تھے ۔ ت

ن کے لئے بوجھ تھی۔ اللہ نے انہیں آدم بنایا تاُن کی دردناک تصوی ابو ریحان البیرونی  نے کتاب الہند می پیشی کی ہے ۔ زندگی اُ

 تھا ، لیکن اس کے بندوں نے انھیں جانوروں کی زندگی بسر کنے پر مجبور ک دیا تھا ۔ت

ي  البیرونی لکھتا ہے۔ ہندوؤں می بکثرت ذاتیں ہیں۔ ہم مسلمانوں کا مسلک عام مساوات نیز  ندَ اللّ َ إين َ أكَْرَمَكُمْ عي
اور مسلمانوں کے درمیان ت تأتَقَْاكُمْ  اور یہ وہ سب سے بڑی رکاوٹ ہے جو ہندوؤں  کے مطابق ان سے بالکل جداگانہ ہے  

حائل ہے ۔حضرت خواجہ معین الدین چشتی نے چھوت چھات کے اس بھیانک ماحول می اسلام کا ’’نظریہ توحید ‘‘عملی حیثیت ت

ی چیز نہیں ہے

ث ل

 

ی

 

خ

 

ت

 ، بلکہ زندگی کا ایک ایسا اصول ہے جس کو تسلیم ک لینے کے بعد ذات پات تسے پیش کی اور بتایا کہ یہ صرف ایک 

تکی سب تفریق بے معنی ہو جاتی ہے ۔

 



 

 22 
 
 

یہ ایک زبر دس دینی اور سماجی انقلاب کا اعلان تھا ۔ ہندوستان کے بسنے  والے ہزاروں وہ مظلوم انسان جن کی زبوں حالی پکار ت 

 رہی تھی 

 جینے سے مراد ہے نہ مرنا شایدت

زندگی کاکیف محسوس کنے لگے دوبارہ  ک  کوسن  اعلان  ،ص:اس  احمد  )تاریخ مشائخ چشت،خلیق  المصنفین ۱۴۵۔۱۴۴۔  ندوۃ  ،مطبع 

دوستی ،محبت ت تء(۱۹۸۵،دہلی، انسان  اور  اخوت  کو  دور می سسکتی ہوئی انسانیت  اس پرفتن  کہ  لگایا جاسکتا ہے  اندازہ  باتوں سے  ان 

والفت کے باغ می لانا اور ان کے اندر ان چیزوں کو پیدا کنا کتنا کٹھن امر تھا لیکن خواجہ صاحب  کی زندگی اس آی کیمہ کے ت

و 
فعل

 

ت

ن ‘‘ خواجہ صاحب  نے عملی طور سے تبلیغ کی جس کے اثرات خوب مرتب ہوئے اور آج بھی ہر تمصداق تھی ’’لم تقولون مالا 

تمذہب کے لوگ آپ کے آستانے پر حاضری دیتے ہیں ۔یہ سب آپ کی لوگوں سے بے لوث محبت کی دلیل ہے ۔ت

تطریق روحانیت ت

دین کا مقصد جہاں علم سے لوگوں کو آراستہ کنا ہے وہیں اس کا ایک اہم مقصد علم کے ساتھ تزکیہ وتصفیہ قلب بھی ہے اس لیے ت

کو ت ظاہر  انسا ن کے  علم  کہ  پر ترقی نہیں مل سکتی کیوں  طور  روحانی  اسے  کا باطن نہیں سنورتا ہے تب تک  انسان  کہ جب تک 

باطن کو درس کتا ہے اگر انسان کا دل خراب ہوجائے تو پورا جسم خراب ہوجاتا ہے ۔جیسا کہ تسنوارتا ہے اور تزکیہ انسان کے ت

روای می وارد ہے  خواجہ صاحب علیہ الرحمہ نے دین کے اس مقصد کو مد نظر رکھتے ہوئے لوگوں کو علم  کے ساتھ ساتھ عمل ت

تدرس کسکے ۔تاور روحانیت کی جانب توجہ مبذول کائی تاکہ لوگ اپنے باطن کو 

آپ نے اپنی مجلس سماع  اور وعظ کے ذریعے لوگوں کی روحانی تربیت فرمائی ۔سماع کے ذریعے لوگوں کے قلوب کو زندہ کی اور ان ت

کے اندر رب سے محبت کی جوت جگائی ۔آپ کے وعظ ونصائح پر مشتمل ملفوظات کو آپ کے خلفا نے جمع کی ہے جو تمام لوگ ت

اہ ہے ۔ان ملفوظات کو پڑھنا دل می  جوش پیدا کتا ہے اور انسان کو راہ خدا کی جانب مائل تخاص طور پر چشتیوں کے لیے خضر رت

تکتا ہے ۔ ت

تکاروان دین پیدا ککے دعوتت

آپ نے دین کی دعوت وتبلیغ کے لیے کاروان دین کو پیدا کی اور ان کی نبوی نہج پر تربیت فرمائی جس سے ان کے اندر ت

ادا کی ۔جیسے کہ حضرت خواجہ  وافر حصہ  دین کی ترویج واشاعت می  ان عظیم نائبین نے  اور آپ کے  اہوئی    تایمانی حرارت پید 

تقطب الدین بختیار کاکی علیہ الرحمہ ،حضرت شیخ صوفی حمید الدین ناگوری علیہ الرحمہ ۔یہ دونوں بزرگ خاص طور سے قابل ذکت

ت



 

 23 
 
 

اس حوالے سے رسالہ خواجہ فخر الدین احمد چشتی رحمۃ اللہ علیہ ت تہیں جنہوں نے خواجہ صاحب کے فیض علم کو آفاق می پھیلایا ۔ت 

تمی مرقوم ہے :ت

خواجہ ت  نہ صرف  اور جانشین چھوڑے جنہوں نے  یافتہ خلفا  ایسے تربیت  اپنے بعد  اللہ علیہ نے  رحمۃ  اجمیری  خواجہ 

اجمیری کے مشن کی تکمیل کی کوشش کی بلکہ اپنے دائرہ کار می مقام حالات اور قریب رہنے والے افراد کے مزاج کے تقاضوں کو ت

 (۳تا۲)رسالہ خواجہ فخر الدین احمد چشتی ،از سید فضل المتین چشتی ،ص:کن ہونے کے ساتھ قابل قبول بھی تھی تسمجھتے ہوئے وہ راہ اختیار کی جو متاثر ت

حضرت خواجہ صاحب نے اپنے مرید وخلیفہ خواجہ قطب الدین بختیار کاکی کو دہلی کی سرزمی پر دعوت تبلیغ کے لیے بھیجا وہاں ت

’’ محمد ت لوگوں کو ایمان وعمل کی دعوت دیتے رہے ۔ تاریخ مشائخ چشت می ہیں : ت انہوں نے اپنے شیخ کی روش پر قائم رہتے ہوئےت

تغوری اور قطب الدین ایبک کی فتوحات کے بعد اجمیر کی سیاسی حیثیت اور اہمی می کمی آگئی ۔ت

اور پھر دہلی کو منتقل ہوگیا ۔خواجہ صاحب اس سیاسی تبدیلی سے متاثر ہوئے بغیر اجمیر ہی  سلطنت کا مرکز پہلے لاہور 

درمیان روشن کی تھی اس کو جلاتے رہے ۔انہوں نے صرف ایک ت تمی مقیم رہے اور جو شمع باد مخالفت کے تیز وتند جھونکوں کے

اللہ نے شمالی ت رحمہ  کاکی  الدین بختیار  دیا خواجہ قطب  ک  واشاعت پر متعین  کی نشر  سہ 
سل
سل
ک  رہ  دہلی می  کو  اور خلیفہ  مرید  عزیز 

ا کے  ومرشد  پیر  اپنے  العمر  مدت  اور  کی  کوشش  کی  کو پھیلانے  می چشتیہ سلسلہ  رہے تہندوستان  عامل  سے  سختی  پر  صولوں 

ناگوری علیہ ت۱۴۷۔‘‘)تاریخ مشائخ چشت،ص: الدین  ،دہلی(اسی طرح آپ کے خلیفہ حضرت شیخ حمید  ندوۃ المصنفین  ، طبعہ 

الرحمہ نے ناگور می قیام کی اور وہاں دین کی نشر واشاعت می لگے رہے اور ایک جہاں کو اپنے علمی فیضان سے سیراب کی ۔شیخ ت

اور دروس سے لوگوں کو مستفید فرمایا ۔تاریخ مشائخ چشت می ہے :شیخ تحمید الد ین ناگوری علیہ الرحمہ نے اپنی علمی تصانیف 

ناگوری علیہ الرحمہ صاحب تصانیف بزرگ تھے ۔ان کی تصانیف ،مکتوبات اور اشعار سب وقعت کی نظر سے دیکھے جاتے تھے ت

علما وصوفیہ می بہت مقبول تھی ۔خاکسار کے قلمی کتب خانہ می ان کے مکتوبات کا ایک مجموعہ ت ت تاصول الطریقہت ت۔ان کی ایک کتاب ت

ہے جس کا ہر خط ’’اے جان من ‘‘ سے شروع ہو تا ہے ۔عربی ،فارسی ،اور ہندی تینوں زبانوں پر پورا عبور تھا ۔عموما ہندی می ت

، طبعہ ندوۃ ۱۵۰۔)تاریخ مشائخ چشت،ص:ن می گفتگو فرماتے ت  ہندی زباتگفتگو کتے تھے ۔سرورالصدور می ہے : بہ زبان ہندوی گفتنت

تالمصنفین ،دہلی(ت

حاصل کلام یہ کہ حضرت خواجہ غریب نواز علیہ الرحمہ  کا طریقۂ دعوت و تبلیغ، خدمت انسانیت اور رحمت الٰہی کے حسین ت

اسی طرح آپ  کااسلوب دعوت  نہ صرف تیرہویں صدی کے ہندوستان کے لیے مشعلِ راہ تھا بلکہ آج کی دنیا ت امتزاج پر قائم تھا ۔

ہے کہ خواجہ صاحب کی  اسی ت کے لیے بھی امن، محبت اور رواداری کا پیغام رکھتا ہے۔موجودہ حالات اس بات کا تقاضا کتے



 

 24 
 
 

خدمت انسانیت ،اخوت محبت کے طرز کو اپنا یا جائے اور دنیا والوں کو محبت ونرم سے دین کی بات پیش کی جائے ۔ہمیں چاہی  ت

 کے سخنِ نرم اور عملی خدمت کے اس عظیم ورثے کو محفوظ رکھیں اور اپنی زندگیوں می نافذ کیں۔ت تکہ ہم حضرت خواجہ

تؤؤؤ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Maulana Akhtar Tabish Azhri 
▪ Jamia Arifia, India 

▪ Phone: +91 97668 03744 

▪ E-Mail: akhtar.tabish.azhari@gmail.com 

 



 

 25 
 
 

 

 

 

 

 

 

ت

تتحقیقی سیکشت

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 26 
 
 

 مثالی معاشرے کا قرآنی  منشورت

 

 

 

و ت ت-تمہید اور عدل  زوال  اخلاقی  بگاڑ،  واضح کتا ہے کہ جب بھی کسی معاشرے می فکری  کو  انسانی تاریخ کا مطالعہ اس حقیقت 

و آبرو غیر محفوظ ہو گئیں۔ ظلم، انتشار اور بداعتمادی نے ت انصاف کی کمی پیدا ہوئی، تو اس کے نتیجے می انسانی جان، مال اور عزت 

ثر کی کہ انسان خود انسان کے لیے خطرہ بن گیا۔ دنیا کے مختلف ادوار اور تہذیبوں می اس بحران تاجتماعی زندگی کو اس حد تک متا

اور ضابطوں کی صورت می تلاش کی گیا، مگر محض قوانین کی کثرت بھی اس وقت تک کسی معاشرے کو امن ت تکا حل مختلف قوانین

ان کی بنیاد مضبو نہ ہو۔اور استحکام فراہم نہیں ک سکتی جب تک  اور درس فکری سمت پر قائم  اخلاقی اصولوں  اسلام نے ت ط 

  حیات عطا کی جو فرد کی اصلاح سے ت

 

پورے ت تلے ک تانسان کو محض چند عبادات یا قانونی احکام نہیں دیے، بلکہ اسے ایک مکمل ضاب 

اخلاق،  کا بنیادی سرچشمہ ہے جس می عقیدہ،    حیات 

 

اس ضاب  کیم  قرآنِ  کتا ہے۔  فراہم  کی تعمیر تک رہنمائی  معاشرے 

ت کے لیے یکساں تمعاشرت، معیشت اور عدل و انصاف کے ایسے اصول بین کیے گئے ہیں جو ہر زمانے اور ہر معاشرتی حالات

تبلکہ پوری انسانیت کے لیے ہے۔ت، تطور پر قابلِ عمل ہیں۔ یہ وجہ ہے کہ قرآن کا خطاب کسی خاص دور یا قوم تک محدود نہیں 

تاللہ تعالی کا راشاد ہے: ت

 وَلَ تَقْتُ 
ً
حْسانا  وَبِِلْوالِدَيِْْ ا ِ

ً
كُوا بِهِ شَيْئا لََّ تشُِْْ

َ مَ رَبُّكُُْ عَليَْكُُْ أ  تْلُ مَا حَرَّ
َ نُ  قُلْ تَعالَوْا أ  مْلاقٍ نََْ ْ مِِْ ا ِ

ُ
وْلَدَكُ

لوُا أ َ
تَقْ  وَلَ  بَطَنَ  وَما  مِنْْا  ظَهَرَ  مَا  الْفَواحِشَ  تَقْرَبُُا  وَلَ  هُُْ  يَّّ وَا ِ زُقُكُُْ  ذلِكُُْ  نََْ قَِّ 

ْ
بِِلْ لََّ  ا ِ  ُ

اّللَّ مَ  حَرَّ تِِ 
َ
الّ فْسَ  النَّ تُلوُا 

كُُْ تَعْقِلوُنَ۔  
َ
ْ بِهِ لَعَلّ

ُ
اكُ يْلَ وَالْمِيزانَ  وَصَّ

َ
وْفُوا الْك

َ هُ وَأ 
َ
شُدّ

َ  يبَْلُغَ أ 
َ حْسَنُ حََتّ

تِِ هَِِ أ َ
َ
لََّ بِِلّ  الْيَتِيمِ ا ِ

َ
وَلَ تَقْرَبُُا مال

وْفُ 
َ ِ أ  ذا قُلْتُمْ فَاعْدِلوُا وَلَوْ كانَ ذَا قُرْبى وَبِعَهْدِ اّللَّ  وُسْعَها وَا ِ

لََّ ا ِ  
ً
ِفُ نفَْسا

ّ
كُُْ  وا ذلِكُُْ بِِلْقِسْطِ لََ نكَُ

َ
ْ بِهِ لَعَلّ

ُ
اكُ  وَصَّ

رُونَ 
َ
ْ ۔ تَذَكّ

ُ
اكُ قَ بِكُُْ عََْ سَبِيلِهِ ذلكُُِْ وَصَّ بُلَ فَتَفَرَّ بِعُوا السُّ

َ
بِعُوهُ وَلَ تَتّ

َ
 فَاتّ
ً
نَّ هَذَا صِِاطِِ مُسْتَقِيما

َ كُُْ  وَأ 
َ
 بِهِ لَعَلّ

قُونَ  ت(ت۱۵۳-۱۵۱ ، آی: )سورہ انعام تَتَّ

 آفتاب رشکی مصباحت



 

 27 
 
 

اس کے ساتھ ت۔ وہ یہ کہ تجو تمہارے رب نے تم پر حرام کی ہیںوہ چیزیں بتاتا ہوں تآؤ می تمہیں تآپ کہہ دیں کہ ت ت ت) اے محبوب!( ت

اولاد کو قتل نہ کو، ت تکی وجہ سے ت تدستی ت تتنگ ت۔کو تحسن سلوک تماں باپ کے ساتھ تٹھہراؤ ۔کسی کو شریک نہ ت  تہم تمہیں کیوں کہ تاپنی 

استحقاقِ قتل کے علاوہ ت تنہ جاؤ۔قسم کی بے حیائی کے قریب بھی ت تکسی تکھلی اور چھپی ت ت۔رزق دیں گے تبھی ت تاور انہیںرزق دیتے ہیں ت

کسی بہت طریقہ ت تے۔ سواسکوتاکہ تم سمجھ ت ت۔ اسی کی وہ تمہیں نصیحت کتا ہے ت تحرام قرار دیا ہےت تمارنا ت تاس جان کو نہ مارو جسے اللہ نے

اور تول کو انصاف سے پورا کو، ہم تصاحب تمیز ہو جائے۔کے یتیم کے مال کے پاس نہ جاؤ یہاں تک کہ وہ ت کسی کو اس کی ت تناپ 

اور اللہ کا عہد پورا کو، ت توں کے خلاف ہو۔ تاگرچہ رشتہ دار ت،جب بات کہو انصاف سے کہو ت۔طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتےت

اتباع کو، اور ت تاسی کی ت۔ لہذا، تا سیدھا راستہ ہے تحکم دیا ہے تاکہ تم نصیحت حاصل کو۔ بے شک یہ میرت تاسی کا ت ت)اللہ نے( تمہیں ت

 وہ تمہیں اللہ کی راہ سے ہٹا دیں گے، )اللہ نے( تمہیں اسی کا حکم دیا ہے تاکہ تم پرہیزگار ہو جاؤ۔تکہ  دوسرے راستوں پر مت چلو 

اللہ تعالی نے نہای اختصار کے ساتھ ایک مثالی معاشرے کا بنیادی منشور پیش فرما دیا ہے۔ ان آیات می تمذکورہ آیات می ت

واضح کی ت۔تخاندانی نظام کو مضبوط کنے کی ہدایات دی گئیں ت۔تتوحید کو فکری بنیاد کے طور پر قائم کی گیا کو  انسانی جان کے تقدس 

معاشی انصاف اور عدلِ مطلق کو لازم ت۔کمزور طبقات کے حقوق کی حفاظت پر زور دیا گیا۔اخلاقی بے راہ روی سے روکا گیات۔گیا

یہ آیات اس ت تاور آخر می ایک ہی صراطِ مستقیم کی پیروی کی دعوت دے ک فکری انتشار سے بچنے کا راستہ دکھایا گیا۔ ت۔قرار دیا گیا

بلکہ واضح اصولوں، متعین حدود اور ذمہ دارانہ آزادی پر ت ت، معاشرہ محض نعروں یا جذبات پر نہیںمثالی تحقیقت کو نمایاں کتی ہیں کہ 

 ہاتھ تقائم ہوتا ہے۔ یہاں فرد کو بھی جواب دہ بنایا گیا ہے اور اجتماعی نظام کو بھی انصاف کا پابند ٹھہرایا گیا ہے۔ نہ کسی کو قانون اپنے

قرآنی آیات کی روشنی می ت اب یہاں  کو عدل پر فوقیت حاصل ہے۔ می لینے کی اجازت دی گئی ہے اور نہ ہی طاقت، قرابت یا دشمنت

تاکہ یہ بات سامنے آ سکے کہ اگر انسان واقعی امن، عدل، باہمی تجاتی ہے ایک مثالی معاشرے کے منشور کو واضح کنے کی کوشش کی 

تکی ہونا چاہی۔ تاعتماد اور انسانی وقار کا خواہاں ہے تو اس کے لیے سب سے مضبوط، متوازن اور قابلِ عمل راستہ 

 فکری وحدت اور انسانی آزادی کی بنیادت ت—تتوحید  ت(۱)ت

 
ً
كُوا بِهِ شَيْئا لََّ تشُِْْ

َ اسلام معاشرے کی بنیاد جس اصول پر قائم ہوتی ہے ت ٹھہراؤ ۔اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ۔  أ 

وہ توحید ہے۔ توحید محض ایک عقیدہ یا چند اعتقادی جملوں کا نام نہیں، بلکہ ایک ہمہ گیر فکری اساس ہے جو انسان کی سوچ، اس ت

واضح ت کو  اور اس کے اجتماعی نظام کو متعین کتی ہے۔ قرآنِ کیم نے سب سے پہلے اسی اصول  کی کہ انسان کسی بھی کے رویّے 

کہ فکری اور عملی شرک ہی وہ بنیادی خرابی ہے جس سے معاشرتی تں تصورت می اللہ تعالی کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھہرائے، کیوت

 انتشار اور انسانی غلام جنم لیتی ہے۔ت



 

 28 
 
 

شرک کا مفہوم محض بتوں کے سامنے جھکنے تک محدود نہیں۔ اگر انسان اللہ تعالی کی حاکمیت کے مقابلے می طاقت کو اصل مقتدر ت

سمجھے، دولت کو معیارِ حق بنا لے، یا نسل، قوم، جماعت اور شخصیت کو اس درجہ تقدس عطا ک دے کہ حق و باطل کا فیصلہ انہی بنیادوں ت

 سب عملی شرک کی صورتیں ہیں۔ تاریخ گواہ ہے کہ جب بھی انسان نے انسان کو حاکمِ مطلق مانا، یا کسی نظریے، تپر ہونے لگے، تو یہت

توحید انسان کو ان تمام ت تگروہ یا شخصیت کو خطا سے بالاتر سمجھ لیا، وہاں ظلم نے قانون کی جگہ لے لی اور عدل مصلحت کا تابع بن گیا۔

دیتی ہے۔ جب انسان یہ یقین ک لیتا ہے کہ حاکمِ حقیقی صرف اللہ تعالی ہے تو پھر وہ نہ کسی طاقت ت تسے نجات تظاہری اور باطنی غلامت

کے سامنے اندھی اطاعت پر آمادہ ہوتا ہے اور نہ کسی انسان کو اس درجے پر فائز کتا ہے کہ وہ اس کی تقدی، عزت یا جان کا فیصلہ ت

بیدار کتی ہے کہ ہر اختیار امانت ہے اور ہر صاحبِ اختیار جواب دہ ہے۔اسی فکری ت تخود کنے لگے۔ توحید انسان کے اندر یہ شعور

اور ت تایک مثالیبنیاد کا نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ ت دعویٰ نہیں ک سکتا۔ قانون، عدل  ادارہ خدائی  اور کوئی  فرد، کوئی طبقہ  معاشرے می کوئی 

ہیں۔ نہ طاقت کو حق کا معیار بنایا جاتا ہے اور نہ اکثری کو حق و باطل کا تاخلاق سب اللہ تعالی کی مقرر کدہ حدود کے تابع ہوتے ت

بلکہ سب ت، تفیصلہ کن سمجھا جاتا ہے۔ یوں توحید ایک ایسا متوازن اور باوقار معاشرہ تشکیل دیتی ہے جہاں انسان انسان کا غلام نہیں ت

تایک ہی رب کے بندے ہوتے ہیں، اور یہ فکری وحدت ایک مثالی معاشرے کی پہل اور مضبوط ترین بنیاد ہے۔

 خاندانی نظام کی بنیادت ت—والدین کے حقوق ت ت( ت۲)ت

 
ً
حْسَانا قرآنِ کیم نے توحید کے فوراً بعد جس حکم کو نمایاں طور ت۔  تکو تحسن سلوکت تماں باپ کے ساتھ۔ توَبِِلْوَالِدَيِْْ ا ِ

کہ ت اشارہ کتی ہے  بذاتِ خود اس حقیقت کی طرف  والدین کے ساتھ حسنِ سلوک ہے۔ یہ ترتیب  وہ  مثالی تپر بین فرمایا ہے 

معاشرے می خاندانی نظام کو کس قدر بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ خاندان درحقیقت معاشرے کی پہل اینٹ ہے، اور اگر یہ ت

 توازن اور انتشار کا شکار ہو جاتا ہے۔والدین صرف ایک رشتہ نہیں
ِ
بلکہ نسلوں کے ت ت، اینٹ کمزور ہو جائے تو پورا سماجی ڈھانچہ عدم

درمیان رابطے اور اقدار کی منتقلی کا ذریعہ ہوتے ہیں۔ ان کی عزت، خدمت اور اطاعت دراصل اس تسلسل کی حفاظت ہے جس ت

ذمہ تپر ایک مہذب معا اور خاندانی  کو بوجھ سمجھا جانے لگے  والدین کی ناقدری عام ہو جائے، بزرگوں  شرہ قائم ہوتا ہے۔ جب 

راہ ت ت،انفرادی سطح پر نہیں تصرفداریوں کو محض ذاتی سہولت پر قربان ک دیا جائے، تو اس کا نتیجہ ت بلکہ پورے معاشرے می بے 

دردی ت  تروی، خود غرضی اور بداعتمادی کی صورت می ظاہر ہوتا ہے۔
م
اسلام نے والدین کے حقوق کو محض جذباتی وابستگی یا وقتی ہ

تبلکہ اسے ایک باقاعدہ ذمہ داری اور اخلاقی فریضہ قرار دیا ہے۔ ت ت، تک محدود نہیں رکھا

بلکہ عملی خدمت، صبر، قربانی اور ان کے حقوق کی  ت، تیہاں حسنِ سلوک کا مطلب صرف اچھے الفاظ یا رسمی احترام نہیں

تادا

 

 ، خواہ حالات موافق ہوں یا ناگوار۔ یہ ذمہ داری کا شعور انسان کو ضبط، تحمل اور ایثار سکھاتا ہےتئ



 

 29 
 
 

معاشرے می والدین کے حقوق کی پاسداری محض ایک خاندانی قدر ت تایک مثالیجو اجتماعی زندگی کے لیے ناگزی صفات ہیں۔یوں ت 

کے ت ت، تنہیں اور نسلوں  ہوں  خاندان مضبوط  ہوں،  باعزت  والدین  ایسا معاشرہ جہاں  ایک  کی ضمانت ہے۔  استحکام  سماجی  بلکہ 

درمیان احترام اور ذمہ داری کا رشتہ قائم ہو، وہی معاشرہ حقیقی معنوں می امن، توازن اور اخلاقی پختگی کی طرف بڑھ سکتا ہے۔ ت

ت احسان کو مثالی معاشرے کے منشور کا ایک بنیادی ستون قرار دیا ہے۔اسی لیے قرآنِ کیم نے والدین کے ساتھ

 انسانی وقار کی ضمانتت ت—معاشی عدل اور اولاد کا تحفظ ت( ت۳)ت

قٍ 
َ
مْلا ْ مِِْ ا ِ

ُ
وْلََدَكُ

 غربت کے خوف سے اپنی اولاد کو قتل نہ کو۔ت۔  وَلََ تَقْتُلوُا أ َ

قرآنِ کیم نے توحید اور خاندانی نظام کے استحکام کے بعد جس نہای اہم معاشرتی اصول کی طرف توجہ دلائی ہے وہ معاشی عدل ت

اور انسانی جان کے تحفظ کا اصول ہے۔ یہ آی دراصل اس ذہنیت کو رد کتی ہے جس می انسان معاشی حالات کو حتمی مقتدر سمجھ ت

دینے لگتا ہے۔ اللہ تعالی نے واضح فرمایا کہ رزق کی کمی یا معاشی دباؤ کسی بھی صورت می اولاد کی جان لینے تک اخلاقی اقدار کی قربانی ت

 یا اس کے حقِ زندگی سے دستبردار ہونے کا جواز نہیں بن سکتا۔ت

 تحفظ کے خوف سے زندہ بچیو
ِ
ں کو قتل ک دیا تزمانۂ جاہلیت می اس حکم کی خلاف ورزی کی صورت یہ تھی کہ غربت یا معاشی عدم

جاتا تھا۔ آج اگرچہ صورت بدل گئی ہے، لیکن ذہنیت کم و بیش وہی ہے۔ جدید دنیا می یہ سوچ اسقاطِ حمل، ناپسندیدہ اولاد سے ت

کو اس ت کو انسانی جان پر ترجیح دینے کی شکل می ظاہر ہوتی ہے۔ جب معاشی منصوبہ بندی انسان  دستبرداری، یا معاشی سہولت 

یا سماجی مسئلہ نہیں رہتا تمقام تک لے تو یہ محض ایک طبی  کو بوجھ سمجھا جانے لگے،  اولاد  کہ  اور فکری ت ت، تآئے  اخلاقی  بلکہ ایک گہرا 

 انحراف بن جاتا ہے۔ت

اسلام اس طرزِ فکر کی جڑ پر ضرب لگاتا ہے۔ وہ انسان کو یاد دلاتا ہے کہ رزق کا اختیار انسان، ریاس یا معاشی نظام ت

بلکہ اللہ تعالی کے ہاتھ می ہے۔ جب انسان یہ یقین کھو بیٹھتا ہے تو خوف اس کے فیصلوں پر حاوی ہو جاتا ہے،  ت، تکے پاس نہیں

اور یہ خوف اسے ظالمانہ اور غیر انسانی اقدامات پر آمادہ کتا ہے۔ قرآن کا پیغام یہ ہے کہ معاشی تنگی کا علاج کمزوروں کی قربانی ت

معاشرہ انسانی جان کو سب سے مقدم ت تمثالی تبلکہ عدل، ذمہ داری اور توکل ہے۔اس اصول کا معاشرتی نتیجہ یہ ہے کہ ایکت ت، تنہیں

 کی جاتا کہ طاقت ور محفوظ رہیں اور کمزور قربان ہو جائیں، بلکہ اس لیے کہ ہر تقدر سمجھتا ہے۔ وہاں معاشی نظام اس لیے قائم نہیں

تحفظ، عزت اور حقِ زندگی کے ساتھ پروان چڑھ سکیں۔ یوں معاشی عدل اور اولاد کے تحفظ کا یہ قرآنی حکم ت ت تفرد، بالخصوص بچے

بلکہ ذمہ داری اجتماعی فیصلوں کی بنیاد ت، تبلکہ اعتماد، اور خود غرضی نہیں ت ت، تایک ایسے معاشرے کی تشکیل کتا ہے جہاں خوف نہیں

 بنتی ہے۔ت

 



 

 30 
 
 

 فرد اور معاشرے کی باطنی حفاظتت ت—تاخلاقی طہارت (ت۴)

ا وَمَا بَطَنَ۔   قسم کی بے حیائی کے قریب بھی نہ جاؤ۔ت کسی کھلی اور چھپی وَلََ تَقْرَبُُا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنَْْ

قرآنِ کیم نے انسانی معاشرے کی تعمیر می جس اخلاقی اصول کو نہای جامع انداز می بین فرمایا ہے وہ اخلاقی طہارت کا اصول ت

ہے۔ یہاں محض کسی ایک گناہ یا مخصوص عمل سے روکنا مقصود نہیں، بلکہ ایک پوری فکری اور نفسیاتی سمت متعین کی جا رہی ہے۔ ت

 قرآن نے یہ نہیں فرمایا کہ بے حیائی کا ارتکاب نہ کو، بلکہ یہ فرمایا کہ اس کے قریب بھی نہ جاؤ۔ اس تقابلِ توجہ بات یہ ہے کہ

 کے تدریجی عمل کی گہری حکمت پوشیدہ ہے۔ت ںاسلوب می انسانی کمزوریوں اور اخلاقی لغزشو

اسلام اخلاق کو صرف ظاہری اعمال تک محدود نہیں کتا۔ جو گناہ ظاہر می نظر آتے ہیں وہ اکثر ان باطنی بیماریوں کا نتیجہ ہوتے 

اور اقدار کا بگاڑ وہ عوامل ہیں جو ت و دماغ می پرورش پاتی ہیں۔ نیت کی خرابی، خواہشات کی بے لگام، فکر کی آلودگی  ہیں جو دل 

حیائی کی صورت اختیار ک لیتے ہیں۔ اسی لیے قرآن نے ظاہر اور باطن دونوں کی تطہیر کو لازم قرار دیا، تاکہ برائی کو جڑ تبالآخر عملی بے ت

 سے ختم کی جا سکے، نہ کہ صرف اس کی ظاہری علامات کو۔ت

اور بھی زیادہ نمایاں ہو جاتی ہے۔ بے حیائی اب صرف فرد کے ذاتی فعل تک محدود نہیں ت آج کے دور می اس حکم کی وسعت 

اور نظریات کے ذریعے اجتماعی ذہن سازی کا ذریعہ بن چکی ہے۔ جب کسی معاشرے می ت ادب، تفریح، فکر  رہی، بلکہ میڈیا، 

 حدود کو قدامت پسندی قرار دے دیا جائے، تو وہاں اخلاقی زوال محض افراد تک محدود تبرائی کو معمول، فحاشی کو آزادی اور اخلاقی

بلکہ پورا سماجی شعور مسخ ہو جاتا ہے۔ قرآن کا یہ حکم اسی فکری یلغار کے مقابلے می ایک مضبوط اخلاقی حصار قائم کتا ت، تنہیں رہتا ت

کے زور پر نہیں، بلکہ ضمیر کی بیداری کے ساتھ قائم ہوتا ہے۔ وہاں تاخلاقی طہارت کا نتیجہ یہ ہے کہ معاشرہ صرف قانون ت تہے۔

 ت، نگاہ، خیال، زبان اور عمل سب ایک اخلاقی میزان کے تابع ہوتے ہیں۔ ایسا معاشرہ نہ صرف ظاہری جرائم سے محفوظ رہتا ہے

اور خاندانی ٹوٹ پھوٹ سے بھی بچ جاتا ہے۔ یوں اخلاقی طہارت ت اندرونی انتشار، نفسیاتی بے چینی  وہ ت تمثالیبلکہ  کی  معاشرت 

تبنیادی قدر ہے جو فرد کے باطن سے لے ک اجتماعی نظام تک ہر سطح پر پاکیزگی، توازن اور وقار کو یقینی بناتی ہے۔

 معاشرتی تحفظ کی بنیادی شرطت ت—انسانی جان کا تقدس ت(ت۵)ت

 ُ مَ اّللَّ تِِ حَرَّ
َ
فْسَ الّ قَِّ   وَلََ تَقْتُلوُا النَّ

ْ
لََّ بِِلْ  ۔ ت حرام قرار دیا ہے تمارنا  اس جان کو نہ مارو جسے اللہ نےاستحقاقِ قتل کے علاوہ  ا ِ

تمعاشرت کی بنیاد اور ستون قرار دیا جا سکتا ہے۔ ت مثالی یہ آی انسانی زندگی کے تقدس کو اس قدر بلند مقام پر رکھتی ہے کہ اسے 

قرآنِ کیم کا بنیادی پیغام یہ ہے کہ جان، عزت اور مال اللہ کی مقرر کدہ حدود می محفوظ ہیں، اور ان کی خلاف ورزی نہ صرف ت

 بلکہ معاشرتی نظام کی بنیادی تباہی کا باعث بھی بنتی ہے۔  ت، اخلاقی جرم ہے



 

 31 
 
 

بلکہ اجتماعی تحفظ کی اعلیٰ ت ت، تاس حکم کی وسعت اور شدت اس بات کا ثبوت ہے کہ اسلام نے انسانی جان کو صرف فردی حق نہیں

معاشرے کا وہ ستون ہے جس کے بغیر کوئی معاشرہ امن، استحکام اور انصاف کے ت تمثالیترین قدر سمجھا ہے۔انسانی جان کا تحفظ ت

ساتھ قائم نہیں رہ سکتا۔ جب جان کی حرمت کمزور ہو جاتی ہےتو تشدد، انتقام اور قانون شکنی معاشرے می معمول بن جاتے ت

اپنے اصولی مرکز سے دور ہو چکا ہے۔ ایسے تہیں۔ قتل، تشدد یا ماورائے قانون اقدام دراصل اس بات کی علامت ہیں کہ معاشرہ ت

 خطرہ بن جاتا ہے۔ ن ایک دوسرے کے لیےمعاشرے می طاقت کے سامنے کمزور کی کوئی جگہ نہیں رہتی، اور انسا

بلکہ خاندان، نسل، اور اجتماعی اعتماد کو بھی ت، تکہ یہ نہ صرف فرد کی زندگی ختم کتا ہے تں تاسلام نے اس لیے قتل کو سختی سے منع فرمایا کیو

 تتباہ ک دیتا ہے۔ اگر ہر شخص خود کو قانون اور انصاف کا حاکم سمجھنے لگے، تو معاشرہ خانہ جنگی اور انتشار کی طرف بڑھتا ہے۔ اس لیےت

ہونا چاہی، نہ کہ ذاتی انتقام، خود  تقرآن نے واضح طور پر یہ اصول دیا کہ سزا اور انصاف کا فیصلہ صرف قانون اور عدلیہ کے ذریعے

ایک ت جو  فرق ہے  وہ  ذریعے۔ یہ  قانونی طاقت کے  یا غیر  قانون تمثالیساختہ عدالت  کو  نظام تمعاشرے  اور ت تاور  جوڑتا ہے  سے 

فرد اللہ تانسانوں کو ایک منظم اور مہذب زندگی فراہم کتا ہے۔انسانی جان کا تقدس دراصل ایک اخلاقی اور قانونی پیغام ہے کہ ہر ت

کے بندے کے طور پر قابلِ احترام ہے۔ اس تقدس کی حفاظت سے ہی معاشرہ امن، بھروسہ اور باوقار انسانی زندگی کی ضمانت ت

بلکہ اجتماعی نظام کا بنیادی اصول قرار دیا ہے تاکہ ہر ت ت، دے سکتا ہے۔ اسی لیے قرآن نے جان کے تحفظ کو نہ صرف ایک فردی فریضہ

تانسان یہ یقین رکھ سکے کہ اس کی زندگی محفوظ ہے اور اس کے حقوق کے تحفظ کا ذمہ دار ایک منصفانہ اور قانون پر مبنی نظام ہے۔ت

 معاشرتی انصاف کی عکاسیت ت—یتیموں اور کمزوروں کا تحفظ ت(6)ت

هُ  
َ
شُدّ

َ  يبَْلُغَ أ 
َ حْسَنُ حََتّ

تِِ هَِِ أ َ
َ
لََّ بِِلّ  الْيَتِيمِ ا ِ

َ
کسی بہت طریقہ کے یتیم کے مال کے پاس ت ےسوا۔  وَلَ تَقْرَبُُا مال

تصاحب تمیز ہو جائے۔تنہ جاؤ یہاں تک کہ وہ 

معاشرے کی عظمت کا ایک بنیادی پیمانہ یہ ہے کہ وہ کمزوروں، یتیموں اور محروم طبقات کے ساتھ کیسا سلوک کتا ہے۔ ت تمثالی

واضح کی کہ کمزور طبقہ کسی بھی معاشرے کا حقیقی ت یہ  ک  قرآنِ کیم نے یتیم کے مال کے بارے می سخت احتیاط کی ہدای دے 

سے کمزور رکن کی حفاظت کنے می ناکام ہو جائے، تو پھر اس کی عظمت، اخلاقی پختگی تامتحان ہوتا ہے۔ جب معاشرہ اپنے سب 

تاور عدل کی بنیادیں سب کمزور ہو جاتی ہیں۔ت

بلکہ اس کے پیچھے ایک جامع سماجی اصول چھپا ہے: یتیم اور کمزور کو اپنے ت ت، تآی صرف مال کی حفاظت تک محدود نہیں ہے تمذکورہ ت

حقوق دلانا، ان کی عزت برقرار رکھنا اور انہیں معاشرتی نظام می برابر مقام دینا۔ یتیم کے مال می دخل اندازی یا اسے اپنی مرضی ت

ورزی وقار کے خلاف  اور  اس کی زندگی کے تحفظ  دراصل  کو صرف ت تسے استعمال کنا  ہے۔ اسلام نے یتیم کے ساتھ سلوک 



 

 32 
 
 

دردی ت
م
قرار ت، تنہیںانسانی ہ دہی کا معاملہ  اور جواب  داری  امانت  اور ت تبلکہ  دیتا ہے کہ طاقت  اس بات کی تعلیم  یہ اصول  دیا ہے۔ 

 بلکہ انصاف کے لیے ہونا چاہی۔ت ت، اختیار کا استعمال دوسروں کی کمزوری پر ظلم کنے کے لیے نہیں

اسلام تعلیمت می احتیاط کا بہت اہم کدار ہے۔ یتیم کے مال کو چھونے یا استعمال کنے سے پہلے اسے درس طور پر محفوظ ت

ادا کنے کی تلقین کی گئی ہے۔ یہ احتیاط صرف ایک اخلاقی کیفیت ت اور اس کے حق کو مکمل طور پر  کنے، شفافیت برقرار رکھنے 

ہے جو طاقت کے غلط استعمال کو روکتا ہے۔ جب انسان یہ سمجھ لیتا ہے کہ ہر اختیار کے ساتھ اللہ ت تنہیں، بلکہ ایک معاشرتی ضابطہ

بلکہ عموم طور پر ہر کمزور کے حقوق کی ت ت، تکے سامنے جواب دہی ہے، تو وہ نہ صرف یتیم کے مال کے بارے می محتاط رہتا ہے

اور ایک ت تپاسداری می بھی سنجیدہ ہو جاتا ہے۔اسی لیے یتیموں  کا اصول اسلام معاشرے کے لیے محض  کمزوروں کے تحفظ 

فلاح تصور نہیں، بلکہ عدل و انصاف کی بنیاد ہے۔ ایک معاشرہ جہاں کمزوروں کی عزت اور حقوق محفوظ ہوں، وہاں طاقت ور بھی ت

اور اخلاق سب کے لیے برابر ہیں۔ یوں یتیموں کی تں تاپنے آپ کو محفوظ محسوس کتا ہے کیو کہ اسے معلوم ہوتا ہے کہ قانون 

حفاظت ایک ایسی اجتماعی روح پیدا کتی ہے جو معاشرے کو ظلم، استحصال اور بے حسی سے بچاتی ہے اور اسے حقیقی معنوں می ت

تانسانی اور مہذب بناتی ہے۔ت

 اعتماد اور معاشرتی سالمیت کی بنیادت ت—تمعاشی انصاف (ت۷)ت

يْلَ وَالْمِيَزانَ بِِلْقِسْطِ۔
َ
وْفُوا الْك

َ  ۔ تناپ اور تول کو انصاف سے پورا کو وَأ 

معاشرے کی تعمیر می جس ستون کو قرآنِ کیم نے بارہا مضبوطی سے پیش کی ہے وہ معاشی انصاف ہے۔ معاشی زندگی کے ت تمثالی

بنیادی شرط ت تبلکہ انسانی اعتماد اور سماجی امن کی ت، تہر شعبے می پیمانہ، وزن اور پیمائش کا درس ہونا صرف ایک تجارتی ضابطہ نہیں

لوگ ۔ہے۔ اگر ناپ تول می کمی کی روای عام ہو جائے تو اس کے ساتھ معاشرتی بداعتمادی کی ایک زنجیر شروع ہو جاتی ہے

ایک دوسرے پر بھروسہ نہیں کتے، معاشی لین دین مشکوک ہو جاتا ہےاور بالآخر معاشرہ ایک دوسرے کے خلاف ہو ک ٹوٹ ت

 پھوٹ کا شکار ہو جاتا ہے۔ت

اور عبادت کی حیثیت دی ہےت، تاسلام نے معاشی نظام کو محض منافع کے حصول کا ذریعہ نہیں سمجھا ت  ت تبلکہ اسے ایک اخلاقی فریضہ 

تکہ وہ عدل، شفافیت اور امانت کے ساتھ ہو۔ ت بشرطے

اور روزگار می اگر انسان حق کو پامال کے، وزن کم کے، یا کسی کو دھوکہ دے تو وہ صرف مالی نقصان نہیں ت کاروبار، تجارت 

اور ت ت، تکتا اشارہ ہے کہ معاشی زندگی می سچائی  اس بات کی طرف  کا یہ حکم  کو بھی خراب کتا ہے۔ قرآن  توازن  بلکہ معاشرتی 

 کہ معاشی نظام کی صحت ہی معاشرے کی مجموعی صحت کا پیمانہ ہوتی ہے۔تں انصاف کو بنیاد بنایا جائے، کیوت



 

 33 
 
 

معاشی عدل کا اصل مطلب صرف قانون کے مطابق لین دین کنا نہیں، بلکہ اخلاقی ذمہ داری کے ساتھ ہر فریق کے حق کو تسلیم ت

 تکنا ہے۔ اگر کوئی شخص یہ سمجھ لے کہ نفع کے لیے جھوٹ، فریب یا وزن می کمی جائز ہے، تو وہ معاشرتی تعلقات کی بنیاد یعنی اعتماد کوت

 ت۔ کہ اگر ہر کاروباری عمل می عدل اور امانت کی رو سے کام لیا جائے تو کاروبار خود ایک عبادت بن جاتا ہے تختم ک دیتا ہے۔ جب

اور اپنے عمل می اللہ کی حدود کا احترام کتا ہے۔یوں معاشی انصاف ت معاشرے ت تمثالیانسان محنت کتا ہے، روزی کماتا ہے، 

جی استحکام کی شرط ہے۔ ایک ایسا معاشرہ جہاں ہر ناپ تول، ہر لین دین اور ہر تبلکہ سما ت، تکے لیے محض ایک اخلاقی نصیحت نہیں

بلکہ انسانوں کے درمیان اعتماد، احترام اور بھائی چارے کا رشتہ ت، تمعاہدہ عدل کے ساتھ ہو، وہاں نہ صرف معاشی ترقی ممکن ہے ت

تبھی مضبوط ہوتا ہے۔ ت

 معاشرتی بقا کی شرطت ت—عدلِ مطلق ت(۸)ت

ذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلوُا۔  جب تم بات کو تو انصاف کے ساتھ کو۔ت وَا ِ

کے تمثالی ت قانون  یا  عدالت  عدلِ مطلق ہے۔ عدل صرف  وہ  ہے  ہوتی  پر مضبوطی سے کھڑی  اصول  بنیاد جس  کی  معاشرے 

می موجود ہونا چاہی۔ قرآنِ ت تاداروں تک محدود نہیں، بلکہ یہ ایک عموم اخلاقی معیار ہے جو ہر انسان کے گفتار، کدار اور فیصلے

کیم نے اس اصول کو اتنی جامعیت سے بین کی کہ اس می ہر طرح کے ذاتی، خاندانی یا سماجی مفادات کو ایک ہی سطح پر رکھا گیا 

یا  ترشتہ، قوم، مفاد ت۔ہے دار،  کوئی بھی چیز انصاف سے اوپر نہیں۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر کسی شخص کا اپنا بھائی، قریبی رشتہ 

ہونا ت انصاف سے منحرف  پھر بھی  ہو،  فرد  کا  ہی قبیلے  جو ت تجائز نہیں۔اپنے  حد ہے  اخلاقی  ایسی  ایک  عدلِ مطلق  کہ  وجہ ہے  یہ 

اور انتشار بڑھتا ت معاشرے کو جوڑے رکھتی ہے۔ جب انصاف کا معیار کمزور ہو جاتا ہے تو سماجی تعلقات می عدم اعتماد، فساد 

م پر ظلم اور معاشرتی تقسیم تہے۔ لوگ طاقت، رشتہ داری یا مفاد کی بنیاد پر فیصلے کتے ہیں اور یہ وہ جگہ ہے جہاں قانون کے نا

کہ عدل ہی تں تجنم لیتی ہے۔ قرآن اس کے مقابلے می واضح کتا ہے کہ انصاف کو کسی بھی صورت می قربان نہیں کی جا سکتا، کیو

 معاشرے کو ایک منظم اور مستحکم شکل دیتا ہے۔ت

عدلِ مطلق کا تقاضا یہ ہے کہ انسان اپنے اندر ایک ایسی بصیرت پیدا کے جس کے مطابق حق و باطل کا فیصلہ صرف اور صرف ت

تحقیقت کے مطابق ہو، نہ کہ کسی ذاتی پسند، بغض یا مفاد کے مطابق۔ت

کاروبار می، خاندانی معاملات می، تعلیمی نظام می، اور معاشرتی ت ت۔ بلکہ ہر فرد کے لیے ہے ت، یہ اصول نہ صرف عدالتوں کے لیےت 

اگر ہر فرد اپنے عمل می عدل کو اپنائے تو معاشرہ خود بخود انصاف کی بنیاد پر چلنے لگتا ہے، اور ظلم کے لیے جگہ ہی نہیں ت ت تروابط میت

بلکہ انسانوں کے درمیان احترام، اعتماد ت ت، تمعاشرت کا وہ ستون ہے جو نہ صرف ظلم کو روکتا ہے تمثالی تاس طرح عدلِ مطلق ت ترہتی۔



 

 34 
 
 

اور بھائی چارے کو برقرار رکھتا ہے۔ ایک ایسا معاشرہ جہاں عدل ہر صورت می مقدم ہو، وہاں ہر فرد اپنی عزت اور حقوق کے ت

تساتھ محفوظ رہتا ہے اور اجتماعی زندگی می توازن و استحکام ممکن ہوتا ہے۔

تاخلاقی استحکام کی بنیادت —تعہد ت تےتوفات( ۹)

وْفُوا۔
َ أ   ِ اّللَّ اور اللہ کے عہد کو پورا کو۔کسی بھی معاشرے کی اخلاقی صحت کا اندازہ اس بات سے لگایا جا سکتا ت ت توَبِعَهْدِ 

ایسا رویہ ہے جو  ت، تہے کہ وہاں وعدے کس حد تک معتبر سمجھے جاتے ہیں۔ عہد شکنی صرف ایک انفرادی کمزوری نہیں بلکہ ایک 

اجتماعی اعتماد کو کھوکھلا ک دیتا ہے۔ جب قول و فعل می تضاد پیدا ہو جائے تو نہ تعلقات محفوظ رہتے ہیں اور نہ ادارے مضبوط ہو ت

اور انسانی ذمہ داری تئے تپاتے ہیں۔ قرآن اس بنیادی اخلاقی مسئلے کو براہِ راس مخاطب کتے ہوئے وفات عہد کو ایک لازم دینی 

 وعدوں تک محدود نہیں، بلکہ اس می وہ تمام ذمہ داریاں شامل ہیں جو انسان نے تعہدِ الٰہی کا مفہوم صرف رسمی قرار دیتا ہے۔

اور سماجی وعدے سب اسی دائرے می آتے ہیں۔ ت تشعوری یا عملی طور پر قبول کی ہوں۔ ایمان، معاملات، معاہدات، امانتیں 

کو تں تقرآن واضح کتا ہے کہ وعدہ چاہے اللہ سے ہو یا بندوں سے، اس کی پاسداری لازم ہے، کیوت کہ یہ وہ اصول ہے جو انسان 

ایک ت لوگ  پاتا ہے۔  فروغ  اعتماد  باہمی  تو  ہو  حاصل  اہمی  کو  عہد  وفائے  می  بناتا ہے۔جب معاشرے  پر معتبر  طور  اخلاقی 

دوسرے کے قول پر یقین کتے ہیں، ادارے استحکام حاصل کتے ہیں، اور اجتماعی نظم مضبوط ہوتا ہے۔ اس کے برعکس، جب ت

عدے وقتی مفاد کے تابع ہو جائیں تو بداعتمادی، فریب اور انتشار جنم لیتا ہے، اور معاشرہ اخلاقی زوال کا شکار ہو جاتا ہے۔ قرآن تو

وفائے عہد دراصل انسان کے ت تاس زوال کو روکنے کے لیے وفائے عہد کو ایک مستقل اخلاقی معیار کے طور پر پیش کتا ہے۔ت

بلکہ اپنی ت، تباطن کی سچائی کا اظہار ہے۔ جو شخص اپنے وعدے پورے کتا ہے وہ نہ صرف دوسروں کے حقوق کا احترام کتا ہے ت

اور وقار کی علامت بن جاتا ہے۔ یوں وفائے ت ذات کو بھی اخلاقی بلندی عطا کتا ہے۔ اسی اصول پر قائم معاشرہ اعتماد، استحکام 

 ط، نظام کو قابلِ اعتماد اور اجتماعی زندگی کو باوقار بناتا ہے۔تمعاشرت کا وہ بنیادی ستون ہے جو تعلقات کو مضبو مثالی  عہد

تفکری وحدتت —ت تمستقیمت صراطت( ت۱۰)ت

اطِِ مُسْتَقِيًما۔ نَّ هَذَا صَِِ
َ انسانی معاشروں می انتشار اور تصادم کی اصل جڑ فکری ت اور یہ میرا سیدھا راستہ ہے۔ توَأ 

بکھراؤ ہے۔ جب سوچ کا مرکز ایک نہ رہے اور ہر فرد یا گروہ اپنی الگ سمت متعین ک لے تو نتیجہ اختلاف، افراط و تفریط اور باہمی ت

پاس عمل کا کوئی مشترک فکری تٹکراؤ کی صورت می ظاہر ہوتا ہے۔ تاریخ گواہ ہے کہ قومی اس وقت کمزور ہوئیں جب ان کے ت

 تراستےت ایسے یعنی ت کی طرف بلاتا ہے مستقیم  تمحور باقی نہ رہا۔ قرآن اسی بنیادی مسئلے کی طرف رہنمائی کتے ہوئے انسان کو ایک صراط

 جو فکری وحدت کا ضامن ہو۔ کی طرف 



 

 35 
 
 

کا مفہوم یہ نہیں کہ انسان کی عقل معطل ہو جائے، بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ سوچ، اقدار اور فیصلوں کی بنیاد ایک تمستقیم ت تصراط ت

متعین اور حق پر مبنی اصول پر قائم ہو۔ قرآن اس صراط کو واضح، متوازن اور قابلِ فہم بناتا ہے، تاکہ انسان افراط و تفریط کے دو ت

جہ ہے کہ قرآنی فکر نہ تو بے لگام آزادی کی طرف لے جاتی ہے اور نہ جامد جمود کی طرف، بلکہ اعتدال تانتہاؤں می نہ بھٹکے۔ یہ و

افراد کے ت رہتا ہے۔  داخلی کشمکش سے محفوظ  تو معاشرہ  ہوتی ہے  قائم  وحدت  بناتی ہے۔جب فکری  اساس  کو فکری  توازن  اور 

صول کے دائرے می ہوتے ہیں، جس سے اختلاف فساد می نہیں بدلتا۔ قرآن تاختلافات باقی رہتے ہیں، مگر وہ ایک مشترک ات

یہ اجتماعی زندگی کو ت ، کیوں کہ تانسان کو یہ شعور دیتا ہے کہ اختلاف کے باوجود سمت ایک ہو، اور راستہ وہ ہو جو حق کے قریب تر ہو

بلکہ ایک فکری نظام ہےجو ت ت، صرف ایک عقیدے کا عنوان نہیںمستقیم سمت، ہم آہنگی اور استحکام فراہم کتا ہے۔اس طرح صراط ت

ذہنوں کو منتشر ہونے سے بچاتا اور معاشرے کو وحدت، توازن اور اعتدال کی بنیاد پر قائم رکھتا ہے۔ جب سوچ کا رخ ایک ہو ت

 طاقت بن جاتی ہے۔تجائے تو عمل می ہم آہنگی پیدا ہوتی ہے، اور یہ فکری وحدت کسی بھی زندہ اور باوقار معاشرے کی اصل 

 قرآنی منشور اور اجتماعی نجاتت ت—ت تخلاصہ

آیات کو اگر مجموعی طور پر دیکھا جائے تو یہ حقیقت پوری وضاحت کے ساتھ سامنے آتی ہے کہ ت تسورہ انعام کی مذکورہ ت

قرآن کی یہ ہدایات محض اخلاقی نصیحتیں یا روحانی وعظ نہیں، بلکہ ایک مکمل اور ہمہ گیر سماجی دستور ہیں۔ یہ آیات انسان کو صرف ت

انصاف، توازن اور ت تاحترام، تمنظم معاشرہ تشکیل دینے کا طریقہ بتاتی ہیں جو تمثالی اور ت تبلکہ ایک ایسا ت، تاچھا بننے کا مشورہ نہیں دیتیں

اعتماد پر قائم ہو۔ یہ وجہ ہے کہ قرآن کا خطاب محض انفرادی اصلاح تک محدود نہیں رہتا، بلکہ وہ اجتماعی زندگی کی بنیادیں استوار ت

بلکہ ہر انسان کو یہ ذمہ داری سونپتا ہے کہ ت ت، ت ک بات ختم نہیں کتاقرآن کسی مثالی معاشرے کا خواب دکھایہ وجہ ہے کہ تکتا ہے۔ت

انسانی حقوق کی پاسداری کتا ہے، تفرد ایک  جب وہ سب سے پہلے اپنی گفتار، کدار اور فیصلوں کو ان اصولوں کے تابع کے۔ 

اور اپنے عہد کا پابند بنتا ہے تو اس کے ت تاس کی جان کو تقدس فراہم کتا ہے، ت عدل کو اختیار کتا ہے، فکری وحدت کو اپناتا ہے 

تبدیلی کسی بیرونی جبر ت اس طرح یہ اثرات لازماً اس کے گھر، اس کے حلقۂ احباب اور پھر پورے معاشرے تک منتقل ہوتے ہیں۔ ت

 احترام،  تاگر ہم واقعیلہذا، تبلکہ اندرونی شعور سے جنم لیتی ہے اور معاشرہ خود بخود ایک مثبت سمت می بڑھنے لگتا ہے۔ ت، تسے نہیں

امن، عدل اور انسانی وقار پر مبنی زندگی کے خواہاں ہیں تو ہمیں محض ان اقدار کے نعرے لگانے پر اکتفا نہیں کنا ہوگا۔ اس کے ت

تلیے قرآن کے اس عملی منشور کو بطورِ معیار اختیار کنا ناگزی ہے۔ ت

تؤؤؤ

 

 

 

▪ Mufti Aftab Rashk e Misbahi 
▪ Research Scholar, Bihar University 

▪ Phone: +91 90767 66235 

▪ E-Mail: aftabrashk@gmail.com 



 

 36 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

تنقش ِ خیالت

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 37 
 
 

 سماع: دل کی تربیت اور روح                    

 کی بیداری کا منظم سفت                        

 

سب سے پہلے ڈاکٹر مہدی کاظم اور ان کے رفقا کو دل کی گہرائیوں سے مبارک باد پیش کی جانی چاہی کہ طویل عرصے کی محنت، ت

توجہ اور اخلاص کے بعد سماع اور صوفی روای سے متعلق اس اہم کتاب کی تدوین مکمل ہوئی اور آج اس کی باقاعدہ رونمائی عمل ت

ب کی تقریبِ اجرا نہیں، بلکہ ایک فکری، روحانی اور تہذیبی سف کا سنگِ میل ہے۔ اس موقع پر تمی آ رہی ہے۔ یہ محض ایک کتا

دوبارہ ملاقات ممکن ہو سکی اور یہ صوفیہ کی ت—ذاتی سطح پر یہ مسرت بھی حاصل ہوئی کہ بچپن کے ایک عزیز دوس تیمور سے 

 نٹی می ڈھالتی ہے۔تروای کا حسن ہے کہ وہ بچھڑے دلوں کو ملاتی اور افراد کو کمیو

اور اجتماع کے ذریعے ت زندہ معاشرتی تجربہ ہے، جہاں بیٹھک، صحبت  صوفی روای محض انفرادی روحانیت کا نام نہیں بلکہ ایک 

دلوں کو جوڑا جاتا ہے۔ اسی تناظر می جب آج کے مقررین کی بصیرت افروز اور پُرمغز تقاری سنی گئیں تو یہ احساس اور بھی گہرا ہو ت

 نا محض ایک فنی یا ثقافتی موضوع نہیں، بلکہ ایک سنجیدہ روحانی ذمہ داری ہے۔تگیا کہ سماع پر گفتگو ک

 سماع: محض موسیقی نہیں، باطن کی صدات

جب ہم کسی دربار یا محفلِ سماع می بیٹھتے ہیں اور لوگوں کے چہروں پر ٹھہراؤ، آنکھوں می نمی اور خاموشی می گہری روحانی حاضری ت

دیکھتے ہیں تو یہ واضح ہو جاتا ہے کہ یہاں محض موسیقی نہیں ہو رہی۔ یہاں اجتماعی دلوں کو مخاطب کی جا رہا ہے۔ سماع دراصل دل کی ت

 الٰہی کی جستجو کا ایک منظم روحانی عمل ہے۔تربیت، نفس
ِ
  کی تہذیب اور قرب

لغوی اعتبار سے “سماع” کا مطلب سننا یا سماعت ہے، مگر صوفی روای می اس سے مراد وہ سماعت ہے جو دل می اترے اور ت

انسان کے باطن می تبدیلی کا سبب بنے۔ ابتدائی صوفیہ کے نزدیک سماع قرآن کی تلاوت، نعت، صوفیانہ شاعری اور پھر دھن و ت

کا ذریعہ تھا۔ یہاں ایک بنیادی نکتہ ہمیشہ واضح رکھا گیا: مسئلہ آواز می نہیں، سننے والے تلے کے ذریعے روحانی ذوق بیدار کنے ت

 کی نیت اور کیفیت می ہے۔ت

 رضا احمد رومیت



 

 38 
 
 

شدت آزاد  شنید،  حق  آوازِ  کہ   ہر 

شدت برباد  شنید،  نفس  آوازِ  کہ   ہر 

جو حق کی صدا سنتا ہے، وہ نفس کی قید سے آزاد ہو جاتا ہے، اور جو صرف اپنی خواہشات کی آواز سنتا ہے، وہ ہر حسین شے کو بھی ت

 نفس کی غذا بنا لیتا ہے۔ت

 چشتیہ روای اور سماع کا تمدنی کدارت

اور ت دہلی،  اجمیر شریف سے  رکھتا ہے۔  بنیادی حیثیت  کدار  کا  دوام بخشنے می چشتی صوفیہ  اور  وقار  روحانی  کو  برصغیر می سماع 

حضرت خواجہ بختیار کاکیؒ تک، چشتیہ سلسلے نے تبلیغ کو تصادم کے بجائے مکالمے می بدلا۔ مقام زبانیں، لوک روایتیں، راگ، ت

  اندر جذب ک کے تصوف کو ایک اخلاقی اور روحانی سانچے می ڈھالا۔تسب کو اپنے—تاور شعری اظہار

اور بنگال کے لالن ت یہ وہ فضا تھی جس سے بھکتی تحریک جیسی عظیم روحانی تحریک نے جنم لیا۔ گرو نانک، بھگت کبیر، بابا بلھے شاہ 

اور فکری زبان می ت—فقیر کو عوام، مقام  روای کے امی تھے۔ انہوں نے سماع کے اصولوں  یہ سب اسی مشترکہ روحانی 

 پیش ک کے دلوں می جگہ بنائی۔ت

کو ایک مشترکہ ت اور موسیقی  اور ہندوی، عشق    روزگار شخصیت پیدا ہوئی، جنہوں نے فارسی 

 
 

اسی روای می امیر خسرو جیسی ناب 

روحانی زبان عطا کی۔ سات آٹھ صدیوں بعد بھی ان کا کلام زندہ ہے، اس بات کا ثبوت کہ سماع محض زبان نہیں بلکہ دل کی زبان ت

 بن جاتا ہے۔ت

 سماع کے مراحل: نیت سے واپسی تک

 :سماع کوئی جامد رسم نہیں بلکہ ایک تدریجی روحانی سف ہے، جس کے کئی مراحل ہیں

 سماع آواز سے پہلے نیت سے شروع ہوتا ہے۔ سوال یہ ہے کہ ہم کیوں سن رہے ہیں؟ — نیت

 نہ سن اس کو جو فقط کان کو بھائےت

 سن وہ جو دل کو بدل جائےت

 ادب کے بغیر سماع محض تماشا بن جاتا ہے۔ت — ادبت

 با ادب با نصیب، بے ادب محروم از لطفِ رب۔

 محفل صرف جگہ نہیں بلکہ ایک اخلاقی فضا ہے، جہاں کلام دل می اترتا ہے۔ت — محفل

 شاعری، عشق، ہجر، وصل، فنا و بقا کی زبان۔ یہ آنکھِ دل کو کھولتی ہے۔ — کلام

 کلام دل می حرکت پیدا کتا ہے، جو کبھی ذوق اور کبھی وجد می ڈھل جاتا ہے۔ت — ذوق، وجد اور حال



 

 39 
 
 

 اصل کمال کیفیت می نہیں بلکہ باوقار واپسی می ہے، جہاں دین اور دنیا کا توازن قائم رہتا ہے۔ — واپسی

 کتاب، محفل، اور پیشکش کے ذریعے یہ چراغ آگے بڑھتا ہے، اور دل سے دل تک روشنی منتقل ہوتی ہے۔ — فروغ

 قوالی: سماع کی توانا عوام صورتت

قوالی سماع کی سب سے توانا اور عوام شکل ہے۔ اس می تکرار، لے اور اجتماعی آواز وہ کیفیت پیدا کتی ہے جو تنہا ممکن نہیں۔ ت

 یہاں دلیل سے پہلے وابستگی کا اعلان ہوتا ہے۔ تصوف کی روح بھی یہ ہے۔

 :دل کا خالی ہونا کوئی کمی نہیں بلکہ گنجائش ہے۔ جب دل غرور اور خودی سے خالی ہوتا ہے تب ہی ذک اترتا ہے

 خالی دل می ہی اترتی ہے صدائے حقت

 بھرا ہوا خود سے، کہاں سنے گا؟ت

 جدید عہد می سماع کی خدمتت

اور صوفی روای کے ت Dr. Mehdi Kazmi آخر میت اولیاء  کا خصوصی ذک ضروری ہے، جن سے مصنف کا تعلق بھی 

اولیاء کونسل آف نارتھ امریکہ کے تحت ان کی خدمات محض اس کتاب کی تدوین تک ت حوالے سے قائم ہوا۔ شمالی امریکہ می 

ت
فی 
ھ سینٹر می تبدیل کنا ایک غیرمعمولی روحانی و تمحدود نہیں، بلکہ نیویارک می ایک متروک چرچ کو خانقاہ، امام بارگاہ اور ملٹی 

 

ت

 سماجی کارنامہ ہے۔ت

یہ مرکز نہ صرف عبادت اور اجتماع کا مقام ہے بلکہ سماع کا ایک فعال اور مؤثر مرکز بھی بن چکا ہے، جہاں مسلمان ہی نہیں بلکہ غیر ت

 مسلم افراد بھی اس روحانی تجربے سے متاثر ہوتے ہیں۔ یوں سماع دلوں کے درمیان پل بنتا جا رہا ہے۔ت

 اختتامیت                                                                                ت   

دل کی تربیت، روح کی بیداری اور انسانوں کے ت—یہ کتاب اور یہ محفل اس بات کا اعلان ہے کہ سماع آج بھی زندہ روای ہے

اور ان کے رفقا واقعی نئی بستیاں آباد ک رہے ہیںت ڈاکٹر مہدی کاظم  اور ت—باہمی ربط کا مؤثر ذریعہ۔  ایسی بستیاں جہاں عشق، ذک 

 سماع کے چراغ روشن ہیں۔ت

 آخر می تمام منتظمین، اہلِ علم اور حاضرین کا شکریہ کہ انہوں نے اس روحانی سف می شریک ہو ک اسے یادگار بنا دیا۔

تؤؤؤ

 

 

 

 

▪ Raza Ahmad Rumi 
▪ Editor: Naya Daur Media 

▪ Phone: +1 (202) 802-1201 

 



 

 40 
 
 

 

 غزل
آے ت نظر  دوسرا  کوئی   کی 

تہے آے ت  نظر  دوسرا   کوئی 

آتا ت نھیں  نظر  ھے  حق  جو   وہ 

وہی ت،بس  آے ت  نظر  ہمیں   وہ 

نفس ھے  آئینہ  بین  ما  جو   یہ 

ت آے  نظر  خدا  ہٹاؤ    !!!یہ 

تہرتد نھیں ت  ہی  بچا  کچھ  اور   می 

تہیو آے ت  نظر  بجا،   جا   وہ، 

پاتے  مل  نہی  بھی  می  حرم   جو 

!!! آے  نظر  می  بازار  کے    دل 

تھا ت تو  ہی  کا  یار  عکس  می   یار 

!!! آے  نظر  می  یار  ہمیں   وہ 

رازوںت سارے  تھے  واقف  جو   وہ 

!!! آے  نظر  می  دربار   اسکے 

آتا ت نہیں  نظر  بھی  کہیں   جو 

!! آے  نظر  می  یار  میرے   !وہ 

 فیصلی صدیق چشتیت



 

 41 
 
 

ت

تھے ت ہوتے  نیاز  رازو  سے   جن 

!!! آے  نظر  می  سرکار   انکی 

ہے ت قصّہ  کا  عیاں  سے  نہاں   یہ 

آے ت نظر  می  خواب  ہی   خواب 

کی ت محبت  ہے  توفیق  کو   جن 

!!! آے  نظر  می  افکار   انکے 

فیصلی کہ  تمی  بندہ ت  کا  یار   ہوں  

آےت نظر  می  یار  مجھے   سب 

 

تؤؤؤ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 42 
 
 

 غزل

گیا تو  مان  می  سے  لحاظ  یا  سے   خاطر 

گیات تو  ایمان  کا  آپ  سے  قسم   جھوٹی 

نہیںت کا  کام  کچھ  ہیں  کہتے  مفت  کے  لے   دل 

گیات تو  احسان  ہوئیں  شکایتیں   الٹی 

می کو  آرزو  بے  دل  ک  دیکھ  ہوں   ڈرتا 

گیا تو  مہمان  ہو  نہ  کیوں  یہ  گھر   سنسان 

می مزار  کنج  جو  آئی  راحت  آئے   کی 

گیات تو  ارمان  وہ  شوق  وہ  ولولہ   وہ 

پوچھ نہ  کچھ  شیخ  اے  جو  می  کدے  بت  ہے   دیکھا 

گیا تو  ایمان  کہ  ہے  یہ  تو  کی   ایمان 

ہوئیں ذلتیں  گو  می  عشق  راز   افشائے 

گیا تو  جان  دیا  تو  جتا  اسے   لیکن 

شکرت ہزار  پر  ہوا  نہ  خوش  سے  بر  نامہ   گو 

گیات تو  پہچان  سے  نام  میرے  وہ  کو   مجھ 

 

 داغ یدہلویت



 

 43 
 
 

مرات دل  پروانہ  صورت  می  عدو   بزم 

گیات تو  قربان  ترے  جلا  سے  رشک   گو 

ت

ی

داغ تواں  و  تاب  و  حواس  و  تہوش  چکےت  جا   

گیات تو  سامان  ہیں  والے  جانے  بھی  ہم   اب 

 
تؤؤؤ

 

 

 

 

 

ت

ت



 

 44 
 
 

ت

تگیلریت

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 45 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 46 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 47 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

تسرگرمیاںت

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 48 
 
 

 روحانی روای، فکری تسلسل اور عالمی صوفیانہ پیغامت

تاولیاء کونسل آف نارتھ امریکا کی ہمہ جہت سرگرمیوں کا جامع جائزہت

ت

ت

ت

ت

 

صوفیانہ روایات برصغیر کی تہذیبی اور روحانی شناخت کا وہ درخشاں باب ہیں جنہوں نے صدیوں سے محبت، رواداری، اخوت ت

اور باہمی احترام کا آفاقی پیغام انسانیت تک پہنچایا۔ یہ روایات محض مذہبی اعمال تک محدود نہیں رہیں بلکہ ایک ہمہ گیر فکری اور ت

 وان چڑھیں، جس کا مقصد انسان کو انسان کے قریب لانا اور دلوں کو جوڑنا ہے۔اخلاقی نظام کی صورت می پر

اسی فکری و روحانی تسلسل کو عصرِ حاضر می عالمی سطح پر آگے بڑھاتے ہوئے اولیاء کونسل آف نارتھ امریکا تصوف کے پیغام کو نئی ت

جہتوں کے ساتھ پیش ک رہی ہے۔ اس سلسلے می منعقد ہونے والی محفلِ سماع، ختمِ خواجگان، علمی نشستیں اور تحقیقی سرگرمیاں ت

 تصوف کسی ایک خطے یا ثقافت تک محدود نہیں بلکہ ایک آفاقی پیغام ہے جو سرحدوں اور زبانوں سے ماورا ہو تاس امر کی غماز ہیں کہ

 ک انسانیت کو وحدت می پروتا ہے۔۔

 



 

 49 
 
 

ویں عرس کی مناسبت سے منعقد ہونے والی باوقار تقریبِ ت۸۱۴اسی روحانی سلسلے کی ایک اہم کڑی حضرت خواجہ غریب نوازؒ کے 

 تختمِ خواجگان تھی، جو خانقاہ چشتیہ فریدیہ، اولیاء کونسل سینٹر، مہوپیک )نیویارک( می منعقد ہوئی۔ اس موقع پر جمعہ کی نماز، فاتحت

کِ خواجہ، مناقب اور نیاز کا اہتمام نہای عقیدت و احترام کے ساتھ کی گیا۔ تقریب می ممتاز علمی و دینی تخوانی، نعت خوانی، ذت

 شخصیات مفتی امام الدین سعیدی، ڈاکٹر مہدی کاظم اور راجہ اسد پرویز کی شرکت نے محفل کو فکری اور علمی وقار عطا کی۔ت

می  تاثیر )پٹنہ(ان روحانی سرگرمیوں کے ساتھ ساتھ علمی و ادبی میدان می بھی ایک اہم پیش رفت سامنے آئی، جب اخبار 

کی تقریبِ رونمائی انجام پائی۔ یہ تصنیف اردو اور ہندی زبانوں ت ہندویت کتاب نغمات سماعت تشائع ہونے والی رپورٹ کے مطابق

می سماع اور صوفی موسیقی کی روای کا جامع مطالعہ پیش کتی ہے اور اس کے فکری، تاریخی اور تہذیبی پہلوؤں کو نہای ت

ئے امید ظاہر کی کہ یہ کتاب نئی تسنجیدگی سے اجاگر کتی ہے۔ اہلِ علم نے اسے صوفی ادب می ایک گراں قدر اضافہ قرار دیتے ہوت

 نسل کو تصوف کی اصل روح سے روشناس کانے می مؤثر کدار ادا کے گی۔

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 50 
 
 

اسی تسلسل می ایک نہای اہم پیش رفت مفتی امام الدین سعیدی صاحب کی امریکہ آمد کی صورت می سامنے آئی۔ نیپال کے ت

معروف مذہبی عالم اور فکری رہنما مفتی امام الدین سعیدی علمی و ادبی حلقوں می محتاجِ تعارف نہیں۔ اولیاء کونسل آف نارتھ ت

 تعلیمی پروگرامز کے لیے بحیثیت امام و ڈائریکٹر منتخب کی اور اس مقصد کے لیے امریکہ مدعو کی۔تامریکا نے انہیں اپنی مسجد اور ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

ت

نومبر کو رات گیارہ بجے نیویارک کے جے ایف کے ایئرپورٹ پر ان کی آمد ہوئی، جہاں صاحبزادہ مولانا علی سعید صفوی، ڈاکٹر ت/۷

ا ن محمود مہدی کاظم )سی ای او اولیاء کونسل(، راجہ اسد اقبال، ت

 

 ض
لفی
اور دیگر ذمہ داران نے ان کا پرتپاک استقبال کی۔ اگلے ت ذوا

روز اولیاء کونسل می باقاعدہ خیر مقدم تقریب منعقد کی گئی، جہاں ڈاکٹر کاظم نے مفتی صاحب کو ادارے کے مختلف امور کی ذمہ ت

 داریاں سونپیں اور دعائیہ نشست بھی منعقد ہوئی۔ت

 



 

 51 
 
 

ایک ہفتے بعد محفلِ شکرانہ کے طور پر مجلسِ سماع کا انعقاد کی گیا، جس می خواجہ ابراہیم بن ادہمؒ کے عرس کی مناسبت سے روحانی ت

اور ان کے ہمنواوں نے اپنے کلام سے سماں باندھ دیا۔ تقریب می صاحبزادہ علی ت فضا قائم رہی۔ اس محفل می علی زمان تاجی

کت تسعید، ڈاکٹر مہدی کاظم، راجہ اسد، نور محمد تاجی، طاہرہ نقوی، ڈاکٹر اسما صادق، ڈاکٹر رچنا اوما شنکر اور دیگر معزز شخصیات نے شرت

 کی۔

 

 

 

 

 

 

 

ان تمام روحانی، علمی اور انتظام سرگرمیوں کا مجموعی جائزہ اس حقیقت کو واضح کتا ہے کہ اولیاء کونسل آف نارتھ امریکا محض ت

روحانی اجتماعات تک محدود نہیں بلکہ صوفیانہ روایات کے تحفظ، فکری و ادبی کاوشوں کی سرپرستی اور نئی نسل کو تصوف کی اصل ت

فعال، منظم اور ذمہ دار ادارے کا کدار ادا ک رہی ہے۔ یہ سرگرمیاں اس بات کی روشن دلیل ہیں تروح سے جوڑنے می ایک 

کہ تصوف آج بھی زندہ، متحرک اور انسانیت کو جوڑنے کی بھرپور صلاحیت رکھتا ہے، اور یہ روحانی روای پوری قوت کے ساتھ ت

 آنے والی نسلوں تک منتقل ہو رہی ہے۔

 

 

 

 



 

 52 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

English Section 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 53 
 
 

                                   The Third of Shaʿbān: 

                  Imam Ḥusain and His Call  

                                   for Justice and Action 
 

 

 

 

 

 

 

 
In the Islamic understanding, God’s relationship with humanity is founded 

upon a primordial covenant known as al-Mīthāq—a covenant established with all 

the descendants of Adam. This covenant affirms that every human being iborn 

with an innate recognition of God’s Lordship, an awareness embedde within 

human nature itself. The Qur’an gives this covenant explicit expression: “And 

remember when your Lord took from the children of Adam, from their loins, 

their descendants, and made them testify concerning themselves, ‘Am I not your 

Lord?’ They said, ‘Yes, we testify” (Qur’an 7:172). This innate recognition is known 

as fitrah, the natural disposition through which no human being can claim 

complete ignorance of God. It is not acquired through culture, instruction, or 

history; rather, it precedes them all, forming the moral and spiritual foundation of 

human consciousness. 

The nature of this covenant is neither political nor tribal. It is fundamentally 

spiritual and ethical, rooted in responsibility rather than privilege. God’s side of 

the covenant consists of guidance through prophets and revelation, mercy through 

repentance, and the promise of reward grounded in justice. Human beings, in turn, 

are entrusted with obligations: tawḥīd, the affirmation of divine unity; obedience 

to divine guidance; moral conduct anchored in justice, honesty, and compassion; 

and full accountability for one’s own actions. Justice, in this sense, is not merely a 

social arrangement or legal construct, but the lived expression of faith itself—the 

safeguarding of promises, equity, and moral balance in human affairs. 

This covenant was reaffirmed repeatedly throughout history by successive  

Editorial - Dr. M. Mehdi Kazmi 

Everyone recognizes the truth and understands what is 

just; the difference lies in this only a few choose to 

stand by it, while most do not. 



 

 54 
 
 

prophets, each renewing humanity’s awareness through revelation, moral law, and 

social reform. With the advent of the Prophet Muhammad صلى الله عليه وسلم, the covenant reached 

its final and universal articulation. The Qur’an stands as the last preserved 

guidance, and the moral framework of Islam defines how the covenant is to be 

lived both individually and collectively. Yet this was not meant to be a passive or 

purely intellectual faith. It demanded conviction—not the comfortable, insulated 

faith of quiet debates and inherited rituals, but a faith capable of drawing clear 

moral boundaries, confronting injustice, and reshaping societies. It required an 

idea sharp enough to divide truth from falsehood and powerful enough to compel 

action, even at the cost of life itself. 

Central to this vision is the principle of personal responsibility. Each 

individual stands before God accountable for their deeds, without inherited guilt 

or delegated righteousness. No authority can absolve wrongdoing, and no lineage 

can substitute for moral action. The covenant is thus lived not only through belief, 

but through conscience and conduct. 

It is within this ethical and theological framework that Imam Ḥusain ibn 

ʿAlī emerges as a pivotal figure in moral history. His stand represents the 

embodiment of the individual covenant—the refusal to allow injustice to 

masquerade as religious legitimacy. Imam Ḥusain was not merely a historical actor 

responding to political circumstances; he was a revolutionary conscience, 

demonstrating that fidelity to the covenant may demand resistance when power 

abandons justice. Through his stand, the covenant was not Redefined but rescued 

from erasure. 

The Qur’anic vision of covenantal life finds its social expression in Islam 

itself—not simply as a faith tradition, but as a civilizational principle. The Prophet 

Muhammad صلى الله عليه وسلم emerged in a world profoundly fractured. Tribal Arabia was 

disintegrating into cycles of violence, while the great neighbouring empires—the 

Byzantine and the Sassanian—were exhausted, decaying, and morally hollow. The 

Near Eastern world had become, in many respects, a landscape of collapsed centers 

and torn civilizations. Peace, where it existed, was not a solution but a symptom 

of exhaustion.  

The Prophet recognized this breakdown as a manifestation of humanity’s 

failure to uphold its covenant with God. His response was neither withdrawal from 

the world nor conquest for its own sake, but the articulation of a moral  

system—rooted in the Qur’an and Sunnah—that translated the covenant into lived  

peace, justice, and social stability. Only within such a framework, he taught, could  

 

 



 

 55 
 
 

moral, political, and economic progress genuinely occur. Human history, viewed 

through this lens, is the story of humanity’s repeated struggle to honor or abandon 

this covenant. Progress is not merely technological or material; it is ethical and 

relational. As human beings develop ideas, institutions, and systems through their 

God-given will, true advancement occurs only when these creations align with 

justice, equity, and the well-being of all creation—human and non-human alike. 

As the third of Shaʿbān—the birth anniversary of Imam Ḥusain—approaches, it 

becomes incumbent upon us to reawaken this revolutionary covenantal 

consciousness. Imam Ḥusain’s entire journey—from Medina to Mecca, from 

Mecca to Karbala, and into the moral afterlife of Karbala—must be understood not 

as a political rebellion nor as a tragic sacrifice in the conventional sense, but as a 

conscious and principled act to preserve the covenant between God and humanity. 

At its core, Karbala was not a battlefield; it was a theological and ethical reckoning. 

Any political authority that demanded obedience at the cost of this covenant was, 

by definition, illegitimate—regardless of its claims to power. It was precisely this 

line that Yazid ibn Muʿāwiya crossed. His demand that Imam Ḥusain 

offer bayʿah, an oath of allegiance, was not a mere request for political loyalty. It 

was an attempt to secure religious legitimacy for a system grounded in injustice, 

coercion, hereditary absolutism, and moral corruption. Had Imam Ḥusain 

acquiesced, tyranny would have been sanctified as an Islamic norm, and the 

covenant between God and the Muslim community would have been effectively 

annulled.Imam Ḥusain understood this with absolute clarity. His refusal was 

neither emotional nor impulsive; it was juridical, moral, and theological. He did 

not rise to seize power, nor did he view his stance as a heroic self-sacrifice.  

Rather, he regarded it as an inescapable duty owed to God. In this sense, Karbala 

was not chosen—it was imposed by fidelity to the covenant.This understanding is 

reflected in the words attributed to him in his finalmoments: “O God, I have 

fulfilled my obligation to You. Now fulfill Yours.” This was not despair, nor a plea 

for personal salvation. It was a declaration that the human side of the covenant had 

been upheld at the highest possible cost, and that the preservation of Islam itself 

was now entrusted to divine justice. To describe Karbala merely as a “battle” is 

therefore profoundly misleading. There was no contest of armies in any 

meaningful sense, nor a struggle for territorial gain. What occurred was the public 

exposure of injustice, the deliberate refusal to legitimize  

false authority, and the establishment of an eternal moral distinction. Imam Ḥusain 

did not fight to win; he stood so that truth would not die silently.Had this stand not 

occurred, the very idea of resistance within Islam would have been extinguished.  



 

 56 
 
 

Injustice would have been absorbed into religious normativity, and submission to 

tyranny would have been mistaken for obedience to God. Humanity itself would 

have suffered a permanent moral deficit, as the right to say no to illegitimate power 

would have been erased from the moral imagination.In the post-Karbala world, 

human societies continue to oscillate between two paradigms. One is the Hussaini 

paradigm: a commitment to justice, dignity, equality, moral courage, freedom of 

conscience, and the sanctity of human will. It does not promise comfort or safety; 

it demands responsibility. Opposed to it is the Yazidi paradigm, in which tyranny 

is disguised as order, domination is rationalized as stability, and religion is  

weaponized to silence conscience. The contemporary Muslim world, fragmented 

and unstable, bears painful witness to the consequences of abandoning the 

Hussaini ethic. In this sense, the Hussaini idea is not merely a historical memory 

or sectarian symbol. It is the last remaining moral instrument for genuine human 

progress. It affirms that faith without justice is hollow, that power without ethics 

is illegitimate, and that silence in the face of oppression is itself a breach of the 

covenant. Karbala is not a memory to be mourned; it is a principle to be lived. 

Karbala affirms the uncompromising truth that sovereignty belongs to God alone, 

and that all human power is legitimate only insofar as it serves justice, dignity, and 

moral accountability. Imam Ḥusain’s stand was not a quest for rule, but a 

conscious refusal to sanctify tyranny, completing the prophetic ethic that denies 

absolute authority to kings, dynasties, and coercive systems. Wherever this 

principle is abandoned, societies decay; wherever it is embraced, resistance 

becomes fidelity rather than rebellion.In this light, Karbala transcends geography, 

religion, and time. It speaks to every context in which human will is suppressed 

and moral truth is silenced. Resistance to injustice is not rebellion against order, 

but fidelity to divine sovereignty. Let us therefore renew our commitment to the 

governance of God—not as a slogan, but as an ethical obligation. Let us recognize 

that the human will, gifted by the Divine, carries responsibility as well as freedom. 

And let us pray that this will is not merely acknowledged, but activated—in 

thought, in conscience, and in action.The call to action, therefore, is neither 

abstract nor symbolic; it is a concrete moral obligation to stand unwaveringly for 

equality, justice, and peace, and to resist every manifestation of tyranny—whether 

the tyranny of distorted ideas that silence conscience, the tyranny of unchecked 

authority that erodes accountability, or the political, cultural, and economic 

systems that normalize inequality and perpetuate injustice. This resistance is not 

merely oppositional, nor is it confined to public protest or historical remembrance; 

it begins within the individual conscience and extends outward into collective  



 

 57 
 
 

responsibility. To oppose injustice in all its forms is to affirm the dignity of the 

human will as entrusted by God, and to refuse complicity in structures that degrade 

truth and humanity. Only through such principled commitment—sustained in 

thought, action, and moral courage—do individuals and societies fulfill their side 

of the covenant with God, preserving the sacred balance between faith and justice 

upon which both spiritual integrity and human progress depend. 
 

▪ Dr. M. Mehdi Kazmi 
▪ Auliya Council of North America  

▪ Phone: +1 (914) 525-1945 

▪ E-Mail: montesynapse@gmail.com 

 

Commentary and Remarks on Dr. Mehdi Kazmi’s Editorial by Dr. Hasnain Valji, Board Member 

Imam Ali Research Center, Mahopac, New York 

January 30th, 2026 

From the opening lines, it is clear that this is not an academic exercise or a commemorative 

piece. It is a moral intervention. You are not describing Imam Ḥusain. You seem to be standing 

beside him, asking the reader to stand there too, without the comfort of distance. Your use of al-

Mīthāq as the entry point is deliberate and intelligent. It shifts the conversation away from sectarian 

memory and toward universal responsibility. The covenant is not presented as theology to be 

admired, but as a burden to be carried. This immediately raises the stakes. Faith is no longer private. 

It is no longer safe. The paper’s greatest achievement is that it restores weight to justice. Justice here 

is not a slogan. It is not a policy. It is not an emotion. It is the lived proof of belief. By rooting justice 

in fitrah, you have truly dismantled the excuse of ignorance. No one escapes. No one is exempt. The 

reader is drawn into the argument before they realize they are being judged by it. That is creative 

writing. And it is honest writing. The portrayal of Imam Ḥusain is restrained, which makes it 

powerful. There is no theatrical martyrdom. No ornamental sorrow. Instead, we see obligation. 

Clarity. Refusal. His stand is not emotional. It is juridical. Moral. Inevitable. Karbala becomes not 

an accident of history but the moment when silence became impossible. What is most impressive is 

the restraint. The paper does not shout. It does not beg. It does not decorate itself with outrage. It 

simply keeps tightening the moral circle until the reader stands inside it, alone with their conscience. 

The ending does not comfort. It activates. Justice is no longer optional. Resistance is no longer 

political. Silence is no longer neutral. The paper leaves the reader with no place to hide, which is 

exactly what writing about Imam Ḥusain should do. This is not a paper to be admired. It is a paper 

to be answered. It is indeed a call for justice and action. Jazakallah. To put it in Imam Hussains AS 

words:”THE LIKES OF ME CANNOT DO BAYAT TO THE LIKES OF HIM”  

 



 

 58 
 
 

 

Ecology in 

Islamic Thought 
 

 

 

The contemporary ecological crisis has forced religious traditions to revisit 

their foundational sources and ask what resources they offer for imagining a just 

and sustainable relationship between humans and the natural world. Islam, as a 

scriptural and legal tradition with a long intellectual history, contains a rich 

vocabulary for thinking about nature, responsibility, and moral limits. Far from 

being indifferent to environmental concerns, Islam’s central concepts such as 

divine unity, human stewardship, balance, and justice can be reread today as an 

ethical framework that speaks directly to questions of ecology and environmental 

responsibility. 

This article offers a synthetic overview of how key Islamic ideas might inform an 

ecological ethic today. It does not claim to reproduce any one scholar’s argument, 

but instead sketches a broad, constructive picture of how Qur’anic theology, 

prophetic practice, and legal reasoning together generate a distinctive way of 

imagining nature and human action within it. 

Normative sources and their character 

Islamic reflection on nature and ecology begins with the normative sources 

of the religion: the Qur’an, the sayings and practices of the Prophet Muhammad, 

and the legal-ethical tradition known as fiqh. The Qur’an is not a systematic 

treatise on law or environmental policy; it is a revelatory discourse whose meaning 

emerges through careful interpretation, imaginative engagement, and communal 

reflection. Its verses move across multiple registers metaphysical, natural, and 

moral so that discussions of the cosmos, divine attributes, and human conduct are 

constantly intertwined rather than separated into different disciplines.The 

prophetic reports, while compiled later and often framed around practical  

Ali Saeed Safwi 



 

 59 
 
 

questions of ritual, social order, and governance, preserve concrete examples of 

how the earliest Muslim community understood land use, water rights, animal 

welfare, and protection of certain spaces. Over time, jurists working with these 

materials developed more systematic legal categories such as land classifications, 

rules concerning water and pasture, or the designation of protected zones that 

embed environmental concerns within a broader framework of social justice and 

public welfare. 

Qur’anic vision of nature 

In the Qur’an, nature is neither a random collection of objects nor a mere 

backdrop to human drama; it is a coherent, ordered system governed by stable 

patterns that are repeatedly associated with divine command. Mountains, rivers, 

winds, plants, animals, and sky are described as functioning according to regular 

laws, which makes the world intelligible and invites humans to observe, reflect, 

and learn. Natural phenomena thus become signs that point beyond themselves, 

indicating both the wisdom of the creator and the moral order embedded in the 

fabric of existence. 

At the same time, the Qur’an insists that nature does not contain within itself the 

ultimate ground of its own being; it exists because it has been brought into 

existence and sustained by a reality beyond it. This double emphasis on the 

regularity of natural processes and on their dependence upon a higher source 

produces a kind of theistic naturalism: the world is lawful and coherent on its own 

level, yet always transparent to a transcendent meaning that it cannot fully contain. 

The result is that studying nature, benefiting from it, and working within it are not 

acts opposed to religion but can themselves be modes of responding to divine 

signs. 

Human beings as trustees 

Human beings occupy a distinctive position in this Qur’anic picture. 

Humanity is described as honored among creatures and endowed with special 

capacities of intelligence, language, and moral responsibility, yet this exalted 

status is framed in terms of burden rather than privilege. The scriptural language 

of “trust” and “vicegerency” (khilāfah) portrays humans as bearers of a 

responsibility that other elements of creation declined to carry, precisely because 

of its weight. To say that the human being is a trustee is to say that the natural 

world does not belong to humanity in an absolute sense; dominion lies with the 



 

 60 
 
 

 creator, while humans act as stewards who must answer for how they use what 

has been entrusted to them. This trusteeship is tied to a primordial covenant, in 

which the human creature acknowledges its dependence upon and accountability 

to the divine, and thereby accepts limits to its own claims over the earth and its 

resources. The Qur’an connects the violation of these limits to the broader theme 

of corruption on earth, warning that human actions can disturb a cosmic balance 

that is otherwise characterized by proportion and order. 

Balance, measure, and justice 

A recurring Qur’anic motif is that everything in the universe has been 

created “in due measure” and according to a “balance.” This language of measure 

and balance operates on more than one level: it captures the idea of physical 

regularities in nature, but it also expresses a moral structure woven into the 

cosmos. Natural law and moral law are not unrelated; injustice, greed, and 

uncontrolled desire ultimately manifest as disruptions of the wider order within 

which humans find themselves.From this perspective, environmental degradation 

is not only a technical or economic problem but a symptom of a deeper ethical 

failure. When humans act without regard for limits over-exploiting land, polluting 

air and water, or destroying habitats they are not only harming other creatures but 

doing violence to themselves, because they are participants in the very system they 

damage. Classical Islamic discourse sometimes expresses this idea through the 

notion of “wronging oneself,” suggesting that wrongdoing inevitably comes back 

to hurt you by destroying the conditions you need to flourish. 

Prophetic practice and early norms 

Although the Prophet of Islam did not face climate change or  

industrial pollution in the modern sense, reports about his practice suggest an 

attitude toward the environment shaped by restraint, mercy, and concern for public 

welfare. Traditions dealing with water use, for example, emphasize avoiding waste 

even when resources appear abundant and stress equitable access to shared sources 

such as wells and streams. Reports about animals highlight prohibitions against 

cruelty, needless killing, or using living creatures merely as targets for 

entertainment.Early Muslim authorities created special protected areas where 

people were not allowed to overuse land, water, or wildlife. They did this to make 

sure natural resources would last. These protected zones, explained through 

Islamic legal rules, show that the community was willing to give up some private 



 

 61 
 
 

 or short-term benefits in order to protect long-term environmental and social 

well-being. Even though these ideas were formed long ago, they still give us useful 

language for talking about environmental protection, shared resources, and 

responsible management today. 

Modern context and challenges 

Today’s environmental crisis has developed within a global system shaped 

by modern science, industry, and colonialism. Many Muslim-majority countries 

now use economic and social systems that came from outside and were often 

forced onto them. These new systems changed local traditions and weakened older, 

more balanced ways of living with the land and natural resources. Because of this 

modern situation, Islamic teachings about the environment cannot simply repeat 

ideas from the past. They must now deal with new realities like advanced 

technology, greater inequality, and new types of environmental danger that did not 

exist before.At the same time, there is a lively discourse within contemporary 

Muslim thought about how to respond. Some voices emphasize recovering 

neglected aspects of the tradition,such as humility before nature, restraint in 

consumption, and the spiritual significance of the created world.Others explore 

how concepts like stewardship, trust, and justice might inform policy debates on 

issues such as climate change, deforestation, and urbanization. Across these 

approaches, the underlying conviction is that Islamic sources offer more than 

general spiritual comfort; they can ground concrete ethical and legal responses to 

environmental degradation. 

Toward an Islamic ecological ethic 

Drawing these strands together, an Islamic ecological ethic would likely 
rest on several interrelated convictions. First, nature is meaningful: it is not 
merely raw material for human projects but a realm of signs that discloses 
wisdom, order, and mercy. Second, humans are both privileged and bound: 
endowed with special capacities, but obligated to exercise them within the limits 
set by trust, answerability, and respect for the larger balance of creation. Third, 
justice is inseparable from ecology: the way resources are distributed, the 
communities that bear environmental burdens, and the species pushed toward 
extinction are all ethical questions, not merely technical ones. Fourth, knowledge 
of natural processes is encouraged, not discouraged, because understanding the 
lawful patterns of the world is part of reading the signs embedded in creation and  



 

 62 
 
 

thus, a dimension of religious responsibility. From these starting points, concrete 
principles such as avoiding waste, protecting the vulnerable, preserving 
biodiversity, and prioritizing long-term communal welfare over short-term gain 
can be articulated in explicitly Islamic terms. Allah says: “And the heaven He 
raised and established the balance, so that you may not transgress the balance.” 
(Qur’an 55:7–8) 

Conclusion 

Islam’s foundational sources do not present a ready-made environmental 

policy, but they do offer a coherent set of images, concepts, and values that can 

inform a contemporary ecological ethic. By emphasizing divine ownership, human 

trusteeship, cosmic balance, and the inseparability of justice from the natural order, 

the tradition invites Muslims to see environmental responsibility as an integral part 

of living faithfully rather than an optional, external concern.For scholars, activists, 

and communities seeking to respond to ecological crisis from within an Islamic 

framework, the task is both interpretive and practical: to reread the tradition in 

light of present realities, and to translate its insights into institutions, habits, and 

policies that honor the trust of stewardship over the earth. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Ali Saeed Safawi 
▪ Research Scholar, Hartford International University 

▪ Phone: +91 90051 33338 

▪ E-Mail: alisaeed787@gmail.com 



 

 63 
 
 

Sama: A Disciplined  

Journey of the Heart  

and the Awakening  

of the Soul 
 

 

 

This essay is based on remarks delivered by the renowned intellectual 

and researcher Raza Rumi on the occasion of the book launch 

of Naghmāt-e-Samāʿ-e-Hindvī. In his address, he thoughtfully examined 

samāʿ, the Sufi tradition, and particularly the spiritual and civilizational 

role of the Chishtī order, situating them within a broader intellectual, 

cultural, and humanistic framework. What follows is a written rendering 

of that discourse. 

First and foremost, heartfelt congratulations are due to Dr. Mehdi Kazmi and his 

colleagues, whose long-standing dedication, care, and sincerity have culminated 

in the completion and formal unveiling of this important work on samāʿ and the 

Sufi tradition. This occasion is not merely the launch of a book; it marks a 

milestone in an intellectual, spiritual, and cultural journey. On a personal note, it 

was also a moment of joy to reconnect with a dear childhood friend, Taimur—an 

experience that beautifully reflects the essence of the Sufi tradition: bringing 

separated hearts together and transforming individuals into a living, breathing 

community.The Sufi tradition is not confined to individual spirituality alone; it 

represents a living social experience in which hearts are connected  

through companionship, shared spaces, and collective gatherings. In this context, 

listening to the insightful and thought-provoking speeches of today’s speakers 

deepened the realization that speaking about samāʿ is not merely an artistic or 

cultural exercise, but a serious spiritual responsibility. 

 

 

Raza Ahmad Rumi 

https://razarumi.com/
https://regionalneurological.com/mahmood-mehdi-kazmi/


 

 64 
 
 

Samāʿ: Not Mere Music, but the Voice of the Inner Self 

When one sits in a shrine or a gathering of samāʿ and observes the stillness 

on faces, the moisture in eyes, and the profound spiritual presence within silence, 

it becomes evident that this is not simply a musical performance. Rather, it is a 

direct address to the collective heart. Samāʿ is a structured spiritual practice aimed 

at disciplining the heart, refining the ego, and seeking closeness to the 

Divine.Linguistically, the word samāʿ means listening or hearing. In Sufi practice, 

however, it signifies a form of listening that penetrates the heart and brings about 

inner transformation. Early Sufis regarded samāʿ—through Qur’anic recitation, 

devotional praise, mystical poetry, and melody—as a means to awaken spiritual 

sensitivity. One foundational principle was always emphasized: the issue lies not 

in the sound itself, but in the listener’s intention and inner state.Those who hear 

the voice of Truth are set free, while those who hear only the voice of the ego are 

undone. One who listens to the call of Truth is liberated from the captivity of the 

self, while one who listens only to personal desire turns even beauty into 

nourishment for the ego. 

 

The Chishtī Tradition and the Civilizational Role of Samāʿ 

In the Indian subcontinent, it was the Chishtī Sufis who gave samāʿ 

enduring spiritual dignity and continuity. From Ajmer Sharif to Delhi, and through 

figures such as Khwāja Bakhtiyār Kākī, the Chishtī order transformed religious 

outreach from confrontation into dialogue. By embracing local languages, folk 

traditions, musical modes, and poetic expression, they shaped Sufism into a moral 

and spiritual framework deeply rooted in society. It was within this environment 

that major spiritual movements such as the Bhakti tradition emerged. Figures like 

Guru Nanak, Bhagat Kabir, Bulleh Shah, and Bengal’s Lalon Fakir were all 

inheritors of this shared spiritual heritage. By presenting the principles of samāʿ in 

accessible, local, and  reflective languages, they found a place in the hearts of the 

people.From this same tradition arose the extraordinary figure of Amir Khusrau, 

who fused Persian and Hindavi, love and music, into a unified spiritual language. 

Centuries later, his verses remain alive, testifying to the fact that samāʿ transcends 

language and becomes the language of the heart. 

 

The Stages of Samāʿ: From Intention to Return 

Samāʿ is not a static ritual but a gradual spiritual journey with several 

stages. It begins with intention, even before sound, asking why one listens in the 

 



 

 65 
 
 

first place. Without reverence, samāʿ is reduced to spectacle, for spiritual listening 

requires humility and adab. The gathering itself is not merely a physical space but 

an ethical and spiritual environment in which words can settle into the heart. 

Poetry then becomes the language of love, separation, union, annihilation, and 

permanence, awakening the inner vision. As the heart responds, the experience 

may unfold as spiritual taste, ecstasy, or inner absorption. Yet true excellence lies 

not in the intensity of experience, but in a dignified return, where balance between 

faith and worldly life is restored. Through books, gatherings, and living traditions, 

this light continues onward, passing from heart to heart. 

 

Qawwālī: The Most Vibrant Public Expression of Samāʿ 

Qawwālī represents the most powerful and communal form of samāʿ. 

Through repetition, rhythm, and collective voice, it generates a state that cannot 

be achieved in isolation. Here, commitment precedes argument, an idea that lies at 

the very heart of Sufism. An empty heart is not a deficiency, but a space of 

possibility. Only when the heart is emptied of arrogance and ego does 

remembrance truly descend. The voice of Truth enters only an empty heart. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

▪ Raza Ahmad Rumi 
▪ Editor: Naya Daur Media 

▪ Phone: +1 (202) 802-1201 

 



 

 66 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


